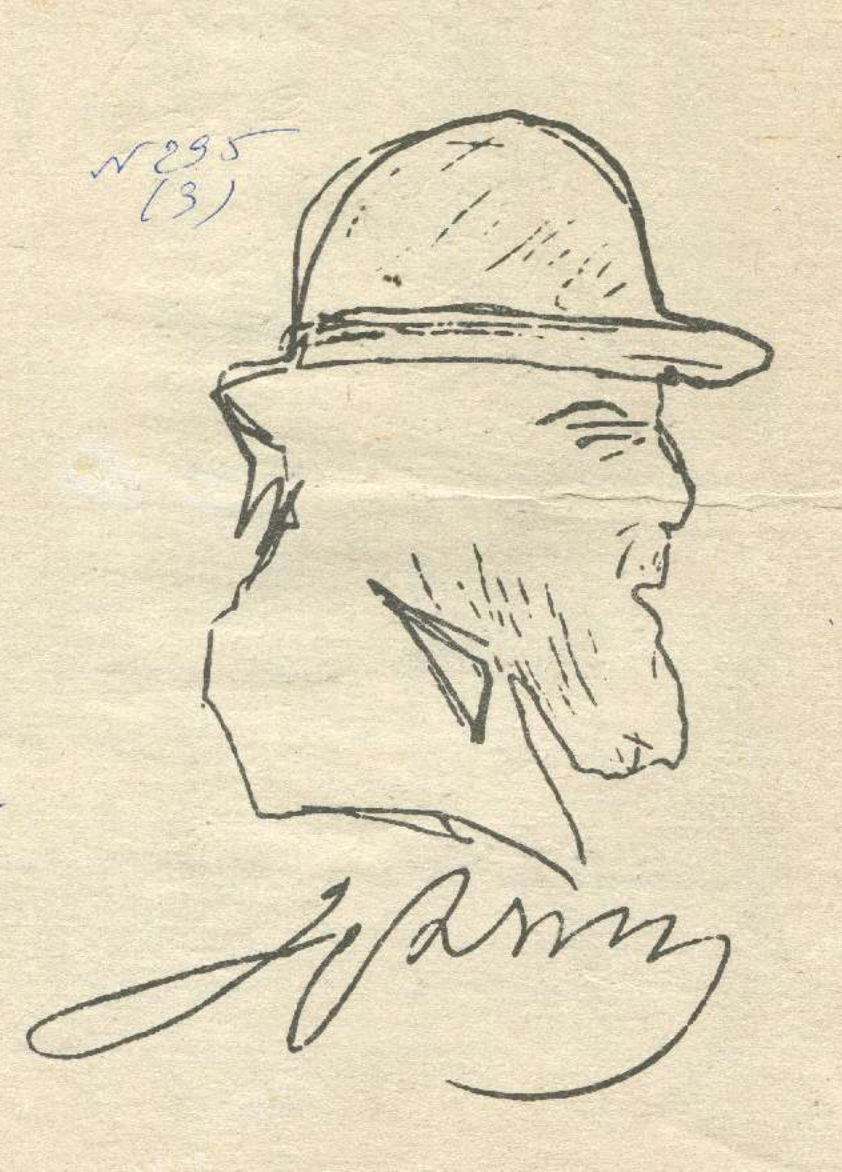
ISSN 0134-9848

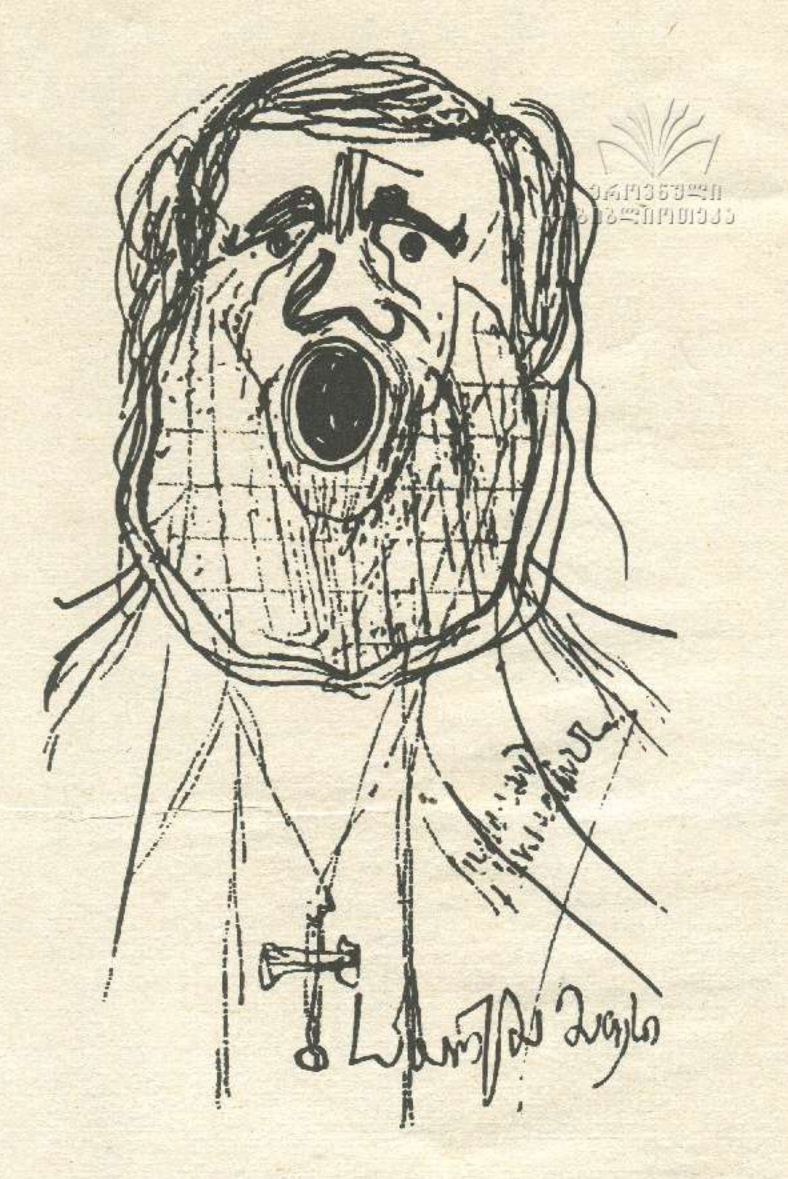
780

## 080680

1991/3 83060-035060

okandeden Cremminaso





**გალაკტიონ ტაგიძა**. სახარება მათესი



# 0.806%0

1991/3-4

85060 583069M

(103)



818

#### 80623660

#### 36m%3, 3ma%n3

| იოზეფ ტომანი, მიროსლაპა ტომანომა, სოპრატე, ისტორიულ-გიოგრაფიული<br>რომანი, გაგრძელება, თარგმნა გურამ გოგიაშვილმა | n   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| დესანძა მაძსიმოვიგი. ლეძსები. თარგმნა მედეა კანიძემ                                                              | 188 |
| ალექსანდრ პუშქინი, ლექსები. თარგმნა ლია ყიფიანმა                                                                 | 144 |
| <b>ანდრეი ალატონოვი.</b> ჩევენგური. რომანი. გაგრძელება. თარგმნა გივი კიკილაშვილმა                                | 146 |
| გრიგორი მიირუ, ლექსები, თარგმნა ავთანდილ გურგენიძემ                                                              | 222 |
| <b>3აპიფ სამედოდლი.</b> ლექსები. აზერხაიქანულიდან თარგმნა იმირა მამედოვმა                                        | 228 |
| <b>პრიადნა იფოონი.</b> ზეპირი მოთხროგები, თარგმნა მარა დიახამიძემ                                                | 581 |
| მსპანური პოეზია. თარგმნა გივი ნიჟარაძემ                                                                          | 248 |
| <b>წე</b> ტელეგე                                                                                                 |     |
| გააგაან ფრი რაჯნიში. ტანტრა, უდიდისი ფიცნოგა. თარგმნა მერაბ ხერგიანმა                                            | 256 |
| ალეძსანდრ მენი. ქრისტიანობა. თარგმნა ლია ყიფიანმა                                                                | 290 |
| რულოლტ შტპინერი. ძრისტე გოლგოთას მისტერიის ფროს და ძრისტე XX<br>საუძუნეში. თარგმნა გიორგი ნიშნიანიძემ            | 296 |
| <b>ქან-პოლ სარტრი.</b> "უცხოს" განმარტება. ფრანგულიდან თარგმნა სიბილა გელაძემ                                    | 804 |
| <b>FOEM ᲗᲝᲑᲐᲫᲔ. "ᲨᲐᲕᲘ ᲘᲣᲛᲝᲠᲘ" ᲐᲜᲣ ᲐᲑᲡᲣᲠᲓᲘᲖᲛᲘ ᲐᲛᲔᲠᲘᲙᲣᲚᲐᲓ</b>                                                      | 814 |

**ᲐᲒᲗᲐᲬᲓᲘᲚ ᲒᲐᲠᲗᲐᲒᲐᲒᲐ.** ᲒᲐᲜᲫᲘᲚᲘ ᲛᲠᲗᲘ ᲡᲐᲣᲙᲣᲜᲘᲗ

#### 

65056013352PL 39365EM5 3533060L 365636**3**E0

#### «САУНДЖЕ» двухмесячный журнал всемирной литературы

На грузинском языке

1991 № 3-4 СОЮЗ ПИСАТЕЛЕЙ ГРУЗИИ ИЗДАТЕЛЬСКИЙ ЦЕНТР ХУДОЖЕСТВЕННОГО ПЕРЕВОДА

2

მოფარი რეღაქტორი. მ17005 60/86056040

3030 460E3d0 (8m. 63g. 8mag80gra)

6363 R36603 (13. 8g03860)

8×434×5%): 35@3660M6 658043, 538M3M466360

მხატვირი ა. თოდრია, მხატვრული რედაქტორი ა. ვართაგავა, ტექრედაქტორი ნანა ბართაია

ჩვენი მისაშართი: თბილისი, 380026, ლესელიძის ქ. № 4. ტელეფონები: მთავარი რედაქტორი 93-38-10, რედაქციის 99-73-41.

გად. წარმ. 27. 06, 91 წ., ხელმოწ. დასაბეჭდად 30. 10. 91 წ., ქალალდის ზომა 70×1081/16, საალრ, თ 25.51. სასტ. თ 28. სალებავის გატ. 28.7, ტირ. 7 000, შეკგ. № 1294.

8360 8 836.

საქართველოს ჟურნალ-გაზეთების გამომცემლობა "სამშობლოს" ხტამბა, 880000. თბილისი, მ. კოსტავას, 14.

The state of

-- (4

### AMBJ9 6MAJEA. AAKMLEJJJ 9 W 3 7 E W 3 7

6036363

0.公門06世紀1 る自る空の円切りよう

ისტორიულ-ბიოგრაფიული რომანი **ᲠᲐᲠ**ᲒᲒᲜᲐ **Ბ**ᲣᲠᲐᲛ ᲠᲝᲜᲘᲑᲨᲛᲘᲚᲛᲐ

6540 00 90 WOP9

19.842 თრაკიის ქერსონესი დათვების, მგლების, გარეული ცხენების, მეომარი მამაკაცების, მშვენიერი ქალწულების მხარეა! და საოცარია: გადმოცემით, სწორედ იქ არის დიონისეს სათაყვანოდ თქმული დითირამბების, ორფევსის ქნარის სამშობლო! პირგელქმნილი ტყეებისა და პირველყოფილი მუსიკის მხა-6nl

თრაკიის ქერსონესი ნახევარკუნძულია, მახვილისა მსგავსი, რომელ მახვილსაც სამოთრაკიის ზღვა ვიწრო ჰელესპონტისგან მოუკვეთია, ხმელეთის გრძელ და უდაბურ განშტოებას, ზღვის წყლებს რომ ყოფს, შმაგი ქარები დასწივიან და ბნელ ცაზედ ღრუბელთა ნამუსრევს მოერეკებიან. ქარისგან აწეწილ-დაწეწილ ღრუბელთა იმ ნამუსრევში მტაცებელი ფრინველნი დაჰქრიან. დაქანებული სანაპირო კლდეები სანახევროდ წყალში ჩამალულან, სანახევროდ ქარებში დგანან, უფრო ზემოთ კი ქარბუქნი ნავარდობენ. უღრანი ტყე მთებიდან სამხრეთისკენ დაშვებულა, მთელი ის არემარე გაუვალი ტევრით დაუფარივს. იმ ქაოსში მხოლოდ თრიკიელი თუ იპოვნის გზი-სავალს. ღამე შავი კიბორჩხალაა, ცისქვეშეთში გაფარჩხული, ნელა მიხოხავს, თან

მთელ იმ მხარეს შუაღამის წყვდიადით ტბორავს.

წყვდიადში ერთი პატარა ცეცხლი ციმციმებს — ნაჭედი ჭრაქი ალკიბიადეს ციხე-სიმაგრეში, რომელიც თრაკიის ქერსონესზედ. მდინარე ეგოს-პო-

podmbob obemming egob.

აქ ალკიბიადეს კუთხე რამ მოუწყვია ტიმანდრასთვის — აღმოსავლური ფუფუნებით კი არა, თრაკიულად. სანახაობა წარმოსახვას აღიზიანებს: განებივრებული, ტურფა ასული ბარბაროსულ გარემოცვაში მოქცეულა. ირგვლივ სულ ხეა, რკინა და ხრალი. სარეცელზედ, ძირს და კედლებზედ დათვის, შელიის, ფოცხვერის ტყავებია, ყოველგან მახვილს, სატევარს, მშვილდ-ისარს ხედავს თვალი. არაბული და ინდური ნელსურნელების ნაცვლად მუშკის, იუხტის, აშმორებული ბალახბულახის სუნი დგას, კერაში ცეცხლი გიზგიზებს, თავლაში ცხენები ჭიხვინებენ, გარეთ ძაღლები ყეფენ, მგლები ყმუიან...

მთის ყვავილივით ნაზი, ეოლოსის ქნარივით მგრძნობიარე ტიმანდრა ამ ველურ გარემოშია; მოქარგული სელის პეპლოსი ტანზედ ეკვრის, ზედ სპი-

გიგრძელები. დასაწყ. იხ. "სიუნჯე" № 1, 2.

ლენძით მოქედილი ფართო ტყავის სარტყელი არტყია; ტყავებზეა წამოწოლილი და შიშით აყოლებს თვალს ალკიბიადეს მოუსვენარ ნაბიჯებსა და ხელების მოძრაობას.

— არ მესმის "მენი, ძვირფასო...

ალკიბიადემ კედლიდან მოკლე თრაკიული მახვილი გადჭოვლელმელიის ტყავი გადააბრუნა და ზედ მახვილის წვერით რუკა მოხმზულელებე

— აი ეს პელესპონტის ნაპირებია. აქ, ზემოთ, ლამფსაკოსია, აქა დგას თავისი ფლოტით ლისანდრე, კარგად არის შენიღბული. აქ კი, დაბლა, ჰელესპონტში ჩადის ეგოს-პოტამოსი, აი იმის შესართავთან ღუზაზეა ათენის ფლოტი. ბრიყვთ არ ესმით...

— gob of glant, danfogolm?

— ვისა და იმ ჩლუნგ ათენელ სარდალთ: ტიდევსს, მენანდრეს, ადიმანტეს და სხვა იდიოტთ, როგორიც არის... არ ესმით, რა შეიძლება რომ მოხდეს!

— ნუ გეწყინება, ძვირდასო, მაგრამ ვერაფერი გამიგია — რა არის აქ საშიში?

ალკიბიადემ მახვილი ეგოს-პოტამოსის შესართავში ჩაყო, ისე ატაკა, რომ ბასრმა წვერმა ტყავი გახვრიტა და ხეს ჩაესო. ალკიბიადე წამოხტა:

— უნდა წავიდე, იმათთან უნდა წავიდე...

ტიმანდრა სასწრაფოდ წამოვარდა ზეზედ და ელდანაკრავმა უთხრა:

— ახლა! ამ ლამეში? ამ სიბნელეში? კისერს მოიტეხ! არ წახვიდე, გემუდარები, სრ წახვიდე...

— აქ ჩემმა ცხენმა ყოველი ქვა იცის...

მივარდა, ქალს ბაგენი დაუკოცნა, მუხის მძიმე კარი გაიჯახუნა, ხოლო იმისი ხმა უკვე ეზოდან გაისმა:

— ბიჭებო! შემიკაზმეთ ცხენი! ფიცხლად!

ტიმანდრამ შალის ყარწიკა მოისხა, ეზოში გამოვარდა, და ესღა გაარჩია:

ჭიშკრის გაღება და მიუსაფარი მხედრის ბნელში ჩანთქმა ერთი იყო.

ფაფარში ჩააფრინდა და დაჰკრა ალკიბიადემ ცხენს, ცხენი ისარივით გაიჭრა, და ხირხატზედ ატეხილი ფლოქვთა თქარუნი თითქოს იმ დაირის ხმა იყო, ბარბაროსთა ვნებიან სიმლერას თან რომ ახლავს ხოლმე.

ათენელთა საფლაგმანო გემზედ ყველას ეძინა, ალკიბიადეს თხოვნით გუშაგმა სამივ მთავარი სარდალი გააღვიძა, ისინი ბანზედ ამოვიდნენ, ნამძინარევნი, მთქნარებით.

— ვინ არის მანდ?

— ალკიბიადე!

— ha antopa?

— თქვენთან ლაპარაკი. გამოგზავნეთ ნავი.

- ო, ლმერთო! დაამთქნარა მენანდრეშ. მაგისთვის გაგვაღვიძე? დილამდე ვერ მოიცდიდი?
  - ვერ მოვიცდიდი, საჩქარო საქმეა.

— რა საქმეა? — იკითხა ადიმანტემ.

ალკიბიადემ კბილები გააკრაჭუნა და წკეპლა გადატეხა. — ჩემზედ არ არის ლაპარაკი, თქვენზეა. ჩქარა ნავი!

მათგან მთავარმა, ტიდევსმა, დავა დაუწყო:

— რად გინდა ნავი? ასედაც კარგად გვესმის, გაგვიზიარე შენი სიბრძნე მანდედან, სადაც დგახარ. ალკიბიადეს გული ყელში მოებჯინა, მაგრამ წამსვე აზრმა გაუელვა, რომ იმათგან შორს ყოფნა უჯობდა — ძალას მაინც ვერ მოიტანენო. ბობოქარი ხმით უპასუხა:

— სადგომი ცუდად გაქვთ არჩეული! უაღრესად არახელსაყრედად!/ნავსაყუდელი არ გიჩანთ. არა გაქვთ ზურგი, რომელიც ჯარს გამუგიცვებაცდათ, სანოვაგისთვის იმ სიშორეზედ დადიხართ, სესტოში! არალესესებები

— თავში საცემი ბეგრია! — დაცინვით გასძახა ადიმანტეშ.

— ნუ აწყვეტინებ! — ირონიულად შეჰყვირა ტიდევსმა. — დიდ ალქიბიადეს ჯერეთ არ დაუმთავრებია.

ალკიბიადე სიტყვებს ისე სტყორცნიდა, როგორც სანადირო დანებს:

— ან რა მანევრები გაქვთ! დილიდან მთელ ფლოტს ლამფსაკოსში მიათრევთ, ბრძოლაში გინდათ ლისანდრეს გამოტყუება და გგონიათ, რომ ანკესზედ წამოაგებთ! ის კი დაძვრას არცა ფიქრობს, მაშინ თქვენ ისევ მაგ დამღუპველ, აუტანელ ადგილს უბრუნდებით და ჯარს თავის ნებაზედ უშვებთ ნაპირზედ! პირდაპირ სიგიჟეა!

ტიდევსმა გადაიხარხარა, იმას ამხანაგნიც აჰყვნენ.

— ნუთუ არ გესმით, რომ თქვენი-მოწინააღმდეგე ფლოტი მიჩვეულია უხმაუროდ მოქმედებას, ერთიანი წინამძღოლის ბრძანების თანახმად? თავად ყოფთ თავს ყულფში, ათენს ეგ მეტისმეტად ძვირად დაუჯდება!

— ათენსო? —გამკილავი ხმით შესძახა ტიდევსმა. — შენ რა გესაქმება ათენთან, ან იმას რა ესაქმება შენთან? შენ რა, ფლოტის სარდლად დაგნიშნეს?

— ყველა ღმერთს გაფიცებთ! —გაშმაგებით შესძახა ალკიბიადემ, მომისმინეთ! მაგ ხიფათში ნუ აგდებთ ფლოტს, — კიდევ უფრო აუწია ხმას: ფლოტი თქვენი საკუთრება როდია, ის სამშობლოს, ათენს ეკუთვნის...

— შენ რომ უღალატე! — შეჰყვირა ტიდევსმა.

— მერმე აკი ისევ მე დავეხმარე! —ლამის გადარეულმა შესძახა ალკიბიადემ. — ხოლო თუ არ დამიჯერებთ, სწორედ თქვენ დაღუპავთ!

ტიდევსი წელში გასწორდა:

— აქ განკარგულებებს ჩვენ ვახდენთ და არა შენ. მოუსვი, ვერ დაგვაშინებ!

და ზურგი აქცია.

ალკიბიადემ ამაოდ იყვირა, აფიცა, აფრქვია თხოვნისა და მუქარის სიტყვები. გემიდან აღარავინ ეპასუხებოდა, მან წყევლა-კრულვით შეაყენა ცხენი

ყალყზედ და უკანვე მოკურცხლა.

ალკიბიადეს ჯავრისგან სული ეხუთებოდა. სასოწარკვეთილმა, ცრემლმორეულმა უამბო ტიმანდრას ყველაფერი, რაც მოუხდა. გემზედ არ მიიწვიეს,
ნაპირიდან აყვირეს, აგდებულად, დაცინვით, შეურაცხყოფით უპასუხებდნენ —
ალკიბიადე თავს ისე გრძნობდა, როგორაც ნაპირზედ გამორიყული უსარგებლო რამ ნაფოტი, როგორაც აღარავისთვის საჭირო, ყველას თვალში ნდობას
მოკლებული.

მერმე ისიც რომ უამბო, როგორ მიახალა ტიდევსმა საყვედური, ათენს

უღალატეო, ალკიბიადე უაზრო აღსარებას მოჰყვა:

— ათენელთ მთელი ჩემი ცხოვრების ოცნება წამართვეს... რა არის ჩემი ოცნება? მე სიკვდილის შვილი ვარ, მუდამ არ ვიცოცხლებ, სამაგიეროდ ათე- ნი იქნებოდა მიწყივ სრულიად ელადის მეთაური! იმის საშუალება წამართვეს,

რომ ათენი მსოფლიოს მწვერვალებზედ ამეყვანა... თვითონვე მოაკლეს თავიანთ თავს ეს პატივი! დაე, ყველაფერი დალუპულიყო, ოლონდ მე არ დამრჩენოდა პატივისა და დიდების არც ერთი წვეთი! წინაპართა შეჩვეული წერი არჩიეს შეუჩვეველ სახალხო ხელისუფლებას, რომელიც ჩემი გემებით დღებ-ზღვა მომქონდა!

ტიმანდრა ფოცხვერის რბილბეწვიან ტყავზედ იგდა პტიპტეტისტებუ-

ლი უსმენდა.

— ვიცი, სამარცხვინოდ მოვიქეცი. მაგრამ განა მერე მევე არ გამოვისყიდე ჩემი დანაშაული? სუყოველმა კაცმა უწყის — ათენს ყველაფერი გადავურჩინე, რისი გადარჩენაც ჯერეთ კიდევ შეიძლებოდა, და იმასაც დავუბრუნებდი, რაიც ჩემი თუ სხვათა მიზეზით დაკარგეს...

ტიმანდრა მსუბუქად შეეხო ალკიბიადეს მოსასხამის კიდეს — ის მოსასხამი სულ გარშემო უფრიალებდა: ალკიბიადე აღელვებული აწყდებოდა კუთ-

ხიდან კუთხეს.

— ჰო, ძვირფასო, ეგ ყველაფერი ვიცი, შენ მეტს სხვას არავის შეეძლო!

ალკიბიადე შეჩერდა, კიდევ უფრო გაცეცხლებულმა განაგრძრ.

— ათენელთაც იცოდნენ! უკანვე მიმიწვიეს. მაგრამ პირველსავე ძახილზედ არ გავიქეცი. გული კი შინ მიმიწვვდა, ათენი სამუდამოდ შემსისხლხორცებოდა გულსა და ტვინში, და შენი ხვევნაც როგორ მინდოდა, ტიმანდრა!

დარდი მკლავდა, რომ არსაით ჩანდი...

— ჯერეთ გადამეტებით უნდა მეზღო ჩემგან მიყენებული სიავე, — აქ ისევ ის მოაგონდა, რისი მოსმენაც იმ დღეს მოუხდა, და ხმაში ჟინი და ბრაზი შეეპარა, — ვინ ბედავს დღეს კიდევ ჩემს ღალატზედ ლაპარაკს? ვინ? მხოლოდ ათენის ორგულნის მხოლოდ ბრაყვი ტიდევსის ფრთხილად, ტიდევს, ჩემზედ მეტი ბოროტება შენ არ შეახვედრო ათენს!

ტიმანდრა შეშინებული ადეგნებდა თვალს, როგორ ებერებოდა ალკიბიადეს ძარღვები საფეთქლებზედ, როგურ აწვებოდა სისხლი სახეში გრძნობდა — თან ახლოს იყო იგი... და თან შორს, ძალიან შორს, რა ბედნიერნი იქნებოდნენ, ერთად რომ ყოფილიყვნენ, მაგრამ ალკიბიადე გულით ყოველთეის ათენში იყო და სანამ პირში სული ედგა, ათენზედ ფიქრით დაიტანჯავდა თავს.

მოდი, აქ. ძვირფასო, გვერდით მომიჯექი სულ მარტოდმარტო ვარ...
 ალკიბიადე მიუჯდა, მაგრამ ვერ დაწყნარდა ათენის უზარმაზარი ფლო-ტის სამთა წინამძღოლთაგან გულდაკოდილი ალკიბიადე თავის კაეშანსა და

ტკივილს გულის სწორს ახვევდა:

— შენ მაინც მიპასუხე, ტიმანდრა! განაღა არ ჩამოვირეცხე ჩემი ძველი ცოდვა? და თანაც ვაქკაცურად, ვითარ მეკადრებოდა? მე სპარტელთა ოდენ ძლევით არ ვკმაყოფილდებოდი, კუნძულიდან კუნძულზედ მივერეკებოდი იმ მძარცველთ, ვუფანტავდი, ვუწვავდი ხომალდთ, იმათ შეშის ზვინებსავით ეკიდა ცეცხლი ზღვის ზედაპირზედ, და შიგ ცოცხლად იხრაკებოდნენ სისხლის-მსმელი ლაკედემონელნი... ან იქნებ წვრილმანი ამბავია, რომ იმათგან გავწმინდე იონიის ზღვა, და უკვე ისევ შეუფერხებლად ეზიდებოდნენ ხორბალს პონტოს ნაპირებიდან ათენში?

— ეგრეა! — ამოიოხრა ტიმანდრამ. — შენ ათენისთვის უფრორე მეტი სიკეთე ჰქმენ, ვიდრე ბოროტება.

— მე ქერეთ კიდევ შინ არ დავბრუნებულიყავი. საკმარისი გახდა ოდენ ალკიბიადეს უძლეველობის ამბის შეტყობა, რომ ათენს დაემხო თერამენეს ოლიგარქთა ტირანია და აღედგინა სახალხო ხელისუფლება. განა, ტიმანდრა, მარტო ამითაც არ გამოვისყიდე ათენისთვის თავს დატეხილი ბოროტება?
შენ ამბობ — კი, გამოისყიდეო! მაგრამ მაგას რატომ სხვანიც არ ამბობენ?
რაღა უნდათ ჩემგან? რა? მითხარი! — ხმა უკანკალებდა, ყელი გაუშრა, კრუნჩჩვა დაეწყო. — დიახ, აუხდენელ ოცნებასაც ავუხდენდი! ახლა კი აღარცრი ძალმიძს, აღარცრა, მხოლოდ მოახლოებულ სიკვდილსღა შევცქერდა[ყედა] ლავისი
სასოწარკვეთილების უძირო სიღრმიდან ამოიძახა ალკიბიადემ — [[ქაც]] ჩემო
სოკრატე! ჩემო მამავ! თვალგამჭრიახო მამავ! რატომ არ დაგიგდე ყური?
ბერძენნი დღეს სულ სხვანი იქნებოდნენ...

ალკიბიადე ქანცგამოლეული დადუმდა.

ტიმანდრა ნაზად უსვამდა ხელს. თითები ოფლმა დაუსველა, გრძნობდა, რარიგ უძაგძაგებდა ალკიბიადეს მკერდი გულის მძლავრი ბაგაბუგისგან. ალკიბიადე წამოდგა.

--- ისევ უნდა წავიდე... უნდა წავიდე. იმის შიშით, რომ ოღონდ მე არ გა-

ვიმარჯვო, ისინი ათენს დალუპავენ!

ალკიბიადე კედელს მიაწყდა, მუშტის ქნევა დაიწყო.

— იდიოტნო! თქვენ რა სარდალნი ხართ! ამომიშვით გემზედ! — გაიძახოდა იგი უძლური და ბრაზმორეული. — თავს დავაღწევ ამ ხაფანგს! გაშლილ ზღვაში შევებმი ლისანდრეს! გამეჯიბრდს, თუ ბიჭია! გესმით, სამო ყეყეჩო?! გამარჯვება ჩემი იქნება! ათენს ვიხსნი! თქვენც გიხსნით, თქვე ცხვრისთავიანებო!

— თენდება... წაიჩურჩულა ტიმანდრამ.

ალკიბიადემ — ელანდებოდა, ეგოს-პოტამოსის შესართავთან ვდგავარო — ტიმანდრას შეხედა, ცისკრის შუქში გაფერმკრთალებულს, მერმე დაემხო ძირს იმის გვერდით, თავი ფოცხვერის ბეწვში ჩარგო და აკვნესდა.

მეორე დღე ალკიბიადეს სიმართლის საშინელ დასტურად გათენდა.

ლისანდრე, რომელიც სპარტელთა ფლოტს სარდლობდა, ანაზდეულად ყველა თავისი გემით ათენის გემთ დაესხა ხაფანგსავით ვიწრო ყურეში მომ-წყვდეულთ. მხოლოდ რვა ტრიერმა მოახერხა თავის დაღწევა. დანარჩენები — თითქმის ორასი გემი — მტერს დარჩა. სამი ათასამდე ათენელი მეომარი ტყვედ ჩავარდა, და ლისანდრემ სუყველას მოკვდინება ბრძანა.

შეიტყო თუ არა, ჩემი წინასწარმეტყველება ახდაო, თანაც უფრო სასტიკად, ვიდრე ის ვარაუდობდა, ალკიბიადე სულიერად ისევ გამოცოცხლდა. თავი კვალად ათენელ სტრატეგად იგრძნო. გულში ერთი ფიქრი უტრიალებ-

და — ვიდრე მე ცოცხალი ვარ, ათენი არ დაიღუპება!

ტიმანდრას არ უნდოდა ალკიბიადესეული თრაკიის მამულის მიტოვება, სადაც მშვიდად ცხოვრობდა. მაგრამ ალკიბიადემ ყური არ ათხოვა, წაიყვანა იმ მყუდრო ბუდიდან და იმასთან ერთად ბითინიაში წავიდა. რა საფრთხე, რის გასაჭირი? არა, არაფერი არ გააგონოთს რადაც უნდა დაუჯდეს, მაინც ჩავა სპარსეთის მეფე არტაქსერქსესთან და ათენისთვის დახმარებას გამოსთხოვს!

მაგრამ ჯერ საჭიროა სატრაპ ფარნაბაზეს მიმხრობა. კეთილი და პატით-

bosal

— ჩვენ ფრიგიის პატარა სოფელ დასკილეაში დავსახლდებით, ფარნაბაზეს რეზიდენციის ახლოს. ხომ ხალისით მომდევ, ტიმანდრა?

— კი, ძვირფასო, — მაგრამ ტიმანდრას თვალები ნაღვლიანი ჰქონდა.

ეგოს-პოტამოსთან ათენის ფლოტის განადგურებით ომი არ დამთავრებუ-

ლა. ამით ათენის კატასტროფა დაიწყო.

ლისანდრე თავისი ძლეგამოსილი ფლოტით ათენისკენ დაიძუა გხად ზედიზედ იპყრობდა ათენის საზღვაო კავშირის კუნძულთ, ყველგან ამხობდა დემოკრატიულ წყობილებას და სათავეში ოლიგარქთ აყენებდა, რომლებიც სპარტას თანაუგრძნობდნენ; და ყოველგან თავის მეციხოვნეთ ტოვებდა.

ამასობაში სპარტის მეფემ პავსანიამ ათენს ჰოპლიტნი მიაყენა ხმელეთით. ოდეს ზღვაზედ სისხლიანი გზებით მავალი ლისანდრეს ფლოტი პირეოსს მიადგა, ათენი, დემოკრატიის ეს უძლიერესი სიმაგრე, ყოველი მხრიდან გარშე-

მორტყმული აღმოჩნდა.

ოლიგარქნი დანებებას ურჩევდნენ, დემოკრატთ დანებები არ სურდათ და უკანასკნელ წუთამდე იცავდნენ ქალაქს, მაგრამ აქ მოქმედება დაიწყო ყველაზედ უფრო ვერაგმა მტერმა: შიმშილმა.

შიმშილი ოლიგარქთა მხარეს დადგა და ძლიერ გაუმაგრა ზურგი დემოკრატებთან დავაში, სპარტასთან სამშვიდობო მოლაპარაკება თერამენეს დაავალეს, ოლიგარქთა ცნობილ მომხრეს და დემოკრატთა მოწინააღმდეგეს.

ათენის რესპუბლიკისთვის ზავის პირობები დამღუპველი იყო. ათენი ვალდებულებას კისრულობდა, რომ გამარჯვებულთათვის გადაეცა ყველა სამხედრო გემი, ძირით-ძირობამდე დაერღვია ყველა ციხე-სიმაგრე, დაენგრია გრძელი გალავანი და მთელს ელადაზედ სპარტის სუვერენიტეტი ეღიარებინა.

და ოდეს ათენი სრულიად დაუძლურდა, დაღუპვის საქმე სპარტელთა მეთვალყურეობით ათენელ ოლიგარქთ დაასრულეს, სახალხო კრებაზედ, სადაც ლისანდრეც იყო, ათენში სპარტელ მეციხოვნეთა მეთაური, — თერამენემ დემოკრატიული კონსტიტუციის გაუჭმება მოითხოვა, კენჭისყრის წინ ლისანდრემ თერამენეს ააყოლა ხმა: ამ წინადადების უარყოფას სპარტელნი ზავის დარღვევად მივიჩნევთო.

ამის შემდეგ ისღა რჩებოდა, რომ მორიგი ნაბიჯიც გადაედგათ და პელოპონესის კავშირში შესულ ათენს ოცდაათი ტირანი დაპატრონებოდა. რაოდენ უცნაურია, რომ ამ ოცდაათის სათავეში აღმოჩნდა არა დემოკრატიის გამოცდილი მესაფლავე თერამენე, არამედ პოეტი, სოფისტი და თავგამოდებული ოლიგარქი კრიტია, ვისაც მრავალ წელიწადს ჩრდილში დგომის უნარი 3 Jan Ego.

კრიტია ვარაუდობდა, რომ ოლიგარქიულ სოროდან სწორედ ხელსაყრელ დროს გამოძერა. მაგრამ როგორც კი თავისი ახალი მდგომარეობის სხივებზედ გათბა, მაშინვე ძველი ნაღველი მოეძალა, თუმცა ამ განცდას მან დაცინვა დაუპირისპირა: ნეტავი ახლა რაღას იტყვის ჩემი მკაცრი მოძღვარი სოკრატე, ოდეს იშისი საყვარელი ალკიბიადე ზერექვერე მოწაფემ უკან ჩამოვიტოვე?

ზოგჯერ ადამიანს ძველ ანგარიშს ადამიანის მაგიერ თვითონ ბედი გაუსწორებს ხოლმე, დღეს კრიტიას ტირანის ძოწისფერი მანტია ასხია, ხოლო ალკიბიადე, ათენიდან განდევნილი. მგლის ტყავზეა წამოწოლილი თავის ჰეტერას გვერდით, სადღაც იქ, მარმაროსთა უდაბურ მხარეში.

კრიტია საბჭოზედ წასასვლელად ემზადებოდა. ვიდრე სახლიდან გავიდოდა, გაპრიალებულ ვერცხლში თავი შეითვალიერა. გამოხედვა არ მივარვაო.

და თავის თავს გაელრიჭა; აგრეა, ოდეს კაცმა არაფერში ზომა არ იცის. ცხო-

ვრების ბევრი სიამე ნახა და კიდევაც ნახავს!

ისევ სოკრატესკენ გაუწია გულმა. მაგრამ თავს კი იქებდა, კარგი ექენი, რომ სოკრატეს, როგორც მოძღვარს, დროულად ჩამოვშორდიო. მან უკან დიდხანს ჰქონდა ურთიერთობა ათენის საზოგადოების ნაღებთან, უმთაერესად მდიდართა შვილებთან ოლიგარქიულ ჰეტერიებში, მრავალი წელი დარულად აქეზებდა იმათ სახალხო ხელისუფლების წინააღმდეგ, ამზადქნდა გსტამწყვეტი შეტაკებისთვის. ბევრმა კოკაპირმა წყალმა ჩაიარა, ვინემ ამ დღეს მოცსწრო. დროული კაცია, მაგრამ ბებერი არ ეთქმის.

მონა ფეხებზედ მოოქრული სანდლების ზონრებს უკრავდა.

კრიტია ფიქრს განაგრძობდა. ის სოფისტთა კირგი მოწაფე იყო: სისხლში ჰქონდა გამჯდარი იმათი ერისტიკა, ომდენად მოსწონდა ყოველგვარი ღირებულის გახრწნის იმათეული უნარი, ინდივიდუალიზმის მიმართ იმათი თაყვანისცემა, რომ თვითონაც თავგამოდებული სოფისტი გახდა.

აქამდე კარგადაც მოქმედებდა. სპარტელ და ათენელ ოლიგარქთ აკი

ლირსეულად დიაფისეს კიდეც...

კრიტიამ უეცრად გაწყვიტა ფიქრის ძაფი. დრო იყო იმათთან გამოჩენისა, ვინაც ელოდა.

საზავო ხელშეკრულების თანახმად ათენელნი გალავანს ანგრევენ. მუშაკნი ერთიმეორეს ვერ ეწყობიან. დაობენ, ერთმანეთს უღრენენ...

— აი ის ურჩხული, ისა! რა უჯიშო ვინმე ყოფილა ეს კრიტია!

— ვითომ რატომ ამკობ ეგრე? — შენთვის რა, არაფერია, მტერს რომ აუბა მხარი საკუთარი ხალხის წი-

— იქნებ აქ რალაც ხრიკია: ვითომ აუბა, მაგრამ მერე თავისიანთ დაინააღმდეგ! Gogli.

— რალაც ეგეთ ამბავს არა ჰგავს...

 გასაგებია: ის ხომ სოფისტია. ისინი კი ენით უფრო იბრძვიან, ვიდრე მახვილით.

— ეგ ეგრეა. ოლონდ კაცმა არ იცის, ვინ არიან იმისი "თავისიანები". ნე-

ტაი ვის დაიცავს? ჩვენს დაცვას ეგ არ დაიწყებს!

მეორემ არა უპასუხა რა, კედელს უფრო მოუქნია. პირველმა ამოიოხრა:

— პირდაპირ გული მეკუმშება — მშობელ ქალაქს ვანგრევ! — მაგრამ მაინც ასწია მძიმე ურო.

— შე გაჭირვებულო, ქალაქს კი არა, გალავანს ანგრევ.

— ეგ ერთი და იგივეა. ტაძრის კედელთ თუ დააქცევ, საკურთხეველს რა 200006hgbbl

— კარგი, გეყოფა! — ჯავრობს მეორე: არც ამას ახარებს ქალაქის განძარცვა-გაშიშვლება. კედლების ჯავშანი რომ ჩამოეცლება, ათენი ბედის ანაბარა დარჩება — ვისაც როგორ უნდა, ისე მოექცევა. — მე უფრო ის მაწუხებს, რით ვიცხოვრებთ ახლა ჩვენ, უქონელნი! — განაგრძობს იგი აღშფოთებით. — დახმარების საქმე გააუქმეს და საზოგადო სამუშაოებისთვის გახვრეტილ გროშს არავინ მოგიგდებს. დღეში სამი ობოლოსი იყო ცოტა, და ერთსაც თუ არ მოგცემენ, უნდა მოკვდე და ეგ არის!

– პირდაპირ თითქოს ვილაცას ვასაფლავებთ...

ქახ! ჩამოინგრა კედლის ნაწილი, და ბული დადგა. მალე ცოგა მოშორებით ისუკ ქახ! თითქოს ვიღაცამ თიხის უზარმაზარი ამთორა დაამსხერია.

— გერ კიდევ ვნახოთ, ვინ ვის დაასამარებს, — სულეფლარეეცემა მეორე მუშა.

ოლიგარქნი სიხარულს ვერ ფარავენ. თანამდებობათა განაწილებაში არიან, ყველა მაღალ ადგილს ეტანება და მეორის გასწრებას ცდილობს. ერთი-მეორეს აწყდებიან და წინ ისწრაფიან, ზეიმობუნ: ჩემი დროც დადგა! ნიჩაბი მალე! საქე! ჩაყრილ გამს რა სგობს! ათენის უბედურებას იმათთვის სარგებლობა მოაქვს სოფისტიკაში გავარგიშებულნი, იმ ჩწმენით სულდგმულობენ, რომ ვინც ძლიერია, მართალიც ის არის, ათენის დამამცირებელ კირთებასაც კი სიკეთედ ასაღებენ. მშიერ თანამოქალაქეთ ეს ცრუმხსნელნი სვესვიანობას ჰპირდებიან, ოღონდ გერეთ საკუთარ კეთილდღეობას უბრუნველყოფენ — ისინიც ხომ ათენელნი არიან! — დანარჩენი მერმე გამოჩნდება. რა ხანია ქადაგებენ ისინი თავიანთ სარწმუნოებრივ მოძღვრებას, ღმერთების მთელი ხომლი სამ კერპად წარმოუდგენიათ: ფულად, ზეგავლენად, ძალაუფლებად.

შეუდექ ამა რწმენას! თაყვანი ეც ჩვენსავით ღმერთსა იმას, რომელს სახელად პლუტოსი, ანუ სიმდიდრის ღმერთი ჰქვია! ნუთუ სმენასა შენსა არ ატკბობს ძველი შეგონება: "ო, პლუტოს, უმშვენიერესო ზეციერთა შორის! მდაბალიც კი კეთილშობილდება, ოდეს შენ კეთილ თვალს შეავლებ!".

გუშაგთ მავანი მდიდარი მოჰყავთ — უფრო სიმდიდრისთვის დაუპატიმრებიათ, ვინემ დემოკრატთათვის მხარდაჭერისა გამო. მდიდარი ევედრება,
გამიშვითო, ვერცხლის დრაქმებს ჰპირდება... წიხლის კვრით აჩუმებენ. გუშაგო იციან, რომ ანოფელესი, რომელმაც მდიდარი დაასმინა, შორიახლო მოსდევს თავის მსხვერპლს, აბა მართლა ჩააბარებენ თუ არა ტირანთ, უფრო
სწორად — სიკვდილსო? ფულის დაპირებაც ტყუილი ამბავია. მდიდრის ფულს
უკვე სხვებმა გამოუყვანეს წირვა: მთელი თანხა მკაცრი მეთვალყურეობის
ქვეშ სადაც ჯერ არს, იქ გადაიტანეს — სახელმწიფო ხაზინაში, რომელსაც
ოცდაათი ტირანი განაგებს.

სოკრატე უმზერს ამ უმსგავსობას და უძრავად დგას.

ხალხი სცნობს სოკრატეს, მაგრამ არავინ ეხუმრება, ყველანი უხმოდ მიმოდიან, რომ ფიქრის ძაფი არ გაუწყვიტონ პლატონიც კი ვერ ბედავს მიახლოებას. მოსასხამში გახვეული იქავ შორიახლო ტრიალებს.

დასახიჩრებული ქალაქის თავზედ ღამე ეშვება, სოკრატე კი ისევ არ იძ-

ahol.

რა დროს ძილზედ ფიქრია? დაეძინება თუ რა? ათენთან ერთად მძიმე ჟამი უდგას, თავის ქალაქთან სოკრატე ისეა, როგორც ავადმყოფის გვერდით, რომელი ავადმყოფიც ყველაზედ ცუდად ღამ-ღამობით არის, რამეთუ სატკივარმა ღამით იცის ატეხა.

ქალის სასოწარკვეთილი გოდება გაისმის ლამის სიბნელეში, ან იქნებ

ლოცვაა? თუ მკრეხელობაა?

ქალწულო ათენა! მფარველო ათენა! საშინელებაა! წყეულიმც იყავ! რატომ პალადიუმითა შენითა არ დაიცავი ქალაქი შენი?!

ხმას ბზირი ეპარება.

— შეგვიბრალე, ადამიანები მაინც შეგვიბრალე! არ დაანებრ, შვილთ მაინც ნული დამიხოცავენ! ქმარი უკვე წაიყვანეს, ახლა შვილები მიპყავთ...

მიშველე! დამიცავი! დამიხსენი!

სწრაფი მძიმე ნაბიჯების ხმაა ქუჩაში. ორნი არიან? სამნილეძლსს საშინელმა კივილმა გაფატრა ღამე. აღარ ისმის ვედრება. შფოთი და არეულობაა სიბნელეში. განუწყვეტლივ ხმიანობს ქვაფენილი: ფეხშიშველა თუ სანდლებიანი ხალხი ირევა, აღელვებულ ლაპარაკს დროდადრო ტკივილის, ბრაზის წამოძახილი არღვევს... ვიღაცამ გადაიხარხარა. გიჟია? თუ მთვრალია? ან იქნებ ვინშე ბედგაღიშებულია, რომელმაც დასჯილის ოქროს მიაგნო?

იქ ვინა ტირის? ბავშვი? ვინა ოხრავს? იქნებ დაფნა, კვიპაროსი, ოლეანდრები, რომელთაც თავიანთი სურნელება დაუკარგავთ? ქარს ზღვიდან მწარე კვამლი მოაქვს. კვამლი ფილტვებში აღწევს, ხუთავს ადამიანს . ზღვა უკვე იღარ არწევს ათენის ამაყ ტრიერთ. იმათგან ოდენ მხრჩოლავი ნამუსრევიღა დარჩენილა. ერთიშეორეს ეხლებიან ზღვის ტალღებში, არც ბოლომდე დაწვა უნდათ და არც ჩაძირვა. უხალისოდ სრულდება ათენის ფლოტის განადგურე-

ბის სპარტელთა ბრძანება.

მთელი გრძნობით ალიქვამს სოკრატე მცხრალი მთვარით და აქა-იქ მბჟუტავი ჟინჟლილით განათებულ ყოველ სურათს; ამ სპექტაკლის მიმოსნი უნიღბებოდ არიან. ვინ იცის, უკვე მერემდენე დღეა, რაც ქალაქს ლტოლვილნი მოაწყდნენ იმ ადგილთაგან, სადაც პავსანიას ურდოებმა გაიარეს და ქვეყანა პარტახად აქციეს. ახლა ლტოლვილნი ქალაქში ეძებენ სიცოცხლის სახსარს როგორაც უწინ ისინი ეძებდნენ, ვისაც ოდესლაც მეფე არქიდამე, ხოლო უფრო გვიან სოფელ დეკელიაში დაბანაკებული სპარსელნი სტაცებდნენ საქონელს, უწვავდნენ სახლ-კარს, უკაფავდნენ ზეთისხილის კორომთ.

უპოვარ-უქონელთ, რომელნიც ათენში ისედაც მრავლად არიან, ხეიბარ მეომართ, უთვალავ ღატაქს, შიმშილი და სიცივე რომ თანგავს, ახლა უსახლქარო უბედურთა ახალი ბრბოები უერთდებიან. ათენა იბერება, ფეხმძიმე მდედრს ემგვანება და, კაცმა არ იცის, რასა შობს ამა არასასურველი განაყო-

ფიერების შედეგად... ალბათ ადამიანის სახედაკარგულ ადამიანს...

ჩამოსულნი დემოკრატთა მიტოვებულ სახლებსა და ბაღებში მიძვრებიან, არერას მიწიდან აუღებელს არ უშვებენ, თუ ვინმემ რამე სამოწყალოდ მიუგდო ანდა ვისმე სიჩქარეში რამე დაუვარდა, თავს ზოგი მკურნალად ასაღებს, ზოგიც წინასწარმეტყველად და მისნად, სუყველა თავთავის ქალაქელ ნათესავთან იდებს ბინას...

ათენელთ თავბრუ აქვთ დახვეული. ამ პარაზიტთ უფრო უფრთხიან, ვიდრე თვით სპარტელთ, რომელნიც ოგახებში მაინც არ ეჭრებიან, ლუკმას არ უყოფენ ისედაც მშიერ-მწყურვალთ, სხვაგან და სხვაგვარ შოულობენ უკეთეს bothmb.

ერთი ღამე მეორეზედ უარესია. არც ეს ღამეა წყნარი. ავად ფუთფუთებს. ხელები, გერ კიდევ ახლახან პატიოსნად რომ ხნავდნენ მიწას, აწკი გაქურდბაცაცებულან, სადმე საშოვარზედ ზედმისეულნი ძველ მძარცველთა ხელებს აწყდებიან.

მაგრამ ამ ღამეთა მიმოსნი ერთდროულად მაყურებელნიც არიან იმაზედ

უფრო დიდი ტრაგედიებისა, რომელ ტრაგედიგბსაც თვითონ მართავენ და თამაშობენ.

შეღამებულში პლატონი სულ უფრო მოეახლოვა თავის მტძღვარს სოკ-

hood, on goldobo:

სოკრატე!

— მესმის, პლატონ,

— შეიძლება, რომ მოგიახლოვდე?

neerinaten Clemaneas

— შენთვის ყოველთვის შეიძლება, ყმაწვილო! მაგრამ რისთვის მოსულხარ ამ ღამეში?

— შიმწუხრიდან აქა ვარ, მაგრამ შეწუხებას ვერ გიბედავდი — ფიქრებში იყავ გართული...

— ho antooo?

— ზარდაცემული ვარ, სოკრატე. შიშმა შემიპყრო, ნუგეშსა და მხარდაჭერას ვეძებდი და დავრწმუნდი — მხოლოდ შენ შეგიძლია ხელის აპყრობა. მაგრამ, ვხედავ, თავადაც კაეშნიანი ხარ და ვშიშობ, ვაითუ ვერცა შენ გამამხნევო... — და უცებ: — შენი დარდი მაქვს!

Longhada angodal

- yhodool godan?

- შენ არ იცი, რა სასტიკი ვინმეა! ბავშვობაში თავს იმით იქცევდა, რომ ცხოველთ კუდზედ ძენძს აბამდა და ცეცხლს უკიდებდა... ხარობდა, როცა ისინი ფრთხებოდნენ და ტკივილისგან ღმუოდნენ, მეც ნიშანში ვყევარ ამო-ღებული: თავის ჰეტერიაში მიბარებდა, უნდოდა, რომ პოლიტიკურ კარიერას გავყოლოდი, მე კი, როგორც თვითონვე ამბობს, ვუღალატე და შენთან მო-ვედი.
  - სხვა სიტყვებით, რომ გადმოგიბირე, არა?

— არც მაგას დაგივიწყებს.

— ის კიდევ ბევრ რამეს არ დამივიწყებს, ყმაწვილო. რაო, რა თქვი, გამხნევება მინდაო? ნუ გეშინია, სიმტყიცე არც თავად გაკლია, და თანაც მეც გვერდითა გყევარ. აი ათენს რა ეშველება? ხედავ, როგორ მიმოანგრიეს? საშინელი სანახავია, არა? მაგრამ კიდევ უფრო საშინელი ის არის, ადამიანის სული რომ ინგრევა.

სოკრატემ მხარზედ ხელი გადაჰხვია პლატონს, და ორივენი შინისკენ წა-

ვიდნენ, რამეთუ ირიჟრაჟა. წყნარად წარმოთქვა:

- როგორი კი ხალხის გამგებლობა დავკარგეთ, საშინელება გამეფდა.
- საშინელებაა, საშინელება... თავი დაუქნია პლატონმა, მაგრამ სოკრატეს სიცილმა შეაწყვეტინა. — რას იცინი? — ჰკითხა გაოცებულმა.

სოკრატეს სიცილი არ შეუწყვეტია.

- უსმენდი დღეს მეფე პავსანიას?
- ვუსმენდი.
- გაიგე, რა თქვა? ათენი საუკუნოდ სპარტის მორჩილიაო! ყველა ძაღლსა ეფიცავ, საყვარელო პლატონ, განა ეგოს-პოტამოსი და ის ამბავი, რაც დღესა ხდება, იმის ნიშანია, რომ ათენმა საუკუნოდ დაკარგა სულის სიდიადე? ათენი კიდევ მრავალ ასწლეულს იქნება სულის სახელმწიფო, ამ უსულო და უგულო სპარტას კი, მარტო ომებზედ რომ უჭირავს თვალი, მიწყივ ავად მოიგონებენ. არა, იმედის დაკარგვის საფუძველი ნამდვილად არა გვაქვს, ყმაწ-

ვილო. აწ ბევრი რამ ჩვენზედ არის დამოკიდებული. ჩვენ მოვალენი ვართ, რომ ადამიანში თუ რამ დაიქცა და დაინგრა, კვალად აღვადგინოთ!

პლატონი სოკრატეს გადაეხვია.

— დიახ, დიახ, რა ბედნიერი ვარ, რომ შემიძლია შენთან ყოფნა. ეჰ, ნე-

ტავი შენსავით ურყევი და ნათელი მქნა, მოძღვარო!

— მოძღვაროო? მაშ ისმინე ჩემი დარიგება, იცი, ბრძენის რეთ განიტჩევა CLCHUMIPESIS არაბრძენი კაცისგან? რითა და, კეთილი იმედებით!

პართენონის პირდაპირ საფეხურებზედ თავის მეგობრებთან ერთად იჯდა სოკრატე. სადილობდა. თხის ყველს, ბალარჯს ანუ ქერის პურსა და ზეთისხილს ტიკიდან ღვინოს აყოლებდა.

შუადღევდებოდა. აკროპოლისზედ თითქმის არავინ იყო, ანაზდად იმ რამდენიმემაც, აქ რომ დახეტიალობდა, პროპილეებს მიაშურა, საიდანაც მცირე

რამ ქგუფი გამოვიდა ადამიანებისა და აკროპოლისის აღმართს აუყვა.

წინ, პართენონის მიმართულებით, მიაბიჯებდა კრიტია, რომელსაც ძოწისფერი მანტია მოესხა, უკან ოცდაათი ტირანის საბჭოს რამდენიმე წევრი მიჰჰვებოდა, ბოლოს კი გუშაგთა ორი მწკრივი. კრიტიამ თვალი მოჰკრა სოკრატეს და იმის მოწაფეთ, მაგრამ თავი ისე დაიჭირა, ვითომც ვერ დაინახა. ზუსტად ასევე შოიქცნენ სოკრატე და მისი მოწაფენიც.

კრიტია თავის მხლებლებიანად ტაძარში შევიდა, რათა ზორვის, ანუ მსხვე-

რპლთშეწირვის წესი შეესრულებინა.

— მობრძანდა ათენასთვის მსხვერპლის შესაწირავად, თან კი სულ იმის მტკიცებაშია, რელიგია სულელთა მოსატყუებლად და დასამორჩილებლად არის მოგონილიო, — შენიშნა ქსენოფონტმა.

სოკრატემ გაიცინა:

— განა ყოველთვის იმას არ ვამბობ, ყოველ ადამიანში რაღაცა კარგი არის-მეთქი?

— მერედა, ეგ კარგია, ურწმუნო კაცი ღმერთთ მსხვერპლს რომ სწი-

რავს? — სიტყვა გაუტრიზავა ქსენოფონტმა.

— მსხვერპლის შეწირვა კი არ არის კარგი, — მიუგო სოკრატემ. კარგი ის არის, რომ ღმერთი არა სწამს.

ყველამ გაიცინა, პლატონმა კი მიმოიხედა, ხომ არავინ გვისმენსო.

— და კრიტია მაინც ყველაზედ უბედური ადამიანია მთელს ათენში, —

დასძინა სოკრატემ. — კრიტია? — გაიოცა ანიტე-უმცროსმა. — როგორ? დუღს და გადმოდუღს, ყველაფერი აქვს, რაც შეიძლება რომ მოკვდავმა ისურვოს. უზარმაზარი სიმდიდრე, უზენაესი ძალაუფლება, თანაც განათლებული სოფისტი და ბრწყინვალე ორატორია.

— ნიჭიერიც არის. — შეაქო კრიტია ევკლიდემ. — ელეგიებსა და ტრა-

გედიებს წერს. რაღა აკლია, გვითხარ, სოკრატე?

— სოფროსინე — ზომიერება, — მიუგო მან. — თანაც კიდევ თქვენ **ჯერეთ მხოლოდ იმისი ლირსებანი აღნიშნეთ.** 

— მართლაც, — თქვა ანტისთენემ. — ათენის მოქალაქეთა რიცხვის შე-

მოფარგვლა სამი ათასი ყველაზედ უფრო შეძლებული ადამიანით უხამსობაა და მეტი არაფერი. ახლა ჩვენ შორის ათენის მოქალაქენი უდენ კრიტონი,

ქსენოფონტი და პლატონია.

— კრიტიას გამგებლობის საშუალებად ტერორი მიაჩნია, უტეროროდ ვერც ერთი ხელისუფლება ვერ იარსებებსო, — აღშფურქმან პრქყა პლატონ-მა. — და თუმცა სულ რამდენიმე კვირაა, რაც გამგებლობს ს შქლეგებს უკვე ვხედავთ: დაუსრულებელ მკვლელობებს, ქონების კონფისკაციას, გიჟურ გადასახადებს, რეკვიზიციებს...

— ისინი ტაძრიდან გამოდიან, — გააფრთხილა მეგობრები ქსენოფონ-

ტმა. — კრიტია აქეთ იყურება, სოკრატე, იქნებ შენი გაცლა სჯობდეს.

— ვითომ რატომ? ვსადილობ კაცი.

— მე წავედი, — თქვა ქსენოფონტმა, — არ მინდა იმასთან შეხვედრა. ქსენოფონტს ყველანი გაჰყვნენ. მხოლოდ სოკრატე დარჩა.

კრიტიამ ძოწისფერი მანტია მოიხსნა, ერთ-ერთ გუშაგს მკლავზედ გადაუგდო.

— წინ წადით, დაგეწევით.

სოკრატესთან მივიდა, ფილოსოფოსი წყნარად განაგრძობდა ჭამას.

— Janky, სოკრატე.

— პედნიერი იყავ, კრიტია.

— შენ გვერდით დაჯდომის ნებას თუ დამრთავ?

— მარტო ნებას კი არა, — გაუღიმა სოკრატემ. — ყველსა და ქერის კვერსაც გიწილადებ, დამეწვიე.

კრიტია საფეხურზედ ჩამოჯდა.

— ღარიბულად სადილობ. გმადლობ, არ მინდა ქამა.

— ტყუილად უარობ. განაღა არ გახსოვს, როგორ პურს აცხობს ქსანთიპე? ზღაპარია!

— პირდაპირ გლახაკივით ზიხარ. შენთვის კრიტონზედ უკეთესი კეთილისმყოფელი ვიქნებოდი, თუ, რასაკვირველია, ისურვებდი. არ დამვიწყებია. რომ ჩემი მოძღვარი ხარ.

— ვიყავი, — რბილად შეუსწორა სოკრატემ. — არც მე დამვიწყებია ის დროება. მაგრამ გეშლება, საწყალი რომ გგონივარ, ჩვენ ორში უკეთუ რომელიმეს საწყლობა ეთქმის, მაგას ჩემზედ ვერავინ იტყვის.

კრიტია წყენით შეიშმუშნა.

— აბა. მაშ მე რატომლა ვარ საწყალი? — ჰკითხა მან გაბრაზებულმა.

— ძაღლსა ვფიცავ! სულ უბრალო ამბავია. მე აქ სიგრილეში ამოვედი, ზღვის ცინცხალ ჰაერსა ვსუნთქავ, სიამოგნებით შევექცევი ყველსა და პურს, ნიორს, ზედ ჰუდის ღვინოს ვაყოლებ. შენ, ვიცი, ნადიმი გელის. გველთევზა, ფარშიანი შაშვები. ფსტით შეგემებული ბატის ღვიძლის პაშტეტი, თაფლის ნამცხვარი, ქიოსური ღვინო, ჩინებულია. დიდებულია. მაგრამ ამ გემრიელ კერძებთან ერთად შენ ერთ ძალიან უტკბილო რამესაც მიირთმევ.

მაინც რას? — მოუთმენლად ჰკითხა კრიტიამ.

— რასა და, შიშს. — მიუგო სოკრატემ.

კრიტიამ ავად გაიცინა, როგორც ყოველთვის, როცა თავს შეურაცხყოფილად გრძნობდა ხოლმე.

— სრულ ჭკუაზედ ხარ? რისა უნდა მეშინოდეს?

— შინ რომ მიხვალ, სარკეში ჩაიხედე, რა შეწუხებული ხარ, გაყვით-

ლებული, არაქათგამოცლილი, არც გასაკვირია. შენ ვერც ერთ ლუკმას ვერა ყლაბავ სიამოვნებით, ვერც ერთ ყლუპ ცივ ღვინოს ვერა სვამ დამშვიდებით. ვიცი, საგანგებო მონანი გყვანან, შენთვის მომზადებულ საჭმელს წინასწარ უსინჯავენ გემოს, ემანდ მოწამლული არ იყოსთ, მაგრამ ვათაუ საზმლავმი რამდენიმე საათის შემდეგ იმოქმედა, მერე სად მიდიბარ?

— გაჩუმდი! — აღმოხდა კრიტიას. ერეენულე

— არა, მართლა არის ამისთანა საწამლავიც, მე არ ჭიგთანემ/14/14/19არტო ამას ვინ ჩივის. შენ გარშეშო შლიქვნელთა მთელი ბრბოა, მეგობრულად გე-ლუკლუკებიან, მაგრამ აბა რა იცი, რომელ შენს მეგობარს... ჰმ, უცნაური სიტყვაა... უფრო სწორედ, რომელ შენს პურისმტერსა აქვს ქიტონქვეშ შენს მოსაკლავად დამალული ხანჯალი?

— ეგ ყველამ უნდა გაითვალისწინოს...

— ყველამ არა, — შეაწყვეტინა სოკრატემ — მე, მაგალითად, არა, რამეთუ ჩემი მეგობარნი ჩემგან სიავეს არ მოელიან, და არც მე ველი იმათგ ან რამე ურიგობას. შენ კი მშვიდად ძილიც არ შეგიძლია, საწყალო.

კრიტია წამოვარდა.

- კმარა! გამოუსწორებელი ხარ. ოდესდაც ევთიდემეს გულისთვის ღორი მიწოდე, დღეს კი ესეგვარად გაკადნიერდი... დაიცა! მომაგონდა — ერთი შესაკითხი მქონდა. სალამინზედ, გახსოვს, სად არის?
  - რა თქმა უნდა. მე იქ ევრიპიდესთან ვიყავი.

— იქ ვინმე ლეონტს ხომ არ იცნობ? სოკრატემ კრიტიას მიაპყრო მზერა,

- agongaho had ahol?

— მამულების მფლობელი, — შეუსწორა კრიტიამ.

— რა გინდა იმისგან?

ჩემთან სასადილოდ მოვიდეს.

სოკრატემ ქიტონიდან ნახორხალი გადაიბერტყა, ფიქრიანად უთხრა:

- ჰო, გიყვარს ჩასმა... გამოასწორა, მდიდარ დემოკრატთა გვერდით მოსმა...
- ლატაკი ხარაზნი და მეთუნენი ისე საშიშნი არ არიან, მკვახედ მიუგო კრიტიამ. — მსხვილთა ნადირთა დევნაში ქარმიდეს ვეჯიპრები.
- მე სულ სხვაგვარ შეჯიბრებას შემოგთავაზებდი, თანაც ხელსაც გაგიმართავდი... — სოკრატე შეყოყმანდა.
  - თქვი. ვატყობ, შევძლებთ მოლაპარაკებას.

Longhada Fylashan Fahadas

- ნეტავი სხვა სახელმწიფოთა გამგებელთ, ათენის მბრძანებელო, იმაში გასჯიბრებოდი, რომ ათენი ყველაზედ უფრო ბედნიერი გაგეხადა. აი შეჯიბრი ის იქნებოდა! მთელი ქვეყნიერება შენ შემოგნატრებდა!
- ისევ ქადაგებანი! შესძახა კრიტიამ. შენი მოძღვრება შენთვის შეინახე! მოკლედ: სალამინიდან ლეონტის ჩამოყვანა მისურვებია

სოკრატემ ტიკიდან ღვინო მოსვა და ულვაშები მოიწმინდა.

— მაგას, მართალი გითხრა, ტყუილად მავალებ. ნუ გაჯავრდები, კრიტია, მაგრამ ლეონტის ჩამოყვანის საქმეში შემწეობას ვერ გაგიწევ

კრიტიას ბრაზისგან ხმამ ულალატა.

— გესმის, რის ლაპირიკობ?

— როგორ არ მესმის. იმას ვამბობ, რასაც ვფიქრობ, როგორც ყოველთვის.

— მერედა, მაგეებზედ მოწაფეთ ესაუბრები?

— რატომაც არა? — გაუკვირდა სოკრატეს. — ამკაშად ასეთი/რამეები ძალზედ მნიშვნელოვანია ყოველი ათენელისთვის. შენ რა კვრე არ ფიქრობ? მაგრამ კრიტია პროპილეების გავლით უკვე ქალაქისვენ მეეჩქაროდა.

— აი ახლა კი მეც უნდა ავიყვანო ვინმე საზრდელისა და ღვინის გამსინჯველ-დამჭაშნიკებელი, თანაც თვალი უნდა მეჭიროს, ემანდ, ხანჯალი არავინ ჩამცეს, — გაიცინა სოკრატემ და წავიდა, რომ, ძველი ჩვეულებისამებრ, დამტკბარიყო ფიდიას ნახელავი ფრიზით, რომელიც პართენონის შუბლზედ იყო გამოსახული.

4

WARLING BY

— ესეც ასე, — კიდევ ერთი გავისტუმრეთ. მოდი, გაათრიე... — მესამსალემ თვალებში ჩახედა ძირს გაშოტილს: სიცოცხლის ნიშანი შეამჩნია, თუმცა ცოტა დაიცა.

მესამსალის შემწემ ხელი ჩაიქნია:

— არაფერია ეგ დარჩენილი სული საკაცეზედ ამოუვა. ხომ იცი --

ნაბრძანებია, დიდხანს არ ელოლიავოთო.

მაგრამ მესამსალემ შემწეს დაჩქარების ნება არ მისცა, ის კეთილსინდისიერად ასრულებდა თავის ხელობას, როცა კი დამნაშავეთ აბარებდნენ, და ახლა რა, განა შეიძლება დაუდევრად მუშაობა, რაკი უდანაშაულო მსხვერბლთანა აქვს საქმე? მესამსალე მზერას არ აცილებდა მოწამლულის თვალთ, სადაც სიცოცხლე არ ქრებოდა.

— მე ვიცნობდი ამას. ბრძენი და სამართლიანი კაცი იყო, სიტყვით გა-

მოდიოდა ხოლმე აგორაზედ. პორტიკის ქვეშ...

— მაშ, აბა. რაღატომ...

— ბევრს ლაპარაკობდა.

შესამსალის შემწემ თავი გააქნია:

— საკვირველია პირდაპირ. ბრძენი და ასეთი ბრიყვი...

ოცდაათელთა საბჭოზედ სიტყვას კრიტია ამბობს. — ღმერთნი ამწყალობნებენ ჩვენს მუშაკობას... ხმა:

- gaganegal?

კრიტია გაბრაზებით:

— ეგ ვინა თქვა?

დუმილი.

ქრიტია:

— ჩვენ აღვადგენთ ათენს სპარტის დახმარებით, როგორ თუ სპარტის? ჩვენი ძველი მოწინააღმდეგეა? ჩვენი მხსნელია! და ვისაც ამის გაგება არა სურს...

**6**8000:

り高円のでも楽り

— დიდება სპარტას! დიდება მეფე პავსანიას! დიდება...

ლისანდრეს სახელს ძლივს წარმოთქვამენ თვითონ ოცდაათიანელთა ბაგენიც კი. კრიტია მშიერი მზერით აკვირდება იმათ, ვისაც ნაკლებად ეხალისება მისთვის კვერის დაკვრა: ცდილობს იმათ დამახსოვრებას.

კრიტია:

— კიდევ რა სურთ პრიტანთ საბჭოსგან?

— სიკვდილის განჩინებანი, გუშინ საღამოს გამოტანილი, ხელმოსაწეhos.

პრიტანი განაჩენთ კითხულობს.

კენჭი უყარეთ! — ბრძანებს კრიტია — და ხელს აწერს.

P30:

— ამბობენ, გუშინ ლესიოსისა და თედისიოსის გაუსამართლებლად დასto anamababaanal

დუმილი. ქუჩიდან შემოდის ტირილის, გოდების ხმა.

თერამენე:

 - ვშიშობ, რომ საზღვარს გადადიხარ, კრიტია. ადამიანის სისხლი ილისოსის წყალი არ გეგონოს. თედისიოსი პატივცემული მოქალაქე იყო — და შენთვის საკმარისი გამოდგა ვინმე სიკოფანტის ჩაჩურჩულება. იქნებ ცილი colfodo?

კრიტია გაფითრდა, სტილო დადო, მზერით გაბურღა თერამენე და მოუჭ-

ho:

- ჩემთვის ის საკმარისი იყო! თერამენე:

— შენ ერთი ჯერეთ კიდევ არა ხარ ოცდაათთა საბჭო!

— განა თქვენ არ მომეცით იმის უფლება, რომ ზოგ შემთხვევაში თვი-

თონ გადამეწყვიტა საქმენი?

— ერთპიროვნულად გადაწყვეტის უფლება მოგეცა მხოლოდ ჩვენი გამგებლობის პირველ დღეებში და მხოლოდ განსაკუთრებული შემთხვევებისთვის. ლესიოსნი, თედისიოსნი და სხვანი, რომელნიც შენ ჩამოიცილე. განსაკუთრებული შემთხვევა არ ყოფილან!

კრიტია:

— აქ უკვე რამდენჯერ გაისმა ჭირვეულთა ხმა. პირველ რიგში კი შენი ხმა, თერამენე. მაგრამ განვაგრძოთ საბჭოს სხდომა, რომ დავასრულებთ, ყველა გავა, თვინიერ თერამენესი.

ოლიგარქნი ძველებურად იკრიბებიან თავიანთ ჰეტერიებში. მსჯელობენ შექმნილ მდგომარეობაზედ. ნუთუ ყველაფერი მართლა ისე კარგად არის, როგორც ჰგონიათ? თუ — ცუდად არის, და თანაც ისე, როგორც ზოგიერთნი აშინებენ?

ვერ მოლაპარაკებულან, ვერ შეთანხმებულან, რას რა უნდა მოჰყვეს, ვისი აშაღლების რიგია, ვისი ჩამოცილების ჟამი. ერთნი კრიტიას უჭერენ მხარს: ჩვენ ცოტანი ვართ, მოწინააღმდეგე კი ბევრიაო. და თვითონ კრიტიას სიკვდილისმთესველი ხელი ისე ენერგიული აღარ ეჩვენებათ იმათ სიმრავლესთან შედარებით, რომელთა დაშინება და მოსპობა საჭიროდ მიაჩნიათ. სხვანი თერამენეს მხარეზედ დგანან გონივრული, ფრთხილი მოქმედებისკენ შოუწოდებენ, ხალხს ნუ გააღიზიანებო. მესამენი არც აქეთ არიან, არც იქით, აღარ იციან, ვის და რას დაუჭირონ მხარი.

ოლიგარქის თავყრილობა პირველ ხანებში რაღაც გგავაკმეულე ქუსითა და რიგით იმართებოდა, გერ იმაზედ საუბრობდნენ ხოლმე, რაც სისხლს უწამ-ლავდათ: ხალხის გამგებლობაზედ ყველა იმ ახალ იმბავს იშველიებდა, რის შეტყობაც მოესწრო. წინადადებანი სეტყვად მოდიოდა: როგორ და რა გზით დაესუსტებინათ საძულეელი დემოკრატია. შემდგომ დგებოდა ჟამი ღრეობისა, რომელიც ისევ აზავებდა მონაწილეთ, აზრთა სხვადასხვაობისა გამო არც-თუ იშვიათად სამკედრო-სასიცოცხლოდ გადაკიდებულთ. ვინაც აღვირახსნილ დროს ტარებას ხალისით არ ეძლეოდა, ვისაც არა ძალედვა თავისი თუ სხვათა ინსტინქტების ჯეროვნად აღგზნება და მერმე დაკმაყოფილება, როგორც დანატჩენთაგან განსხვავებული, საეჭვოდ ცხადდებოდა

მაგრამ ახლა ჰეტერიებში კეთილისმყოფელი დაზავება აღარ ხდებოდა. აღარც ძელგი ღვინო შველოდა საქმეს. დავა გრძელდებოდა, თვით ორგიების დროსაც კი, ჭაბუკთა და ქალიშვილთა თანდასწრებით. კრიტიამ თუ თერამე-

ნე? რომელი მეთოდი გობს — მკაცრი თუ რბილი?

და არც ერთ იმათგანს. ცალ-ცალკეც რომ ჰკითხო, არა აქვს მტკიცე, უცვლელი თვალსაზრისი. იმათი სიტყვა, როგორაც აფქიო, იქითა ტრიალდება, საითაც ქარი დაუქროლებს. მაგრამ ერთ რამეში კვერცხებივით ჰგვანან ერთმაჩეთს ოლიგარქნიც, ჰეტერიების შეთქმულნიც და თვით ოცდაათი ტირანიც კი: ათენის ხალხი სულ უფრო და უფრო მეტს შიშსა ჰგვრის იმათ, ხოლო ხალხის შიში ტერორის წინაშე სუსტდება.

დემოკრატთა წინაშე შიშით კტიტია არ წყვეტს შკელელობას, თანაც ტირანთა გამგებლობის სისასტიკეს ლამაზი სიტყვებით ნიღბავს. ამ სამუშაოსთვის

გასამტყელოს უხვად იძლევა და ორატორთა პოენაც არ უჭირს.

ორატორს ორატორი ცვლის პორტიკთან, ენებით ბანენ ტირანთ, და ისინიც, განწმენდილნი, უბედური ათენის სახელოვან მხსნელებად ჩანან.

ქადაგებს რიტორი ლიკონიც, იმისი ყოველი გამოსვლა გამოირჩევა ოსტატური წყობით, გულმოდგინებისგან ყბების სახსრები უსივდება — ოლიგარქთ ეჩვენებათ, ჩვენს სასარგებლოდ ლაპარაკობსო, ხალხს კი რატომლაც საპირისპირო შთაბექდილება რჩება.

კრიტია — თერამენეს:

— კიდეგ უკმაყოფილო ხარმ ყველაზედ მდიდრული ვილა გარგუნე, სულ ძვირფასი ნივთებით გატენილი, აი იმას რომ დარჩა... კარგად იცი, ვისაც ვამბობ... ჩვენ ყველანი ვილაცას არ ვეჭაშნიკებით, თვითონ ზოგიერთ არისტოკრატსაც კი, არც ერთს ოცდაათიდან შენოდენი არ მიუღია — და მაინც კმაყოფილნი არიან. მეტი გინდამ მონანიმ თქვი, რა გინდამ

თერამენე: — არაფერიც არ მინდა, რა უქნა, არ მიყვარს შავი ფერი, ძილი დავკარგე. ღამლაშობით ტირილი და მოთქმა მესმის. ცრემლი არ მიყვარს, გარშემო კი სულ ცრემლმორეულ თვალებსა ვხედავ...

კრიტია:

— ვითომ რატომ მეუბნები მაგას?

თერიმენე:

— სიკვდილის წინ პერიკლემ წართქვა: ჩემი უდიდესი ბედნიერემტეს არის, რომ არც ერთ ათენელს ჩემი მიზეზით ძაძა არ უტარებიაო. ჩვენ რას ვიტყ-ვით, სიკვდილი რომ გვეწვევა?

კრიტია გულმოსულია:

- "ჩვენო", რატომ ამბობ? საბჭოზედ აკი განმიცხადე, შენს მოქმედებას არ ვეთანხმებიო. თავს ნუ იძვრენ! თერამენე:
  - მაშ, აბა... უწინარეს ყოვლისა თავად რას იტყვი?..

300000:

- ჩემი მოვალეობა მე ვიცი, ხოლო ვინც ხელს მიშლის, ჩამოვიშორებ. თერამენე:
  - მაგრამ, დიდო ზეგსო, სათვალავმა უკვე ათასთ გადააჭარბა!

კრიტია:

— თუ კიდევ განაგრძობ მაგისთანა ლაპარაკს, შენც ჩვენს მოწინააღმდეგეთ მიგათვლი. თერამენე:

— შენ ხომ მდიდართ იმისთვისაც ხოცავ, რომ იმათი ქონების დასაკუთრება გინდა!

კრიტია:

— აბა ერთმანეთში როგორ ურევ მაგ ორ სულ სხვადასხვა რამეს? დიახ, იმ მდიდართა ვხოცავ, ვინაც ჩვენი მოწინააღმდეგეა. რაც შეეხება ქონებას... შენ არ იცი, როგორ გამოიყურება ჩვენი ხაზინა? ჩვენ იძულებულნი ვართ, რომ უმოწყალონი ვიყვნეთ და ვახდენდეთ ქონების კონფისკაციას. ვზრდი-დეთ გადასახადებს, ვაწარმოებდეთ რეკვიზიციას...

თერამენე:

— მე, კრიტია, ჩუმდაუნებურად მიხდება ადამიანებთან ურთიერთობა — მეც ხომ ერთი "ოცდაათ მტარვალთაგანი" გარ, როგორაც ხალხი გვიწოდებს — და ვისთვისაც კი რამის თქმა მინდა, ყველა ზიზღით მიყურებს! ლამით ძილში ის მიცვალებულნი მეცხადებიან, რომელთა გვერდითაც გუშინ თუ გუშინწინ ნადიმზედ ვმჯდარვარ...

კრიტია:

— უვარგისი ადამიანი ხარ, თერამენე, მიმიფურთხებია შენი უბადრუკი განცდებისთვის! სპარტელთა ბრძანებაა...

თერამენემ იფეთქა:

— სპარტელნი კვლას არ გვიბრძანებენ, თუმცა სიხარულით კი უხარიათ, როგორ ვანადგურებთ ჩვენიანთ.

კრიტია გაშმაგებით:

— ბევრის უფლებას აძლევ თავს, თერამენე! მე ჩემი პირადი ამბისთვის არავის არა ვკლავ, საზოგადო საქმე მოითხოვს ამას. თუ დაველოდოთ, ისინი როდის დაგვიწყებენ ხოცვას?

თერამენე:

 ათენის სათავეში ალკიბიადე რომ იდგა, ის არავის არ აწყენინებდა, ღარიბთათვის ნაღიმთაც მართავდა — მხიარულება იყო აკროპოლესის ძირას.

კრიტია.

— რაომ! შენც მოინდომე უკვე ჩემს ადგილზედ ალკიბიადეს დასმა?

— სად შენი პოეტობა და სად ჰეკატომბეთა მოწყუმეშლექესტუკტატეს მოწაფე არ ყოფილხარ?

კრიტია:

- lashodal kahan angol

თერამენე:

— მაგას ვერ იზამ!

კრიტია: — კმარა, ერთი ოცდაცხრის წინააღმდეგ გამოდიხარ, ხვალ საბჭოზედ გამოცხადღები და სუყოველის წინაშე განაცხადებ, რომ უკან მიგაქვს ყველაფერი, რაც კი რამ ოდესმე ჩემზედ და სპარტელებზედ გითქვამს!

თერამენე:

— თუ არ წავიდე? კრიტია უპასუხოდ გავიდა.

მზის ჩასვლის შემდეგ ციხის ბნელ საკანში ბჟუტის მკრთალი ალი ციმციმებს. მისჯილს სხეული უბუჟდება, სიჩლუნგე ფეხთაგან გულისკენ მიიწევს.

შესამსალე ფილოსოფოსობს:

— ეჰ, ჩემო კეთილო, ნანგრევებში ვცხოვრობთ. მერე, ვისი ბრალია, თუ იცი? მარტო სპარტელთ გაუძლებდა კაცი? ჩვენები უარესსა შვრებიან. თავადაც უბადურების ნანგრევნი არიან, მე და შენც. — თავს იმ კაცისკენ იქნევს, ესდენ ნელა რომ კვდება.

მაგრამ უეცრად გონს მოდის, მოკრძალებულ იერს იღებს — შემოდის

კრიტია, გრძელ მოსასხამშია გახვეული.

არც სალაში, არც რაშე შიშართვა, კრიტია პირდაპირ ეკითხება:

- Amamin show wodaygoog

მესამსალე გაუბედავად:

— სამუშაო ბეგრია... ვეღარ მოგდევ, ბატონო.

— რა კადნიერებაა? ვეღარ მომდევ? ალბათ იმის თქმა გინდა, რომ ველარ მოგვდევ, არა?

— წამომცდა, — თავს იმართლებს ჯალათი.

მაგრამ კრიტია პასუხით კმაყოფილი არ არის: ნაბიჯით უკან დაიხია, შეუყვირა:

— როგორ თუ ველარ მოგვდევთ? განზრაბ?

— არა, ბატონო, ცდას არ ვაკლებთ. მაგრამ ჩვენს საქმეს დრო სჭირდება — ხოლო როცა მათოთის შხამი ცოტაა, მით უმეტეს. მთელი ღამეები არა გვძინავს.

— რამდენის დამუშავება შეგიძლიათ ერთ ღამეში?

— ყოველთვის ერთნაირად არ გამოდის, — ორჭოფულად უხსნის ჯალათი. — არც ჩვენზეა დამოკიდებული ზოგიერთი, მოგეხსენებათ, ვისაც

16年135日年1

CECO PARTIES OF S

ვგულისხმობ, უკვე ნახევრად მკვდარია შიშისგან, როცა ჩვენთან მოჰყავთ. ზოგიერთს კი — მწოლარეს დახედა. — თითქოს ცხრა სული უდგას,/ერთი თასი არა ყოფნის.

კრიტიამაც იქით გადაიტანა მზერა, საითაც ჯალათი იყურებოდა, და კბი-

ლებში გამოცრა:

— სხვა რამ ხერხი არ იცი?

მესამსალე გაჩუმდა.

კრიტია გასასვლელისკენ გაემართა. მესამსალე მიხვდა, რასაც ნიშნავდა ეს ამბავი მისთვის, და სწრაფად დაადევნა:

— გაგუდვაც ვიცი<sub>ს</sub>.

საპყრობილის წინ — ბრბოა. იქავ საშინელი გრძელი ყუთებია, რომლებშიც ყოველთვის შიშის მომგვრელი დუმილია: ვინც აქ მოჰყავთ, პირში ჩვარი აქვს ჩაჩრილი; ვინც აქედან მიჰყავთ, იმას ჩვარი უკვე აღარ სჭირდება. სიკვდილის საშინელი ქარავანი გუშაგთა რიგებს შორის გადის. ხმები:

— დაგვეჯერებინა ალკიბიადესთვის და გავიმარჯვებდით ეგოს-პოტამოს-02051

— ალკიბიადე რომ ყოფილიყო ათენში — ამგვარ სასკლაოს ვერავინ გამართავდა!

— ცრემლის ნაცვლად ღვინო იდენდა! ალკიბიადე! იდუმალ უპუსავით გაისმის ეს სახელი მთელს ათენში.

მესამსალის შემწე მებარგულთაგან მორიგ მსხვერპლს იღებს. მესამსალე ათვალიერებს — როგორც ყველა მანამდე მოყვანილს. ჩანს, იცნობს და შესძახებს:

— ო, ყოვლისშემძლე ზევსო! ეს შენა ხარ, ბატონო?! თერამენე? თერამენე პასუხს არ აძლევს. პირი ჩვრითა აქვს გამოტენილი.

მაგრამ მესამსალე ისევ თავისას განაგრძობს: — საშინელებაა! თქვენ უკვე ერთმანეთსაც აგზავნით ჰადესში! თუმცა რის ეიმბობს რი არის აქ საშინელი?

შემწე ჯალათს ეჩურჩულება:

— შენ კი მითხარი, შენი ჯერია, შენ უნდა გაგუდოო, მაგრამ ამას მე ვერ გავგუდავ, შენ თვითონ...

მესამსალემ გაიცინა:

— დამშვიდდი, არც ერთი ჩვენგანი ამას ხელს არ ახლებს. ეს სამსალით უნდა მოკვდეს, ბევრი დროც რომ დასჭირდეს, მაინც...

5

დილ-დილიობით სოკრიტე ილისოსის ნაპირებზედ დასეირნობდა, სადაც ყმაწვილკაცობაში კორინას და ანაქსაგორას ხვდებოდა ხოლმე.

უკან დაბრუნებისას ყოველთვის იტალიურ ფიჭვთა ჩრდილში ჩერდებოდა, იმ სახლის მახლობლად, სადაც კაცთა შორის უმარლუსად სახელდებული დიდი სახელმწიფო მოღვაწე კაცის არისტიდეს შვილიშვალი /თავისი ოჯახით ცხოვრობდა.

არისტიდეს შვილიშვილი სახლიდან მხოლოდ დილაფექფლგექენულე თავისი ნახელავის გასასყიდად. ასეთი სიძვირის ჟამს ძნელი იყო თავისი თავის, ცოლ-შვილისა და კიდევ დის — მირტოს რჩენა ოდენ მანეულის კალათ-კა-

ლანჩხების წვნით.

მირტო ხმელა პურზედ იყო, დღენიადაგ ძმისა და რძლის ლანძღვა-გინებას ისმენდა. დილაობით, როცა ძმასა და რძალს სფირიდი, ანუ დაწნული ჭურჭელი ბაზარში მიჰქონდათ, მირტო კითარას აიღებდა, გავიდოდა თავიანთ უმესრო ბაღში და მღეროდა — როგორც სხვათათვისაც ცნობილ, ისე თავის სიმღერებს, რომელთა სიტყვებსა და მელოდიას იქვე თხზავდა, იცოდა ფიჭვებქვეშ სოკრატე იდგა, დღესაც ასე იყო.

მაგრამ დღეს სოკრატე ახლოს მივიდა და გამოელაპირაკა:

— შენ არისტიდეს შვილიშვილი ხარ?

— დიახ, სოკრატე. მირტო ვარ. — ხშირად მესმის შენი სიმღერა.

— მე ყოველთვის შენთვის ვმღერი, როცა ფიჭვებქვეშ დგახარ.

— მსიამოვნებს შენი სიმღერა, შენი ყურება. — თავი ოდნავ აუწია. —

რა გატირემს?

ქალმა თავისი სავალალო ხვედრი გაანდო. სოკრატე ჩაფიქრდა. თუ სთხოვა, კრიტონი, ცხადია, უარს არ ეტყვის და მირტოს თავის მდიდარ ჭერქვეშ აცხოვრებს. მაგრამ სოკრატეს უმალ ეჭვიანობის ჭია გაუჩნდა — რატომ უნდა იყოს ეს მომხიბლავი ქმნილება კრიტონის ახლოს! თავისავ გრძნობამ გააკვირვა, განდევნა სცადა — არ გამოუვიდა. ხმამაღლა გაიცინა.

— იქნებ გამაგებინო, სოკრატე, რა გაცინებს?

— ჩემს თავსაც და სხვათაც სულ იმას ჩავჩიჩინებ: შეიცან თავი შენიმეთქი! და საკუთარი თავი მაინც ვერ შემიცვნია. კიდევ მეტი, ჩემს სულში ისეთ კუთხე-კუნჭულთ ეპოულობ, ძაღლსა ვფიცავ, სულაც მე რომ არ მეკუთვნის! — ქალიშვილს ოქროსფერ თმაზედ გადაუსვი ხელი. — ასეთი მზეთუნახავი და გაუთხოვარი?

— უმზითვო ვარ. უობოლოსო, ცოტა წუნიაცა ვარ...

— რამდენიშე დრაქმის გულისოვის ხარ დაჩაგრული! ნამდვილად უბე-

დურებაა — ჩვვნი საერთო უბედურებაა...

— ძალიან მიჭირს. ძმის ოჯახში ყოველი ლუკმა ყელზედ მადგება. აღარ გადამდის, როცა ვფიქრობ, ოოძ იმ ლუკმას ბავშვთ ვაკლებ... ამასვე ვკითხულობ ძმისა და რძლის თვალებში...

— ენიხოთ, მირტო, იქნებ რამე ვილონო შენთვის.

1

უკანასკნელ ხანს ქსანთიპე ავადმყოფობდა. ძალზედ გაეხარდა, რომ მირტო საოჯახო საქმეებში დაეხმარებოდა, ცოტა ხელს მოუნაცვლებდა. და ქსანთოპე თვითონ წავიდა მირტოსთან, თავის ჭერქვეშ თავშესაფარი შესთავაზა. — ოღონდ იცოდე — გაჭირვებიდან გაჭირვებაში გადმოდიხარ: ლარიბნი ვართ.

— სამაგიეროდ კეთილი და თბილი ხალხი ხართ. ეს კი სიმდედრეზე მე-

O00.

მირტო მარტო გაჭირვებიდან გაჭირვებაში კი არა, უშიშარი ადგოლიდან იქ გადავიდა, სადაც საშიშროება ემუქრებოდა. ერეენელე

ის აუზის კიდეზედ იქდა, ქაბუკებითა და მოზრდილებით გარემოცული.
ადამიანთ მუდამ სჭირდებათ ნათელი შეხედულება ცხოვრებაზედ და
გარს ეხვევიან სოკრატეს, რომლის სიტყვებიც ნაწილობრივ მაინც ფანტავენ
წყვდიადს ამ ძარცვა-რბევისა და მკვლელობის დროებაში.

— ოცდაათის აკრძალვის მიუხედავად, შენ მაინც მოძღვრავ ახალგაზრდობას, არა? კანონს არღვევ, სოკრატე? — გაისმის მეგობართა წრეში შემო-

ჩხირული ანოფელესის ხმა.

— სულაც არა, ძვირფასო ანოფელეს, მე კანონს არ ვარღვევ. შენ ოლონდ კარგად წაიკითხე იმ კანონის ტექსტი, პრიტანეუმში რომ არის გამოკრული. იქ ის არის ჩაწერილი, რომ უფლება არა მაქვს და ახალგაზრდობას ვერ ვასწავლი რიტორიკის ხელოვნებას, მაგრამ ერთი სიტყვაც არ არის თქმული, რომ ვინმესთან საუბრის უფლება არა მქონდეს, და აი სწორედ ამით ვსარგებლობ. ვინმეს მე ხომ არცრას არ გამწავლით, მეგობარნო. აი, აქა ხართ ყველანი, ვისაც გესაუბრებით ხოლმე. მითხარით ერთი: რომელიმე თქვენგანისგან ამიღია რამე გასამრჯელო, როგორაც მასწავლებელს შეჰფერის? ერთი ობოლოსი თუნდაც? არა. ხედავ, ძვირფასო მეგობარო! პირი კი ჩემთვის კანონს არ ამოუკერია.

სიცილი, ტაში.

მოწაფეთ თავიანთი მოძღვარი მიჰყავთ პალესტრის შორეულ კუთხეში, იმ იმედით არიან, რომ იქ მაინც იქნებიან მარტონი. ეს სასიამოვნო ადგილია, ბეგქონდარას სუნი დგას და ნაკადული მორაკრაკებს, წყლიდან ამოშვერილ ქვებს ლოკავს. ნაკადულის თავზედ ნემსიყლაპიები დაჰქრიან.

— ოდესღაც მითქვამს, როგორი უნდა იყოს კარგი გამგებელი, — დაიწყო სოკრატემ, — მაშინ ჩემთან იყვნენ ალკიბიადე და კრიტია — მართალს ვამბობ, კრიტონ? მაგრამ ქსენოფონტი, აპოლოდორე, ანიტე და შენ, პლატონ, მაშინ ჯერეთ კიდევ არ იყავით ჩვენთან. დღეს თქვენც გეტყვით.

— შენ აქ გინდა მაგის ლაპარაკი? — ჰკითხა კრიტონმა და მიმოიხედა.

— აქაც და ყველგანაც, — მშვიდად მიუგო სოკრატემ.

და დაიწყო მოყოლა, თუმცა კარგად დაინახა, რომ ნაკადულში ანოფე-

ლესი ჩასხლტა: ალბათ იმასაც სურდა დამოძღვრა.

— მე ალკიბიადე და კრიტია მოვიხსენიე. დიახ, ორივეს იმაზედ ვესაუბრე, თუ რაოდენ დიდი პატივია სამშობლო ქვეყნის გამგებლობა. მართვაგამგებლობის ხელოვნება ყველაზედ უფროისად რთულია ადამიანის ყველა
საქმიანობას შორის. კაცი, რომელიც საზოგადოების სათავეში დგება, ბევრ
რამეს უნდა იყოს დაუფლებული. განსჯის უნარი და გაბედულება არ უნდა

აკლდეს. და საჭიროა, რომ იმის გონებასა და გულში სიკეთისა და სილამაზის

ჰარმონია სუფევდეს.

შეიძლება თუ არა მართვის ხელოვნების სწავლა? დარწმუნებული ვარ, რომ შეიძლება. დღეს, —თავად განსაჯეთ! ალბათ იტყვით, მმართველი უპირ-ველეს ყოვლისა სამართლიანი უნდა იყოსო, მერედა, იოლეგე ეს ამბცვი? სი-კეთე ცაში მონავარდე ფრინველი როდია, რაც ერთი ჭაქმოსფეესე სეკეთეა, მეორესთვის ხშირად ბოროტებაა, ზუსტად ასევეა სამართლიანობაც, იმასაც ყოველმხრივ აწონ-დაწონა უნდა მანამ, სანამ განვსაზღვრავდეთ — ვის მხარეზედ, ვის დამცველად უნდა დადგეს, რომ სამართლიანობად იწოდებოდეს.

პლატონი გაშტერებული, ყურგამახვილებული უსმენს სოკრატეს, რომელიც თავის მსჯელობაში სულ უფრო უახლოვდება ყველაზედ მეტად საშიშ საზღვართ. ყველა მიუხვდა სათქმელს, რაც ყველა მოქალაქისთვის სამართ-

ლიანია, კრიტიასთვის სამართლიანი ვერ იქნება.

ანოფელესის კინკრიხო ნაპირის ხაზის მაღლა ჩანდა — მაბეზღარა მდინარეში ქვაზედ იჯდა და ფიცხლად იწერდა ფირფიტაზედ სოკრატეს სიტყვის ნაწყვეტთ. ფრაზის მთლიანად ჩაწერას ვერ ასწრებდა, და ბოლომდე ვერც იგებდა.

სოკრატე, ჩვეულებისამებრ, მაგალითს სოფლის ცხოვრებიდან იშველიებს,

რათა აზრი უფრო კარგად განმარტოს.

— ბევრი ათენელის პატივმოყვარეობა იმით არის გამოხატული, რომ ქალაქს სათავეში ჩაუდგეს და განაგოს ათასობით თანამემამულის ბედი. ახლა განდიდებას არ იტყვით! იმას კაცი ყოველთვის მოახერხებს, უკეთუ სიტყვა "განდიდება" მეტისმეტად ზოგადად გავიგეთ და თავს არ დავეკითხეთ — როგორ, მაშ, აბა რარიკ უნდა იმოქმედოს მმართველმა, მეუფროსემ, რომ განდიდების შესაძლებლობა ერთი სიტყვით გამოიხატოს? აი ავილოთ თუნდაც მწყემსი, რომელსაც ცხვრის დიდი ფარა აბარია. უკეთუ მწყემსი კი არ ამრავლებს, არამედ ამცირებს თავის ფარას. ცხვრისთვის განა ის უფრორე მგელი არ იქნება, ვინემ კეთილი მწყემსი?

მეგობრები სოკრატეს ახლოს მიუსხდნენ, თითქოს აეფარნენ, რომ ნათქვამი უცხოს არავის გაეგონა. თან ეთანხმებოდნენ, და იმათი გულები უფრო

თავისუფლად ძგერდა.

— მეთანხმებით? — გაუღიმა სოკრატემ და მხიარულად განაგრძო: — მაგრამ მგელ მწყემსს მწყემსობა კიდევ ეთქმის? არა ხომ? მეც მაგ აზრისა ვარ. სწორად იწერ, ანოფელეს?

პლატონმა შეშინებულმა წაიჩურჩულა:

— ანოფელესმა გაიგონა?!

ყველა ნაკადულისკენ მიბრუნდა, სოკრატე კი განაგრძობდა:

— და ნათქვამს დავსძენ: თუ მმართველი აგრე იქცევა, განა ის კიდევ მმართველია?

მსმენელთ ზურგზედ სუსხმა გადაუარა!

— კალიროეს წმინდა წყალი ათენს ბუნებამ შესძღვნა, მაგრამ ადამიანის სისხლის ნაკადულნი ათენში ადამიანებმავე გააჩინეს.

ანოფელესი წელში მოხრილი გარბოდა წყალ-წყალ, სულ ქვიდან ქვაზედ

ხტოდა.

るのる響角内切ります。

APPROPRIEST AND THE REAL PROPERTY.

ახალი ტანისამოსიო თავის მოწონება ყოველთვის მოესწრებატე თქვა გუნებაში ანოფელესმა და დაძონძილი დარბის ქალაქში. –

— ხალხნო! თავისუფლებაა! ვისაც რა უნდა, ისა ქნას! აღარა გვყვანან COUNTY OF THE PROPERTY OF THE

მმართველნი და გამგებელნი!

— შეიშალე, მასხარავ? — უკვირთ კაცთ.

— აღარა გვყვანან მმართველნი! აღარ არიან გამგებელნი! — ყვირის ანოფელესი.

ჩვენს უბედურებას დასცინი! — მისძახიან დიაცნი.

— არაფერიც! სოკრატემ ბრძანა, ვინაც ქვეყანას ცუდად მართავს, ის არც მმართველიაო! აბა, რა გეგონათ!

ენას კბილი დააჭირე, რეგვენო!

— განა ბრძენი სოკრატე მართალი არ არის? ვისაც კერვა არ შეუძლია, ის არც მკერივია, ვინც კერძს ვერ ამზადებს, ის არც მზარეულია! იქნებ თქვათ, არაო? — ანოფელესმა გადაიხარხარა, თან ყური დაცქვეტილი ჰქონდა, აბა ერთი რა შთაბეჭდილება მოვახდინეო.

მოახდინა კიდეც. ბრბოში ვიღაც ქაცმა ჩაიბურტყუნა:

— მართალს ამბობს. ეს ჩვენი საშინელი მმართველობა დიდხანს ვერ იბოგინებს...

— რა გაკლია, ძმობილო? — ჩააცივდა ანოფელესი.

— რაც ჩვენა გვაქვს, იმაზედ არცა ლირს ლაპარაკი, რალა ქაშაყით სავსე კასრი და რაღა ათენი, ხალხის ტევა არ არის. კლებით კი რა გვაკლია? რა და, პური, ხორცი, ფული, მიწა, სამუშაო, ჭერი... — და წყნარად დაუმატა: აგრეთვე დემოკრატია რაც ისევ ხალხად გვაქცევდა....

— ჩვენც რალაც რკინები გვაქვს ქურაში, — გამამხნევებლად წართქვა შეორე ათენელმა. — პირველი თრასიბულეა, რომელიც კუნძულ ფილეზედ აფარებს თავს; მეორე რკინა თებელი დემოკრატნი არიან, მაგრამ არის შესამეც, იმისგან უკვე დიდებული მახვილი გამოიჭედებოდა!

— ეგ მესამე ვინლაა? თქვი! — აცივდება ანოფელესი. და გლახაკი იგი მიამიტურად ენდობა ვითომდა გლახაკს:

ალკიბიადე.

ანოფელესი ეჭვს გამოთქვამს:

- აბა, იმან რა უნდა გვიშველოს? ვინ იცის, სად არის ახლა...

— მე ვიცი, სადაც არის, — დაიტრაბახა ხეიბარმა მეზღვაურმა. — თავის ტიმანდრასთან ერთად გაიქცა აზიაში, სპარსეთის მეფის სუფრაზედ ზის და ყოველდღე თხოვნა-თხოვნით თითო ტრიერს ართმევს, როგორც კი ორასამდე მოუყრის თავს, აქ გაჩნდება!

— ნეტამც! ნეტამც! — შესძახებს ანოფელესი და სახეგაბადრული ხალ-

ხში იმალება.

კრიტიას მდიდრულ აგარაკზედ მონამ პატრონს მოახსენა: ანოფელესი მოვიდაო. რა უნდა ამ არაკაცს, რისთვის მოვიდა? მოწყალების მისაღებად? დასასმენად?

— შემოუშვი.

ანოფელესი კარში შემოძვრა და მონური მოკრძალებით დადგა შორიახლო. კრიტიამ ცივი მზერით გაზომა:

— მოწყალება გინდა? მერედა, გეთქვა მეკარისთვის.

— კეთილშობილო, სვიანო ბატონო! არც არაფერი არ მინდა უბრალოდ მოვედი, რომ თავი დაგიკრა — როგორც ძველმა ნაცნობმა, შენშა რაყვანის-მცემელმა, შენი სახით ათენს, როგორც იქნა, მაგარი ლაგაში სამრულო — მან ხელები ასწია და ქადაგად დაცემული წინასწარმეტყველ ფონის გამაგარძო გა-ხელებულმა: — ვხედავ, შენგან განწმენდილი ათენი ახალი დიდებით იმოსე-ბა! ვხედავ, აკროპოლისზედ, ფიდიას ათენას გვერდით, შენი ძეგლი დგას...

— გეყოფა, სიკვდილს არ ვაპირებ, რომ ძეგლები დამიდგან.

— ღმერთებო, დამიფარეთ, მე პატივისცემამ მომიყვანა...

— გეყოფა მლიქვნელობა, რას ითხოვ მაგისთვის<sup>9</sup>

— ღმერთებო, დამიფარეთ! მე სათხოვნელად არ მოვსულვარ. რაღაც კიდევ უფრო ძვირფასი მოგიტანე, ვიდრე რისი ყიდვაც ვერცხლით შეიძლება.

- ვის აბეზღებ?

— ღმერთნო, დამიფარეთ! მაბეზღრობა ჭირივით მეზარება, მაგრამ განა მე, პატიოსან მოქალაქეს, გულხელდაკრეფილი ჯდომა შემიძლია, როცა... ენაც კი არ მემორჩილება! რა საშინელ რამეებს ლაპარაკობენ შენზედ, თითქოს ცუდად მართავდე ქვეყანას და, მაშასადამე, არცა მმართველი და გამგებელი ხარ.

— მერედა, მაგის სათქმელად მოსვლა გამიბედე? გაეთრიე აქედან! —

დაუღრიალა კრიტიამ.

— ნუ ჩქარობ, კათილშობილო ბატონო. საქმე სერიოზულია. თანაც საშიში. ხალხი უკვე იმეორებს... უკვე კედლებზეც გაჩნდა შენი მოსაყივნებელი
წარწერები: "განა ის მწყემსია, ვინც ნახირს აცოტავებს? განა მმართველია
კრიტია, რომელიც თანამემამულეზი მუსრავს? კრიტიას არ შეუძლია სახელმწიფოს მართვა — ალკიბიადეს შეუძლია! დაე, დაბრუნდეს!"

— შენა გგონია, მე არ ვიცი, რამდენი მტერიცა მყავს? ეგ მწყემსთან

შედარება რომელმა სულელმა მოიგონა?

ანოფელესი ეშმაკურად გაჩუმდა. კრიტიამ კიდობანაკიდან ქისა ამოიღო, მაგიდაზედ დააგდო. ვერცხლმა გაიწკრიალა.

ერთ წუთში შვიდჯერ ეცვალა ფერი ანოფელესს. — სულელმაო, ამბობ? არა, ბატონო, არა, თვითონ დელფოს ორაკულ-

მა გამოაცხადა ის კაცი ბრძენთა შორის უბრძნესად.

- 609! 200, 28 Agada...

კრიტია ჭარხლისფერი გახდა. მაშ ისიც არ იკმარა, ღორი რომ მიწოდა, არა? მაშ, მმართველი არა ვარ, ხომ? ალკიბიადეს დასაბრუნებლად ამზადებს ნიადაგს? თავისი საყვარელი მოწაფე მოენატრა?

— ყბედი ბაიყუში, — აგდებულად შესძახა კრიტიამ და სიტყვაც აღარ

დაუმატებია, ისე მიუგდო ქისი ანოფელესს.

7

მძიმედ შეიარაღებული სკვითი ცხენიდან გადმოხტა და მოკლე მახვილი სამჯერ გამეტებულად მიარტყა კუტიკარს, სოკრატე საუზმობდა, მირტო ყვავილებს რწყავდა. კაკუნი რომ გაიგონა, სოკრატემ გასძახა:

— რომელი ბრიყვი მოიწევ ძალით?!

სკვითი შემოვიდა:

— ჩემი თანხლებით დაუყოვნებლივ წამოსვლა გმართებს ბულევტერი-

ონში ოცდაათიდან პირველთან, კრიტიასთან.

— ჰო-ჰო!—გაიცინა სოქრატემ, — შენისთანა ყოჩალი ენახჭმლონაში მეომრის თანხლებით! რა პატივია! — გულდამშვიდებით განსგრმო მამდლხმიადის ჭამა, თან თხის რძეს აყოლებდა. — ერთი ესეც მითხარი, ძმობილო, იქ
მარტო ერთი იმისი უგანათლებულესი თავი მელოდება, თუ კიდევ მრავლად
იქნებიან მისთანანი?

— ქარმიდესთან ერთად გელოდება.

— ჩინებულია, შვილო, ორივე ჩემი მოწაფეა, და ოდეს იმათივე ბრძანებით გამოვეცხადები, ღირსეულ საზოგადოებაში აღმოჩნდებიან.

— არ წახვიდე! — შესძახა ქსანთიპემ.

— შენს ნათქვამში, ქსანთიპე, არის რაღაც...

— პირველის ბრძანება გაუწყებს... — ის იყო წამოიწყო სკვითმა, მაგ-

რამ სოკრატემ, თითქოს ის იქ არც იყო, განაგრძო:

— შენ მართალი ხარ, ქსანთიპე, ფეხით წასვლა არ მეკადრება: კრიტიას ჩემთვის ტახტრევანდის გამოგზავნა მართებდა. მაგრამ ის ყოველთვის ცოტა უზრდელი იყო, ვაპატიებ და წავალ.

— მთელი ათენი დაინახავს... — გული ამოუჯდა ქსანთიპეს.

— დაინახავს ჩემს დიდებას — დაასრულა სოკრატემ.

კრიტიამ ის კედლის ღიობში დაინახა. ჩუმად შეიგინა, მეტისმეტად გვიან ისაზრა, რომ შეცდომა დაუშვა. სკვითს ადეგნებულ სოკრატეს მთელი ბრბო მოსღევდა — კაცები, ქალები, ახალგაზრდობა... მოდიოდა ბრბო და იმუქრებოდა, დრტვინავდა.

კრიტია ამაღლებულ ადგილზედ სავარძელში იჯდა, სოკრატეს უფრო

დაბალ ადგილზედ მიუთითა, თავის მოპირდაპირე მხარეს.

სოკრატეს ლოდინი არ დაუწყია, ხმას როდის გამცემენო, მზერით გაზომა სავარძლებს შორის სიმაღლეში განსხვავება.

— ო, მაღლადასმულო კრიტია, აი მოველ შენის მოწვევით ამ მყუდრო

შენობაში. რი არის შენთან ახალი?

კრიტიამ პაპირუსის ფურცელი გაუწოდა. ზედ ჩამოწერილი იყო კანონი, რომელიც სოკრატეს უკრძალავდა რიტორიკის სწავლებას გიმნასიებში, პორტიკთან და სხვა საზოგადოებრივ ადგილებში.

— შენთვის ეს ცნობილია?

— როგორ არა! ეგევეა გამოკრული ქვემოთაც, რათა ყოველთ წაიკითხონ, და ორივე ტექსტში ერთნაირი გრამატიკული შეცდომაა. აი აქ, ხედავ? აქ ომიკრონი უნდა ეწეროს და არა ომეგა.

ძრიტიამ გახარებულმა ასწია წარბი:

- ნუ მაცდენ! მაგის დრო არა მაქვს, მაშ კანონს იცნობ, არა?
- კი, ოღონდ არ მესმის, მე რა შუაში გარ? კრიტიამ ბრაზიანი მზერა ესროლა.
- თავს ნუ ისულელებ, დიდო ფილოსოფოსო!

— იბა, შენ თუ თავს იდესპოტებ, დიდო მსახურო...

— რა? ვინ არის მსახური — მე? — იწყინასავით კრიტიამ, მაგრამ საჩო-

თირო ადგილს უმალ თავი მოარიდა, და მკვახედ განაგრძო: — ჩვენთვის ცნობილია, რომ შენ კავშირი გაქვს ახალგაზრდობასთან და რიტორიკის ხელოვ-6000 of 0300

სოკრატე ადგა და თითქოს თავისდაუნებურად მივიდა გედლის დირბთან,

რათა ქუჩაში თავმოყრილ ხალხსაც გაეგონა იმისი ნათქვამი

— აღტაცებული გარ შენი ყოვლისმცოდნეობით. ჰირდაპერ ემანცვიფრებ. ჩემი შეგირდი რომ იყავ, ყოვლისმცოდნეობით არ გამოირჩეოდი. ჩანს, იდუმალ რამ წყაროს დასწაფებიხარ; ამაღლებულ ადგილებზედ ბევრი რამ არის იდუმალი, ოლიმპიც ხომ ღრუბლებშია გახვეული, რათა თვითონ ჰელიოსმაც ვერ დაინახოს, რაც იქა ხდება, მაგრამ საქმეს დავუბრუნდეთ. არა მცალიაო, თქვი, და. ვგონებ, პართლაც ცოტა დრო გაქვს...

— რასა გულისხმობ?

— როგორც გინდა, ისე გაიგე, სწავლებას რაც შეეხება, გეშლება.

— არა. ვიცით — ასწავლი. თავად ვიცნობ შენს ტექნე მაევტიკას და

იმასაც, თუ რაოდენი მზაკვრობა იმალება იმის უკან.

— კი, მშვენიერი ფილოსოფიაა, რომელიც ადამიანს აზრის გაჩენაში ეხმარება. მაგრამ, რაოდენადაც ვიცი, აქ ის აზრი არ მოგწონთ, რომ ათენელთ აზრები უჩნდებოდეთ...

გარედან ხარხარის ტალღა შემოიჭრა.

— აქეთ დაჯექი! — მბრძანებლურად შეუძახა კრიტიამ, დაბალ სავარძელზედ ანიშნა და მძიმე ფარდა ჩამოაფარა ღიობს, შემდეგ სოკრატეს ცხვირწინ გაშალა ხელისგული და მუშტად შეკრა. — რაკი შენ აგრე რიგად გიყვარს ხალხში აზრების გაჩენა, გეტყვი, რა აზრიცა შვი ჩემში, მმართველ(ში, გამიგე, ბებიაქალო?! მე ახალ კანონსა ვცემ: სოკრატეს საერთოდ ეკრძალება ლაპარაკი ახალგაზრდობასთან!

— აი აკრძალვაც ამასა ჰქვია... ნეტავი გამოცემულა სადმე ოდესმე მსგავ-

bo 60891

— უკეთუ თავს არ მოიდრეკ, ფრთხილად იყავ, სოკრატე, ჯერჯერობით კიდევ გინდობ! — მძიმე ფარდაშიც კი ატანდა ხალხის დრტვინვა. — იმიტომ გინდობ, რომ ჩემი მასწავლებელი იყავი, მაგრამ თუ არ დამემორჩილები, ჯალათი გელოდება...

მოედანზედ მოუთმენლად აყვირდა ხალხი:

— სოკრატე! რა მოუვიდა სოკრატეს? ახლავ გამოუშვით სოკრატე! კრიტიას მკვდრისფერი დაედო. ეს რომ შენიშნა, სოკრატემ დამამშვიდებელი კილოთი უთხრა:

— ნუ გეშინია, ჩემო ძვირფასო, მე დაგეხმარები.

ადგა, ჩვეული იხვისებრი ბაგბაგით მივიდა კედელთან, ფარდა გადასწია, ხალხი საზეიმო შეძახილებით შეხვდა. სოკრატემ ხელი ასწია, სიჩუმე ითხოვა.

- აქა ვარ, ჩემო კეთილო მეგობარნო! თავს ძალიანაც კარგად ვგრძნობ, მაღლადასმულმა სტუმარივით მიმიღო და ეს-ეს არის სახელმწიფოებრივ პატივსაც დამპირდა...
  - შეწყვიტე! შეუყვირა კრიტიამ. სოკრატე ღიობს მოშორდა და ჰკითხა:

— რომელ ასაკამდე უკრძალავ ახალგაზრდობას ჩემთან საუბარს?

— ოცდაათ წლამდე.

— ლედას გედის კისერსა ვფიცავ, ციფრი ოცდაათი დია გულზედ გა-

ხატია. თუმცა ახლა უკვე ოცდაცხრაც მოგწონს. კიდევ ბევრია, ათიოდეს მოცელვაც ხომ არ შეიძლებოდა?

— ყელამდე ვარ შენი ხუმარსიტყვით! — შეჰყეფა ტირანმა. //

მაგრამ სოკრატე გამოკითხვას განაგრძობდა:

- როგორ მოვექცე ბაზარში ზეთისხილის გამყიდველს, უკერუუ უაცდა ათზედ ნაკლებისა იქნება? რა ვიცი, კაცნი ვართ, იქნებ ფულდ არცე მცყოს, და ერთბაშად ვერც გადავუხადო, ხომ იცი, ყოველდღე სულ უფრო ცეცხლი ეკიდება ბაზარს, მე კი იმასთან დალაპარაკების უფლება არა მაქვს და ვერ ვეტყვი, დანარჩენს ხვალ მოგიტან-მეთქი. ადგება ისიც და, რომ წამოვალ, სკვითს დამადევნებს, არიქა, ქურდიო... შენ, რა თქმა უნდა, დამეთანხმები, რომ სოკრატეს ეს არ ეკადრება...
  - სისულელეებს იგონებ!
- არამც და არამც, აბა ერთი შედი დღეს ბაზარში უფულოდ! ერთ მუჭა ცერცვს არ მოგცემენ ნისიად. ანდა, ვთქვათ, გზად შემხვდა ჭაბუკი ვინმე და მკითხა: მითხარ, მოქალაქევ, როგორ ვიპოვნო სახელგანთქმული კრიტიათ? არც იმას არ უნდა ვუპასუხო?

კრიტია უცებ მიხვდა, რომ სოკრატე სულაც ისე არ ელაპარაკებოდა, როგორც მმართველს, და ამაში ანოფელესის ბეზღების სიმართლე დაინახა. წამოდგა და სოკრატეს კარზედ მიუთითა.

ბულევტერიონიდან რომ გამოვიდა, სოკრატეს თავისი მოწაფენი შემოეხვივნენ. კითხვას კითხვაზედ აყრიდნენ — როგორ არის საქმეო?

— კრიტიამ ახალი აკრძალვით მცა პატივი. ამიერიდან საერთოდ არა მაქვს ოცდაათ წლამდე ასაკის ახალგაზრდებთან დალაპარაკების უფლება.

— ეგ იმიტომ, ერთხელ ღორს რომ შეადარე, ევთიდიმეს რომ ეხახუნე-

ბოდა, — წართქვა კრიტონმა.

— უფრო იმიტომ, რომ ათენში აზრი გაავრცელე: ის მმართველი არ არის, ვინაც უხეირო მწყემსს ემსგავსება და თავის სამწყსოს ამცირებსო, მიუგო ქსენოფონტმა.

— ეს შიშია, — წარმოთქვა პლატონმა. — შიში, სოკრატე რომ უნერ-

gogle schoonoli

— ჩვენ კი გვინდოდა, რომ მოგეყოლა... — საწყალობლად წართქვა აპოლოდორემ.

სოკრატემ ჩაიქირქილა:

— ვინაც ოცდაათ წელს გადასცილდით, მხოლოდ იმათ დაგელაპარაკებით — მაგალითად, კრიტონსა და სიმონს. უმცროსებთან საუბარს კანონი მიკრძალავს. დაიცათ! ნუ შფოთავთ, ნუ იქოჩრებით, ყურადღებით იყავით: თქვენ, ახალგაზრდებს, კანონი მოსმენას არ გიკრძალავთ, ოდეს უფროსთ გავუბამ საუბარს. ამაზედ, ცერბერის ტყავსა ვფიცავ, კანონში სიტყვაც არ არის თქმული!

სოკრატეს ეხვევიან, მხიარული ჟრიამულით მიჰყავთ.

სოკრატემ ბულევტერიონი რომ მიატოვა, ერთ-ერთი კრეტსაქმელი გადაიწია, და დარბაზში ქარმიდე შემოვიდა.

— კარგად გაიგონე ყველაფერი, ქარმიდე?

— კაოგად გაიგოაე ყველაფეოი, ეათარდე. — თითოეული სიტყვა, განსაკუთრებით — იმისი. მაგუაქლემენებული ვარ, ის არც ახლა დაგვემორჩილება. შენ ამბობ, უნდა დავაშინოთო. მერე, განა იმ უჯიათშა იცის, რა არის შიში? ის აქეთა გვგვრის შიშს!

— ხან ვფიქრობ, წამქეზებლობისთვის ხომ არ მივცეთ-მეთქი სასამართლოში: ერთი მოწმე მყავს, სხვათაც იოლად გამოვნახავთ, შერმე ერთი ფიალა მა-

თოთი, და მაგისი ჯანი.

— არ გამოვა, ძვირდასო კრიტია.

— შენ მართალი ხარ —ეგ მკვდირიც გვავნებს. და უფრო მეტსაც. ვიდრე ცოცხალი, ათენელთ ჩვენ ვძულვართ, ეგ უყვართ. და მაინც უფრო დამშვიდებული ვიქნებოდი, ეგ რომ ჩამოგვეცილებინა.

— გაჩუმდი — ის არა მარტო შენი, არამედ ჩემი მასწავლებელიც იყო,

— უთხრა ქარმიდემ და კრიტიას მიმართ ზიზღმა შეაძრწოლა.

— არა, ჯერჯერობით დავაცადოთ. ახლა ალკიბიადე უფრო საშიშია. ხალხი უკვე ხმამაღლა გაჰყვირის, მოუხმობს, ხოლო თუ იმან სპარსეთის მეფე აგვიმხედრა, საქმე გვექნება იმასთანაც და ათენის დემოსთანაც. ვიდრე ალკიბიადე ცოცხალია, საკუთარ სახლში უშიშრად ვერ ვიქნებით.

— რა ჩაიფიქრე? — ქარმიდეს ხმა პოროტად, გალიზიანებულად ჟღერ-

და. — ათენმა ისიც გულით შეიყვარა. ჩემი და შენი ნათესავი.

— ამ სამუშაოს სპარტელი მივანდობ. ლისანდრესთან მივალ. სოკრატეს კი

მეთვალყურეს დავუნიშნავ.

— ჰქმენ, როგორც გენებოს, მე ხელები დამიბანია. მაგრამ ფრთხილად: რასაც თერამენე გსაყვედურობდა, ახლა იმისი სიკვდილის შემდეგ დარჩენილი ოცდარვაც უკვე იმას გისაყვედურებს, ყველაფერი კარგად აწონე. უკეთუ ალკიბიადესა და სოკრატეს გატზწორდები, ვაითუ ჩვენს რიგებში ჩამოვარდნილმა განხეთქილებამ დაგვლუპოს!

კრიტიამ თვალები დაუბრიალა:

— გმადლობ, რომ გამაფრთხილე, — ვხედავ, მაინც მოგვიხდება სოკრატეს დასჯა! ფარას რომ ვამცირებთ — ეს მხოლოდ ნაწილია სიმართლისა, ხოლო მთელი სიმართლე ის არის, რომ ქეციან ცხვართ ვიშორებთ თავიდან. და თუკი ქეცი სწრაფად ვრცელდება, ჩვენც უფრო სწრაფად უნდა ვიმოქმე-ത്രത

და ამჟამინდელ მდგომარეობაშიც კი რჩებოდა სესტი იმედი, რომ ათენელთა საქმე საბოლოოდ არ იყო დაღგეპული, ვიდრე ალკიბიადეს სული ედგა, რამეთუ ჩოგორაც უწინ, დევნილებაში, აჩ უყვირდა ალკიბიადეს უმოქმედო და წყნარი ცხოვრება, ასევე ახლაც. თუკი საკმარისი სახსარი ექნება, ვერ შეცგუება ლაკედემონელთა <u> ცუდმედიდობასა</u> და ოცდაათთა აღვირაბსნილობას. ბალბის ეს ოცნება არ იყო დაუჯერებელი..

3000000000

ეს აზრი დღითი დღე უფრო და უფრო აშინებდა ტირანთ, კრიტია ლისანდრეს ეწვია, ჩემი მოსვლა მოახსენეთო, ბრძანა; ხეპრე ლისანდრე არც კი ამდგირი, ისე მიიღო პოეტი, სოფისტი, მთავრობის მეთაური. დაგდომაც კი არ შესთავაზა!

— სპარტელნი გულდამშვიდებით ვერ განაგებენ ათენს. ვიდრექ ქოცსი-

ლია ალკიბიადე, — ასე დაასრულა კრიტიამ.

ლისანდრემ კრიტია თავის დაქნევით გაისტუმრი და მაშეხვცე ეფქლნც მილემსრბოლი პროპონტიდის დასკილეიონში, სატრაპ ფარნატაჭუაცენეს ქათა საჭირო საქმენი მოეგეარებინა.

იმდღევანდელ დღეს უცნაური ფერები, ხმები და სუნი ახლდა ქარი თრაკიის მთებიდან უბერავდა, სადაც საბაზიოსი ჰგიებს, როგორც აქ დიონისეს უხმობდნენ, ცივი, შმაგი ქარი ძვალ-რბილში ატანდა, სულს უფორიაქებდა და უბრუებდა ყოველთ, გაბმული, გულგამგმირავი ხმით კიოდა.

დღე ნისლისფრად იყო შეღებილი, რომელმა ნისლმაც ზედ მიწაზედ იცის გაწოლა, ყოველი ნაპრალიდან მოცოცავს ვერაგულად და გაუჟღენთავს არც-

რას არ უშვებს.

ალკიბიადემ ავი სიზმარი ნახა. იძილისშორისა, ვითომ სატრფოს სამოსი

ეცვა და ტიმანდრამ სახე შეულამაზა, დითქო ქალი ყოფილიყოს.

ალკიბიადე მოღუშული იყო; მოუსვენრად ვიდოდა ოთახში. გუშინ ფარნაბაზესთან ისადილა, მაგრამ რამდენჯერაც გადაუკრა, დროა, რომ სპარსეთის ჯარს წარვუძღვე და გავათავისუფლო ათენი როგორც სპარტელთაგან, ისე ოცდაათთა ხელისუფალთაგანო, იმდენჯერ მოიყრუა მან, ფარნაბაზემ, სასმენელნი.

- bma უნდა მიხმოს ფარნაბაზემ და ჩამაბაროს სპარსთა ჯარი? რატომ

აყოვნებს? ჩემ გარდა სხვა ვინ იხსნის ათენს?

უკვე მრავალი დღე ტიმანდრა შეშფოთებით ადევნებდა თვალს ალკიბიადეს მოუთმენლობას. არც იმას მოსწონდა სატრაპის სიზანტე, და ახლა, როცა საყვარელი ადამიანის ხმაში სასოწრკვეთილებას გრძნობდა, ქალი მთლად კანკალს აეტანა, როგორ იტანჯება! რით დავეხმარო? როგორ დავამშვიდო?

რას მოასწავებს ჩემი სიზმარი, ტიმანდრა?

სუსხმა დაურბინა ქალს ტანში, თავით ფეხთამდე, ჭიაფრით მეღებილ ფეხის ფრჩხილებამდე. ტიმანდრა ცრუმორწმუნე იყო და ეშინოდა ცუდი სიზმრებისა. ნაზად უპასუხა:

— იმას მოასწავებს, რომ შენ ჩემში ხარ, ხოლო მე შენში ყარ. მე და

შენ ერთი ვართ, გესმის?

ხელები მოჰხვია, მიიზიდა კერიის წინ დაგებულ ტყავებზედ, მოეფერა და უთხრა:

— <mark>როგორ მ</mark>იყვარხარ, ალკიბიადე! როგორ მინდა, რომ შენც ასეთივე სიყვარულით გიყვარდე...—

მისი გიშრის თვალები, სხვა დროს მუდამ მომაჯადოებელნი, დღეს ამაოდ

კრთოდნენ.

— სატრაპი ფარნაბაზე ცბიერი ბარბაროსია, — თქვა ალკიბიადემ, — ხოლო სპარსეთის მეფე იმაზედ იმოდენად უფრო ცბიერია, რამდენადაც უფრო ძლიერი და ყოვლისშემძლეა — და უეცრად შესძახა: — კიდევ დიდხანს აპირებთ ჩემთან კუკუმალულობანას?! მომისმენთ თუ არა ბოლოს და ბოლოს? გამიგონებთ?! ტიმანდრამ იმისი ხელისგული მკერდზედ მიიკრა. შესაბრალისად ჩაილაპარაკა:

— დღეს ხელსაც კი არ გადამისვამ შენს პატარა ტომანდრან? ალარ გი-

yzoński, dzohigolim?..

— რით ავხსნა სპარსეთის მეფის ყოყმანი? ეგება ისევესპარტელნი შეუყვარდნენ ჩვენზედ მეტად?

ტიმანდრა ცახცახმა აიტანა. რატომ ტანჯავს აგრე რიგად ეს ამბავი ალ-

კიბიადეს? რად ეცოტავება ასე ჩვენი მცირე რამ ბედნიერება?

— მე მცივა, როცა არ მეალერსები, — უთხრა ქალმა ჩურჩულით. მერე რა კარგი სიზმარი ვნახე: — მე შენში ვიყავ, შენ — ჩემში...

— გესმის ის ხმა? — შეაწყვეტინა ალკიბიადემ.

— ha baa, danhaalm?

— გაბმული, გულგამგმირავი...

ტიმანდრამ ყური მიუგდო.

— არაფერი არ მესმის. ჩანს, ყურები გიწივის, მტანჯველი მოლოდინის გამო.

წამოდგა. ტყავებზედ გადაირბინა, კითარა ჩამოიღო. სიმები შეარხია.

— აწ ველარ გაიგონებ!

ამღერდა.

ურიგო რამ წამერთ ხდება, თუმცა ნელა გვიახლოვდება, გაიფიქრა ალკი-

ბიადემ. მაგრამ რა ურიგო რამ, რა მიზეზით?

რა უნდა იყოს ჩემთვის იმაზედ უარესი, ვიდრე სპარსეთის სატრაპის ალაყაფის კარებთან დგომაა! თანაც გლახაკივით ვდგავარ. არა, ათენში უნდა დავბრუნდე, უნდა დავბრუნდე! თანაც — დიდებამოსილი! აი უკვე მესმის ხალხის ზარზეიმის ხმა, ვხედავ მოგიზგიზე ჟინჟღილთ...

ტიმანდრას კითარა ჟღერდა — ყრუ, თალხი აკორდები იღვრებოდა; ქალს ხმა უთრთოდა შიშესგან, ამაოდ ლამობდა იგი სიყვარულის ვნებიანი წყურვილით თავის ხმის შეფერადებას. იგრძნო, რომ უნდა ატირებულიყო, და გაჩუმდა. კითარა გადადო, მივარდა ალკიბიადეს, კოცნიდა, ეფერებოდა...

— გიყვარდე! გიყვარდე! თუ არა შენი სიყვარული, დავიღუპები!

კაციც კოცნით, ხვევნით უპასუხებდა.

- მე კი მიყვარხარ, მაგრამ, ვიცი, მალე მომიბეზრებ უბადრუკ მათხოვარს. ახლოს არ მიშვებს, თორემ მივიდოდი, მუხლებზედ დავეცემოდი სპარსთა მეფის წინაშე, ცრემლით მოვულბობდი გულს!
- შეხე, ალკიბიადე. ტიმანდრამ მაღალზედ გამოჭრილი ფანჯარა დაანახვა, მძიმე კოზიმიტით დაფარული. — ასეთი სისხლიანი დაისი ჯერეთ არ მინახავს.
  - აქ ჩრდილოეთში, უფრო დიდმშვენიერი დაისი იცის, ვიდრე ათენში...
     მაგრამ კოზიმიტზედ ალისფერი ანარეკლი შეირხა.

ალკიბიადე ზე წამოიჭრა.

— ო, ღმერთნო! — შეჰყვირა შეძრწუნებულმა. — ნახე! აღმოსავლეთის შხარესაც დაფიონია! ეს დაისი არ არის, ტიმანდრა, სახლი იწვის!

ძელური სახლი, ოთხივ მხრიდან ცეცხლმოდებული, ალში გახვეულიყო. ალკიბიადემ ტიმანდრა ბავშვივით აიტაცა, სახლიდან გამოიყვანა. ერთი ნახტომით შემობრუნდა, მარცხენა მკლავზედ მოსასხაში დაიგრაგნა, მარყვენა

მახვილს დასტაცა — მტერს ელოდა და არა ჩასაფრებულ მკვლელთ.

ცეცხლ-ცეცხლ გამოიჭრა მტრის შესახვედრად. ხანძრით გამრორქიალებულს ხელში ლაპლაპა მახვილი ეჭირა და გაშმაგებული, შიშისშომგვრელი დემონივით იდგა. დაქირავებულ მკვლელთ, ცეცხლწაკიდებულე სახლისკენ რომ უნდა გამოჭრილიყვნენ, ტყისკენ დაიხიეს. ალკიბიადეს სახელი პიქმსაც ქგვრიდა. პირადად თვითონ ელდასაც ზედ უმატებდა.

ალმოდებული სახლის წინ ალკიბიადე ისე ჩანდა, თითქოს ცეცხლში დგა-

სო, ხანჟამისად კვამლის ღრუბლები ფარავდნენ.

— აქეთ, ჩემთან, უკეთურნო! მოდით, ვისაც ძალა შეგწევთ! თავი არც ერთს არ შეგრჩებათ!

შორიდან ისმოდა ტიმანდრის სასოწარკვეთილი ძახილი:

— ალკიბიადე!

entering to the second

ცეცხლის ტკაცატკუცისა და დაქცეულ ძელ-კოჭთა გრუხუნში გაისმა ალკიბიადეს ღრიალი:

— ნუ გეშინია, ტიმანდრა! ჩემი მომრევი ჯერეთ არ დაბადებულა! მხდალ ჩრდილთ ტყისპირიდან შუბები დაუშინეს, ისართა წვიმაც იქიდან წამოვიდა, ალკიბიადე უსულოდ დაეცა.

ქარი წიოდა, ალს აღვივებდა, მაგრამ ფარნაბაზეს დაქირავებულთა ჩრდილ-

ნი წყვდიადში ჩაიკარგნენ, ღამემ შთანთქა ისინი.

ტიმანდრამ საყვარელი ადამიანის უსულო გვამი რომ მოიძია, სახლი უკკე ფერფლად იყო ნაქცევი.

მწარედ აქვითინდა ქალი. და ასე იჯდა სატრფოს გვამთან გათენებამდე. დილით მან ალკიბიადეს ნელსურნელოვანი ზეთები წააცხო, თავის თეთრ სამოსში გაახვია, თავი მწვანე ფოთლების გვირგვინით შეუმკო.

როცა ალკიბიადეს მარხავდნენ, პატარა სამგლოვიარო ასაბიის წინ მისი შუბი მიჰქონდათ — ნიშნად იმისა, რომ ვინც იმან დატოვა დედამიწაზედ, მის მკვლელებზედ შურს იძიებდნენ.

9

ჰეი, დღეს სუყოველნი კაცნი დათვერით, პალითაც კი სვით: კრიტია მოკვდა!

წარწერა ათენის კედლებზედ.

მრავალი ათენელი დემოკრატი განერიდა ტირანთ, დროზედ დატოვეს ათენი და მთელი ატიკა, თავი შეაფარეს თებეს და სანაპირო სიმაგრეს — ფილეს.

და აი მრავალი თვის სისხლიანი მშართველობის შემდეგ კრიტია ათასგვამიან მაღალ კვარცხლბეკზედ იდგა, ტირანნი კი ერთმანეთში ვერ მოლაპარაკებულიყვნენ, უკვე აღარ იცოდნენ, რა ექნათ — მეტი დაეხოცათ თუ ნაკლები გინ და რატომ, ვისთვის რა წაერთმიათ და ვისთვის მიეცათ; როცა ერთნი ათენელნი დახოცილთა მდიდრულ ჭერქვეშ სახლობდნენ, ტირანთ ადიდებდნენ, მეორენი კი სანაგვეებზედ იდებდნენ ბინას და სამართალს ითხოვდნენ, — ძველი მეომარი და ნავკოსალარი თრასიბულე, სახალხო ხელისუფლების ერთგული შვილი, თავჩენილი და პატივდებული კაცი, დემოკრატთ სათავეში ჩაუდგა, პირეოსსა და მუნიქიას მიადგა, შემუსრა ოლიგარქნი და გაუმაძღარ მკვლელთავან იხსნა სახელმწიფო.

კრიტია ფიცხელ ბრძოლაში დაეცა, წინიდან და ზურგიდან/ტეყენებული

მრავალი ჭრილობისგან განგმირული.

აგორასკენ დიდი ასაბია მიემართება, სათავეში უდგანან თრასიხულე და ანიტე. ხალხში ცეკვა-ცეკვით მიაბიჯებს ერთი უცნაურე ქაცეე მივრიდ გვირგვინი ადგას, რომლის ირგვლივ ნაირ-ნაირი ბაფთები უფრიალებს. აღტაცებული მაღლა იწვდის ხელებს და გაიძახის:

გაუმარჯოს დემოკრატიას! გაუმარჯოს თრასიბულეს, განმათავისუფ-

ლებელს!

ეს ანოფელესია. მოქალაქენი მხიარულად მიესალმებიან ტაკიმასხარას.

ქალაქის განუყრელ საკუთრებას.

ასეთივე ენთუზიაზმით, როგორაც თრასიბულეს, მიესალმება ხალხი სოკრატესა და იმის მოწაფეთ. სოკრატე, ჩვეულებისამებრ, ფეხშიშველაა, ტანთ ისევ ის თავისი — ერთადერთი — ჰიმატიონი აცვია, მაგრამ სახე სიხარულით უბრწყინავს.

გოგონამ მიირბინა, ვარდებით შეამკო. ვიღაცამ დოქი გაუწოდა:

— დალიე. სოკრატე! დღეს შეუზავებელია!

სოკრატემ მოსინჯა და შესძახა:

— ბედნიერ ცხოვრების გაუმარჯოს!

ორატორთათვის განკუთვნილ ამაღლებულზედ, სადაც ახლახან პავსანია. ლისანდრე და კრიტია გამოდიოდნენ, სახით მოედნისკენ, რომელიც ხალხით ისეა გაჭედილი, რომ ზეთისხილიც ვერ ჩავარდება, დღეს თრასიბულე, დემაგოგი, ანიტე და ტიტოტი ლიკონი დადგომილან.

ანოფელესი თავისი ჭრელი ბაბთების ფრიალ-ფრიალით გაძვრა სოკრა-

ტესთან:

— შენ რატომ არა ხარ ორატორებში ესდენ საზეიმო დღეს? სოკრატე თითის წვერებით, წასწვდა ერთ-ერთ ბაფთაში და უთხრა:

- აბა რაში მჭირდება?

ანოფელესი ხმამაღლა, მპღალფარდოვნად:

— შენ ხომ სისხლიან დესპოტთა წინაშე ყველას უშიშრობის მაგალითს აძლევდი, იმათგან ყველაზედ უარეს კრიტიასაც არ ერიდებოდი! ეს მთელმა ათენმა იცის!

— მერე, განა არა კმარა, რომ მთელმა ათენმა იცის? — გაუკვირდა სოკ-

რატეს. — ნუთუ მეც ამაზედ უნდა ვილაპარაკო?

ძველ მეომარს თრასიპულეს შტრის ურდოსთან შებმა ურჩევნია, ვიდრე

ამაღლებული ფრაზების თხზვა. მკაცრად და მოკლედ ლაპარაკობს.

ანიტემ განსაჯა, რომ თრასიბულეს ლაკონიურობამ საკმაო ბრწყინვალება ვერ მიანიჭა დიდ დღეს და უმეტესი რისხვით დაიწყო თავისი საზეიმო გამოსვლა — ღმერთების მტრობაზედ, სპარტელთა სისასტიკეზედ, ოდენ კრიტიას მეთაურობით ჩადენილი ათენელ ვლიგარქთა მხეცობა რომ ჩრდილავდა. togoholis demod

-- სუყოველ კაცს გამოვუშვებთ საპყრობილეთგან, ვინც იქ ოცდაათმა ტირანმა ჩაყარა, სუყოველს დავუბრუნებთ ჩამორთმეულ ქონებას.... განვაახლებთ სახელოვან დემოკრატიას. აღვადგენთ სახალხო კრებას, ბულესა და ჰელივას, ისევ შემოვიღებთ არქონტთა სამართლიან არჩევას, ასევე კენჭისყრით ავირჩეგთ თავისუფალ მოქალაქეთაგან პრიტანთ. დავაწესებთ უფასო შესვლას თეატრებში და გასამრჯელოს იმ დროის საფასურად, რომელი დროც ქალაქის სამსახურს მოხმარდება. უქონელ მოქალაქეთ გავუწევთ დახმარებას...

დიდხანს ლაპარაკობდა ანიტე, ბევრი რამ შეჰპირდა ხალხან ამრანა აქტაცებულ შეძახილებში ქვას ქვაზედ აწყობდა იმ განახლებული დემოქრატიის ტაძრის საძირკველში, რომელ დემოკრატიასაც ამიერიდან უნდა ებატონა ათენში.

ლიკონმა, რიტორიკაში ფრიად დახელოვნებულმა. ჰომეროსით დაიწყო და აწინდელ დიად დღემდე მოვიდა, ქადაგება მაღალფარდოვანი ფრაზით გაასრულა:

ათენის მოქალაქენო, მეგობარნო! სახალხო ხელისუფლება ყველაფერს

მოგცემთ, რაც დღემდე თქვენთვის მიუწვდომელი იყო!

ბრბო გაიშალა სახელმწიფო მონებმა ღვინით სავსე ამფორები გამოიტანეს — პირველი რამ, რაც მართლა მიუწედომელი იყო ღარიბ ათენელთათვის.

## 040000 60908AC630

დღეს ჩემთან შემოვიდა თუ არა და ჩვეფლი ბაჯბაჯით დაუპატიჟებლად მიაშურა სავარძელს, რომელსაც ყოველთვის ვთავაზობდი ხოლმე, მაშინვე მოუთმენლად მივმართე კითხვით:

— როგორ მოხდა, სოკრატე, რომ უვნებლად გადაურჩი ტირანთა მეუფებას? როგორ დაემორჩილე კრიტიას ბრძანებას და როგორ გაანებე ახალგა-

ზრდობასთან საუბარს თავი?

სოკრატეს მრგვალი მუცელი გულიანმა სიცილმა შეაქანა.

— ეგრეთი რამ აზრად როგორ მოგივიდა, ჩემო კეთილო ჩრდილოელო? შენ ხომ ცოტათი უკვე მიცნობ! აბა, საუბრებს თავს როგორ გავანებებდი. ეგ იგივეა, რომ სუნთქვა შემეწყვიტა... გეტყვი, როგორც იყო. გამოვდიოდი, როგორც ყოველთვის, ქუჩაში სახეტიალოდ, შევხვდებოდი ვინმე ნაცნობ
ქაბუკს და დაველაპარაკებოდი თუ არა, თითს ტუჩებთან მიიტანდა და მოუსვამდა! მე კი ვიდექი და ვეძახდი, სად მიდიხარ, სად გარბიხარ-მეთქი! ყველაზედ
უფრო სასურველ მოწაფეთაც აღარ უნდოდათ ჩემი ცნობა. მიფრთხილდებოდჩენ, ჩემივ თავისგან მიცავდნენ კეთილნი. ტყუილს არ ვიტყვი, ეს იყო ჩემი ბედნიერება — სხვა მხრივ იმ დროებას ჩემთვის ძალიან ცოტა სიხარული მოჰქონდა კრიტიას იმედი ჰქონდა, რომ სოკოფანტნი სადმე წამასწრებდნენ, როცა
ახალგაზრდებს ძველებურად დავუწყებდი იმის წინააღმდეგ "წაქეზებას" და
მაშინ საკუთარი თავით ვაგებდი ბასუხს. მაგრამ არ დაგიმალავ — დუმილი იმ
დროს, ოდეს კრიტია მრავლად აკვდინებდა თავისიან ათენელთ, ჩემთვის ძალზე მტანქველი იყო... სამაგიეროდ მოგვიანებით თავს უხვად ვისაჩუქრებდი, —
იმასაც კი...

— ვიცი, —შევაწყვეტინე, — როცა ათენი კვლავ თავისუფალი გახდა, თვით

დემოკრატიის ბელადთაც კი ესხმოდი თავს.

— ცდები, მეგობარო, — არ დამეთანხმა სოკრატე. — თავს ვესხმოდი ისევ კრიტიას, დემოკრატიისას კი ყოველთვის მხოლოდ გაუმჯობესებას ვცდი-ლობდი. გაიხსენე: უფლება ქალთ, შეღავათი მონათ, კარგი განათლება სუყო-ველს... განა შემეძლო დუმილი, ოდეს ანიტეს ვუყურებდი? მაგრამ უსამარ-

თლობა იმის მიმართაც კი არ მინდა. პელოპონესის ომის შემდგომ მან დანგრეული მემკვიდრეობა მიიღო, მძიმე დრო იყო ძლევამოსელი ათენისგან. რომელიც ოდესღაც მძლავრ საზღვაო კავშირს მეთავეობდა. ოდენ კაძარცულგაპარტახებული ერთი გოჯი მიწალა გადარჩა... რა თქმა უნდა, ანელი იყო მეურნეობის გაძღოლა ესეგვარ მძიმე პირობებში. გარნა საუმხენებმასანიტემ და მისთა მსგავსთ სტულიად მიუშვეს სადავენი. რალაც მტმრენი წესიქრებისდა ნაცვლად ქვეყანაში სრული თვითნებობა და გარყვნილება გამეფდა, ამიტომ ნუ გეწყინება, უკეთუ შეგისწორე ისეთებს, როგორიც სანიტე იყო, დემოკრატთ ვეღარ ვუწოდებდით — ისინი სოფისტიკით დაავადებული დემაგოგნი იყვნენ. განმარტებით ხალხს ყველაფერს განუმარტავდნენ, გადაწყვეტით კი ვერაფერს წყვეტდნენ, სამაგიეროდ რასაც მოივარგებდნენ, სულ თავიანთკენ ფარცხავდნენ, როგორაც ის ვირთხანი, იმჟამად სოროთაგან რომ გამოძვრნენ. და ნურც შემეკითხები, რარიგ გულისწყრომას ვიწვევდი იმ ხალხში ჩემი უბრალო ცხოვრებით, თავმდაბლობისა და ზომიერების ქადაგებით. მოხუცებთან და ახალგაზრდებთან. გულახდილად ვმსჯელობდი იმაზედ, რაც იყო, იმაზედ. რაც უნდა ყოფილიყო და რაც არ შეიძლება რომ ყოფილიყო.

— ბეგრი წამიკითხავს ეგრეთ წოდებულ პლუტოკრატებზედ. — ჩავურთე შე. — იმათ უფრო მეტი აიმდიდრე მიიტაცეს, ვიდრე ოდესმე ძველ არისტოკრატთ ჰქონიათ. ლისია უეცრად გამდიდრებულთა შესახებ ასე ამბობდა: "ეს კაცნი სამშობლოს პოულობენ ნებისმიერ ქვეყანაში და საზოგადოებაში, სადაც კი მეტი გამდიდრების საშუალება მიეცემათ; იმათი სამშობლოა არა საზოგადოება, არამედ ქონება".

— მშვენივრად დაუწერია ლისიას, — შეაქო სოკრატემ. — აგრე მოსწრებულად მეც ვერ ვიტყოდი, მაგრამ უნდა აგიხსნა, მთელი სოფისტიკიდან გერეთ კიდევ განსაკუთრებით რა უფრო შეეფერებოდა ყველა იმ ვირთაგვას, თვითონ ანიტესაც.

სოკრატემ წვერი აიჩეჩა და სოფისტთა ცოდვები ჩამოთვალა. ობიექტური გეშმარიტების უარყოფა. ყოველ კაცსა აქვს მეორე კაცის დარწმუნების უფ-ლება, რომ ჭეშმარიტება თითქოსდა ის არის, რაც იმას ჭეშმარიტებად ეჩვენება. ერთადერთი ავტორიტეტი ინდივიდუუმია. ძალა იგივეა, რაც სამართალი. ზნეობრივია, რაც სასარგებლოა ძლიერისთვის გონივრულად აგებული ქადაგებაც კი შეიძლება რომ ძალის იარალი გახდეს.

—ხომ საქმაო ყურადღებით მისმენ? — მრავალმნიშვნელოვნად იკითხა სოკრატემ. — გესმის, რისთვის იყენებდნენ ისინი რიტორიკას მის თქმა უნდოდათ,რომ სიტყვის სიმარჯვით კაცს მეტის მიღწევა შეუძლია, ვიდრე სიბრძნითა და ქველმოქმედებით. ახლა სოფროსინეს არ იკითხავ იმათი აზრით, ეს არის უბრალოდ უაზრობა, ბებერმა ახირებულმა სოკრატემ რომ მოჩმახა. თვითონ ისინი, პირიქით, ყველაფერს უზომოდ, ძალდატანებით მოითხოვდნენ და საკუთარ თავშეუკაგებლობას სიცოცხლის სიხარულს უწოდებდნენ. უხეშობა და უგრძნობლობა იმ თვისებებად მიაჩნდათ, რჩეულთ რომ ამშვენებენ. თავიანთ ცუდმედიდობას საკუთარი ლირსების გრძნობად რაცხდნენ. უწესრიგობას კი თავისუფლებას ეძახდნენ. თვითნებობის დაუსრულებელმა ქადაგებამ, რასაც ისინი ეწეოდნენ, შემდეგში საშინელი შედეგები გამოიღო.

სოკრატე თავჩაღუნული იჯდა, ხელები მუხლებზედ დაეწყო. ძალიან ფერმკრთალი მეჩვენა. მაგრამ ძველი ფილოსოფოსი წამერთ გასწორდა, წამოჭარხლდა, სწრაფად ამეტყველდა:

— მე გიამბე, რა ცუდი დროც იყო მაშინ. პურითა და სხვა საქდნლით მოვაჭრე გადამყიდველნი შეუბრალებლად სტაცებდნენ ადამიანს ხელიდან უკანასკნელ ობოლოსს — და ჩემი პატარა ოჯახი სხვებზედ უკეთესად არა ცხოვრობდა. სწორედ იმხანად მოხდა ერთი ისეთი ამბავი, მიწე რომ გამხადო-მოდა, მერჩივნა... სულ კი ქსანთიპეს ბრალი იყო...

ადრევე მინდოდა სოკრატესთვის ცოლის ამბის კითხვა, მაგრამ ვერ გავუ-

ბედე. ახლა ვისარგებლე შემთხვევით და ენიდან მომწყდა:

— მართალია, რომ ქსანთიპე ავი და ანჩხლი ქალი იყო?

— ცერბერის შუანსა ეფიცავ! — აღშფოთებით შესძახა მან. — რანაირად არა ჩატავდნენ ბოროტი ენანი ჩემს საცოდავ ქსანთიპეს! ნამდვილ მეგერად! ხალხის ამბავი ხომ იცი! მერჩია, რომ ჩემზე ელესათ კბილები... ეს მე ვიყავი გაქირი! ის ჩემგან იტანჯებოდა და არა მე იმისგან!

— ეჰ, სოკრატე! ისევ აზვიადებ. ვხედავ, თავი იჩინა ბერძნის ტემპერა-

მენტმა.

კარგი, კარგი, — იწყინა სოკრატემ.

სავარძლიდან წამოდგა, ოთახში წინ და უკან სიარულს მოჰყვა — ნოხზედ იმისი შიშველი ფეხების ხმა არ ისმოდა, მაგრამ იატაკზედ ტყაპუნით და-

ღიოდა. ჩემ წინ გაჩერდა.

— მხოლოდ ერთი მაგალითით გიპასუხებ და იმედი მაქვს, საკმარისი იქნება ჩვენი ურთიერთობის ნამდვილი სურათის საჩვენებლად. ქსანთიბე ცოტა
დაავადმყოფდა — ორმოცდაათს გადაცილებული იყო. მთელს ოჯახურ საქმეთ მირტო უძღვებოდა. გახარებული იყო, რომ მირტო ავიყვანეთ, თვითონაც
შეიყვარა ქალიშვილი, ერთ ურიგო სიტყვას არ შეახვედრებდა, მაგრამ... მაგრამ რა დასამალია და, როგორც ხდება ხოლშე, უმძიმდა, რომ გულს შუაზედ
ვყოფდი... რაც მართალია. მართალია, ნახევარი გული ქსანთიბეს დავუტოვე,
ნახევარი კი მირტოს მივუბოძე. ამას სრულებითაც არ გაუუმჯობესებია ჩემი
ცოლის განწყობილება, და ზოგჯერ მართლაც საფუძვლიანად მჯორავდა, გარნა აქ მე სულაც არ ვიყავი დამნაშავე, თავად მოგეხსენება, მამაკაცი ესეგვარ
საქმეებში არასდროს არ არის დამნაშავე, — თქვა სერიოზული სახით, ოღონდ
ცალი თვალი ეშმაკურად ჩამიკრა :

მეც სერიოზული გამომეტყველებით დავუქნიე თავი, თუმცა ვინ იცის იქნებ ჩემმა ცალმა თვალმა გამცა, მეც ეშმაკურად რომ ჩავუკარი სოკრატეს.

— მერმე კი არასასიამოვნო ამბავი მოხდა. — სოკრატე მოიღუშა. — და ეს უსიამოვნება მე მივაყენე ქსანთიპეს. ჩემმა ყოფილმა მოწაფემ კირენე- ელმა არისტიპემ, კირენე ჩრდილოეთ აფრიკაშია, თავის სამშობლოში სკოლა დააარსა. მან მიიღო ჩემი აზრი, რომ განათლება ადამიანს უმაღლეს ნეტარებას განაცდევინებს. მაგრამ ცბიერმა მელამ, არისტიპემ, პირველ ადგილზედ დაყენა ტკბობა, ჰედონე გამოაცხადა სიცოცხლის მიზნად და ამით მოიპოვა უზარმაზარი პოპულარობა, დაღათუმცა მორცხვად დასძენდა, ყოველ ტკბობაში სოკრატესეული სოფროსინე უნდა დავიცვათო. მარჯვე ვინმე იყო, უნდა გითხი, ეს არისტიპე, მოწაფეთაგან დიდ გასამრჯელოს იღებდა და გამდიდრდა. აი აქედან დაიწყო მთავარი. ამ ჰედონისტმა არისტიპემ არად ჩააგდო ჩემი სრინციპი — არავისგან არ აგველო გასამრჯელო სწავლებისთვის; ეტყობა, აგრე მსჯელობდა: მე აქ ისე ვცხოვრობ, როგორც ელისიაში, სოკრატეს კი ძალ-

ლური ცხოვრება აქვს, ჩემს მოხუც მასწავლებელს ამ სიბერეში მაინც ნუღა შეაწუხებს სიღარიბეო. განზრახვა კეთილი ჰქონდა, ჰოდა, ადგს/და გამომიგ-ზავნა საგანგებო შიკრიკის ხელით ოცი მნა. ვითომ იცი ამ შორეული მომავ-ლის კაცმა, რა არის ეს ოცი მნა?! — შესძახა აღელვებულმა სოკრატემ. — ეს ორი ათასი დრაქმაა! თანხა, რაც ბევრად აღემატებოდა მხაულს ჩემს ქო-ნებას!

ამრიგად, ციდან დაგვეცა თავზედ ოცი მნა: ყოველი ძნელბედობის დასასრული, ღრმა სიბერემდე უზრუნველყოფილი ვიქნებით მოციმციმე ვერცხლით, შეძლებით ქსანთიპე უკვე მადლობას სწირავს ღმერთთ, ფული თითქოს
ზეცის წყალობით მოგვევლინა. სულზედ მოგვისწრო. ვიცი, ყველაფერი ვიცი.
ისიც ვიცი, რომ ეს პირველ რიგში შვებას მისცემს ავადმყოფ ქსათიპეს... ისე
ვკანკალებ, ვითარცა ციებიანი — მაგრამ სხვანაირად არ შემიძლია!
უარს ვამბობ ძღვენზედ! ჩემი იპა მავედრებელ მზერას მაპყრობს, ხელებს
მიწვდის — ამაოდ: მე უკან ვუბრუნებ არისტიპეს მეფურ საჩუქარს ლამპროკლემ და მირტომ ძლივს მიიყვანეს ქსანთიპე საწოლამდე. ქალი ცნობას
კარგავდა, და მაინც თავის ქისიანად მიბრძანება ვუბრძანე შიკრიკა.

ახლა რაღას ფიქრობ ჩემზედ, ჩემო უცნობო ჩრდილოელო, რომელთანაც მე გამოვცხადდი, აღარ ვიცი, რამდენი ოლიმპიადის შემდეგ?

პირდაპირ კბილებს ვაკრაჭუნებდი მღელვარებისგან. არისტიპე თავისი მასწავლებლის წინაშე უწინარესად ხომ იმით იყო დავალებული, რომ კირენეში ფრიად სახელიანი სკოლა გახსნა და გამდიდრდა. მაგრამ იმ დროისთვის უკვუ მეტისმეტად კარგად ვიცნობდი სოკრატეს და მივხვდი, რა დღეშიც იყო ოჯახის ცოდვით, ესდენ სასტიკი გადაწყვეტილება რომ მიიღო: ოღონდ ისიც შესმენილი მქონდა, რომ მხოლოდ ასე შეეძლო მოქცევა.

სოკრატემ ვერ აიტანა ჩემი დუმილი მისთვის ეგზომ მტკივნეულ საკითხზედ და მკითხა:

— როგორ ფიქრობ, ყოველივე ამას ესეგვარი სიშორიდან რომ უყურებ:
იქნებ უნდა ჩამეჩხრიალებინა ის ვერცხლი? მთელი ცხოვრება სულ უარი
ხომ არ უნდა მეძახა იმ გასამრჯელოზედ, ადამიანის შვილთა ერთი საფეხურით მაღლა აყვანაში რომ მეკუთვნოდა?

— არა, სოკრატე! — თითქმის შევყვირე. — არა, შენ არ შეგეძლო იმ ვერ-

ცხლის აღება!

— ძალიანაც კარგი, რახან მეთანხმები. მაგრამ ქსანთიპეს მიმართ ნამდვილად შეუბრალებლობა იყო. და აღარ მიკვირდა, უკეთუ მერმე, როცა ვახშმად არცრა ჰქონდა, იმ ოც მნას გამიხსენებდა და ისე ილანძღებოდა, რომ
მთელი ქუჩა ჩვენ მოგვაწყდებოდა ხოლმე, ვითარცა ხანძარგაჩენილთ. დამიგერე, სხვას არ დაუგდო ყური. კარგი ცოლი იყო ჩემი იპა, სხვა უიმისო იმწამსვე ჰარპიასავით მეცემოდა, სულ დამკაწრავდა და წივილ-კივილით ამიკლებდა, სანამ იმ ვერცხლს არ ავიღებდი — ჩვენ შორის დარჩეს, და ცოტა მაინც დამსახურებული არა მქონდა თუ რა? მაგრამ ის სოკრატე აღარ ვიქნებოდი, ამკამად რომ მიცნობთ.

odmombés.

— ჯერეთ სადა ხარ! მოგვიანებით ქსანთიპესა და ჩემიანთ კიდევ უფრო უარესად მოვექეცი- მოხარული ვიქნები, მეგობარო — მე უკვე დავრწმუნდი. რომ ჩემი მეგობარი ხარ — მოხარული ვიქნები, უკეთუ იმ ჩემთა ავის მხდომm del combre

when done if you

თა გზის არ დიადგები, ქსინთიბე ავ დედიკიცად რომ მონათლეს. სიმართლე დაწერე — ჩვენი ცოლ-ქმრობის უღელში მე კი არა, იპა არ მიდებდა ტოლს.

## 6000 6000 6000 800000 8000000

The Company of the Co

divisione do marchino de articológico

იალღუნის დაბალი ბუჩქების ქვეშ, პირდაპირ მიწაზედ, კაცი და ქალი სიყვარულობენ. სამი მხრიდან სანაგვე ჰფარავთ, მეოთხე მხარეს ბალახმოდებული ჩამოქცეული კვდლების ნაშთია.

წკვილიდან ერთ უტევანზედ უძრავად დგას სოკრატე. კედლის ნანგრე-

ვებზედ მისი მოწაფენი ჩამომსხდარან.

ნელა ახლოვდება ხელარგოსანი სკვითი. ყველაფერს ხედავს, მაგრამ არაფერში ერევა. ხარბად აკვირდება, რაც ხდება, ბრაზი ერევა. იმის ფეხთა ქვეშ კენჭებმა გაიხრჭიალა. მამაკაცმა თავი ასწია, სკვითის თვალები დაინახა. boungaringen jogo Bogico.

სკვითმა მხოლოდ მაშინ დაიღრიალა:

 თქვენ ზნეობის კანონი დიარღვიეთ! ეს საჯარო გარყვნილობაა! ამ გომბიოს ისე აუპლაკვია ფეხები, თითქოს თავის სახლში იყოს!

ქალმა პეპლოსი ჩამოიწია, წამოჯდა, უვირილითვე მიუგო:

— მე ვარ გომბით? გესმით, ლმერთნო?

მამაკაცი წამოდგა, სკვითს შეუტია:

 — რაო? ზნეობაო, საჯარო გარყვნილობაო? გომბიოო? უნდა მოგახსენო, ქეციანო ბარბაროსო, რომ ეს ჩემი ცოლია! უზნეო კი შენ თვითონა ხარ, რომ თვალს არ გვარიდებ... და საერთოდ, როგორა ბედავ, ცოლქმრული მოვალეობის შესრულებას ი აბრკოლებ?

-- საზოგადოებრია . იგილებში ეგ აკრძალულია, შინ კი არა ხართ...

— ჩვენ სახლი არი გვაქვს! ჩვენი სახლი — აქ არის! ჩვენი სასახლე აი ეს არის, — მამაკაცმა პრიზით გაშალა ხელები. — აგე ის ნანგრევი — ჩვენი მაგიდაა, ეს კი ჩემი სავარი ლია! აი ესეც პერისტილია, მდიდრული ყვავილებით დამშვენებული. — და ხელი ოპუნციის პირკავას და იალღუნის ბარდებისკენ გაიშვირა, თან ახლაღა შენიშნა მეგობრებში ჩამდგარი სოყრატე და დასძინა: — არც ქანდაკებები აკლია! ქანდაკებები კი ცოცხლებია, ხედავ? — ხელი უძრავად მდგარი ფილოსოფოსისკენ გაიქნია.

სკვითი მაინც არ აპირებდა დანებების:

გიცნობთ, მაწანწალებო! უსაქმურებო! ტკიპებივით მიჰკვრიხართ ათ-756!

— ხმა ჩაიწყვიტე, ბრიყვო! შინ ნუ მივარდები, მოუსვი აქედან! სკვითმა ცხელ გულზედ თავისი მოკლე მახვილი გააჟლარუნა, ცხელ გულზევე წამოიყვირა რალაც ციხითა თუ ჯარიმით სამაგალითოდ დასჯის თაობაbycox

მაშინ ბუჩქები შეირხა, და კედლის ნანგრევებიდან სხვა უბედურნი წამოყელყელავდნენ:

ვინა ლრიალებს?!

— კერეთ მხოლოდ ვიწყებ, — დაიყვირა მამაკაცმა, როგორც კი მხარდაჭერი იგრძნო, -- შენ აქ რას აჟლარუნებ მაგ შენს მახვილს? ერთს ისეთს დაგკრავ, სული სხეულს განშორდეს! ხედავთ ამ რეგვენს? — მიუბრუნდა ამხანაგთ. — ჩვენი დასჯა გადაუწყვეტია იმის გამო, რომ სახლი და კარი არ გაგვაჩნია! მოგვეცი ანიტეს სახლისთანა. მერე მოდი და ისეთ რამეს გიჩვენებ. რასაც აქ ვერა ხედავ! ათენში თავისუფლებააო... კარგი, თავოსუფლებაა საკუთარ სანაგვეზეც არ გვაყენებენ!

ორმო-ხნარცვთა ბინადარნი ერთიმეორის მიყოლების მოცრცავდნენ.

ჩამოძონძილთა მთელი ჯგუფი დაიძრა სკვითისკენ. იმან უკან დაიხია:

— აბა, რას მერჩით... მე, მოქალაქენო, ამ ცოლ-ქმრის გაფრთხილება მინდოდა... ცუდი რამ გულში არც გამივლია — ამათივე გულისთვის... აი ეს ბერიკაცი მოწმეა...

მაგრამ სოკრატე დუმდა, არ იძვროდა, და სკვითმაც მოუსვა.

ჩამოძონძილნი სოკრატეს მიუბრუნდნენ, მაგრამ იმას სიტყვა არ დაუძრავს,

ისე განშორდა იქაურობას, და მოწაფენიც უკან მიჰყვნენ.

გზადაგზა იმის გარჩევაში იყვნენ, რაც ნახეს და გაიგონეს. უსახლკარონი ქალაქის სანაგვეზედ ცხოვრობენ და სიყვარულობენ, ის სანაგვე სახლის მაგივრობას უწევთ. კანონი კი ამას კრძალავს, ამავე დროს იგივე კანონი თვალს ხუჭავს და ვერ ხედავს იმ ადამიანთ, რომელთაც თავშესაფარი არ გააჩნიათ. ქსენოფონტმა იკითხა:

— აქ სად იპოვნი დამნაშავეს? ამ კაცს სხვა საშუალება არა აქვს, გარდა იმისა, რომ ნანგრევებში დასახლდეს. რა ქნას, არც დამნაშავეა. მაშ ვინ არის

დამნაშავე, სოკრატე?

სოკრატემ ნაღვლიანად გადახედა და ოდენ წარმოთქვა:

- gnohmo!

2

ისინი კალიროეს რუსთან გაჩერდნენ, სოკრატე რუს პირას ჩამოჯდა ის რუ გამოდიოდა წყალსაცავიდან რომელშიც ქორწილის წინ ქალიშვილნი ჩადიოდნენ, სოკრატემ ფეხები ჩაიბანა და მეგობართ მიუბრუნდა:

— კარგია, რომ ახლოს მოხვედით: დაინახავთ, რა ჭუჭყიანი ფეხებიცა მქონია. ჭუჭყი უკვე მიაქვს წყალს... მაგრამ რომელი წყალი წაიღებს უარეს

ათენურ ჭუჭყს?

— ჭუჭყი შეუფერებელი სიტყვაა, როცა ლაპარაკია ათენზედ, მასწავლე-

ბელო, — შეედავა პლატონი

— შენ ის არ გინახავს, ხომ მართალია? — წამოდგა სოკრატე. — წამოდით, წაგიყვანთ, როგორც დაგპირდით...

- bogo ?

- Ama bobmon.

— სად-მეთქი, სად მიგყევართ

一 ტარტაროსში.

— ეს კიდევ რა ახირებაა? — წყნარად ჰკითხა ანტისთენეს ფედონმა. წავიდნენ.

რაც უფრო შორს შეაღწიეს უბანში, სადაც უმიწაწყლონი ცხოვრობდნენ. მით უფრო ვიწრო და მიხვეულ-მოხვეული იყო ქუჩაბანდები, აქა-იქ, ამოღებული კბილის ადგილზედ რომ ხვრელი რჩება, ისე დაეღოთ პირი ნაქოხარ

ადგილთ.

იმ ნაქობრებზედ, ქვის გროვაზედ, ბირკავა ამოხუჩხუჩებულიყო, ქვეშ კი სარდაფები იყო. სარდაფებში წყვდიადი სუფევდა, ვირთხები დახტოდნენ, ციოდა, ზევით, ზედაპირზედ საჭმლის ნარჩენები ყარდა. ერცევულც

— ჰიმატიონი აიწიე, კალთები დაგესგრება... აცალეცესესე

გზაჯვარედინი. საით კიდევ?

სოკრატემ წართქვა:

- აქ ტარტაროსში ჩასასვლელი ხვრელია. ხელით უჩვენა მოწაფეთ პატარა შუკა-ფოლორცნი, სადაც ღატაკთა ბრბოები, არაქათგამოცლილი ქალები და რაქიტიანი ბავშვები ირეოდნენ. — აი მდინარე სტიქსი, საშინელების მდინარე, იქ აქერონტია, გოდების მდინარე, ეს კი კოკიტორია, გლოვის მდინარე... ჰაერი აქ თითქოს ჩირქით არის გაჟღენთილი.
  - ლეთალა ჰკლებია, დავიწყების მდინარე, ამოღერღა ანტისთენემ. ფედონი:

— ლეთა ყოველთვის ბოლოშია.

— გადავეშვათ აქერონტის ზვირთებში, — შესთავაზა სოკრატემ.

ნელა განაგრძეს გზა — უცნაური ფიგურები ირეოდნენ ამ შუკაში, რომელიც ოხვრის ტალღებში იძირებოდა.

- სადა ხარ, მთის ფერდობზედ გაშენებულო ჩემო ვენახო? თუნდაც ერთი მტევანი თუ დაგიმწიფდა? ან იქნებ გადაგთელეს, უკვალოდ გაქრი?
- მე თვითონ გიყავი ჩემი თავის ბატონი... ყანაცა მქონდა და საძოვარიც, ავი თუ კარგი — სახლიც მედგა, არც ძრობა მაკლდა, მთელი ნახირი მყავდა, ბევრი რამ სიკეთე მქონდა, ახლა კი მთელ დღეს ერთი კვერის საფასურიც ვერ ვიმათხოვრე!
- ო, ჩემო ზეთისხილის კორომო, რა ტკბილი იყო შენს ჩრდილში განსვეჩება! ოდეს ზეთისხილი შემოვიდოდა, რა სჯობდა იმის კრეფას! ახლა კი, ახლა ჩემ თვალწინ მხოლოდ სიმახინჯეს ვხედავ.
  - მორჩი მაგ ოხვრას! თავის დახრჩობა გიჯობს...

სანაგვიდან მყეფარე სიცილი მოისმა:

— აქ სად დაიხრჩობ თავს? ტალახში თუ, რომელიც აქ მეტია, ვიდრე წყალი ილისოსში.

— ვაი, როგორ მტკივა! მტკივა! მარგული დღითი დღე მისივდება... რა

დამემართა? ო. დიდო ჰერა, მიხსენ, მიშველე!..

ვითომ ხედავენ მახვრალნი, როოგორ მოუყვებიან აქერონტის კალაპოტს ჩრდილნი? ან იქნებ სულაც კაცნი არიან? ზოგ-ზოგთ ლამაზად აცვიათ, მდიდრულადაც კი, მაგრამ ის ახალაგაზრდა კაცი დაგლეჯილმოსასხამიანია, წინ კი ფეხშიშველა მოხუცი მოუძღვით. მოხუცს დაცრეცილი ჰიმატიონი მოსავს...

— აქ რა უნდათ?

- რა გინდათ, ჰეი, გაშმაგებით შეუძახეს, ჩვენები არა ჩანხართ! ჩვენები ეგეთები არ იქნებოდით!
  - და ქალი წივილით:

— მოშორდით!

და კვალად იტალღება ოხვრა-გოდება... სოკრატემ თავის მეგობრებიანად შარჯვნივ შეუხვია.

M308 4M3560, 806M4EC335 6M856M35 non reading a beginning the ეს რა მდინარეა, სოკრდტე? — არც მე ვიცი, აპოლოდორე, დაიცა, ვნახავთო პიას// შუკის დასაწყისში — დაქცეული ქოხის ალაგას პახიტახია ერთი ბებერი ზეთისხილიდა შემორჩენილა ჯერ კიდევ... მაგრამ ეს რალატეტუ ლენაური ნაyman danconal Clemmass ... — ჩამოხრჩობილი! — შეძრწუნდა პლატონი. — გიპლმერონო! — ა ზეთისხილის ქვეშ ქალი ზის და ქვითინებს, საუბა სოკრატე ახლოს მივიდა, წყნარად ჰკითხა: —თუ შეიძლება, უნდა გკითხო? რა მოხდა?<sub>ელ</sub>ლათა ათე — თავი ჩამოიხრჩო! ჩემი ქმარია! ხუთი შვილი გვყავს... გამიგე? — გაგიგე. — სოკრატეს ნაცვლად მიუგო პლატონმა და უბედურ ქალს ხელში ფული შეაჩეჩა. ქალმა ხელი გაშალა, დახედა, გაშეშდა.... — წავედით, — აჩქარდა პლატონი. კედლის გაყოლებით კონკიაჟღარუნა მილასლანებს, უკან მეორე იმისთანავე ეპარება, ხელში დანა უჭირავს. პირველი სწრაფად მობრუნდა. დანიან ხელში სწვდა, გადაუგრიხა, დახა დააგდებინა, — შენა, ბასონ? მოკვლა დამიპირე? რისთვის? ბასონი კვნესის ნაღრძობი ხელი სტკივა, სუნთქვა ეკვრის

— წელან სამი ობოლოსი მოგცეს! ჯერეთ არც ერთი არ დაგიხარგავს, ვიცი, უკან მოგყვებოდი...

ბასონი ცრემლად იღვრება. ტკივილისგან? სირცხვილით?

იმათ პირდაპირ მოტირალი ქალი გამორბის, უკან თრი მცირეწლოვანი ბავშვი მოსღევს.

— დედა, დედა, წაგვიყვანე! ნუ გარბიხარ!

— თქვენი დედა არა ვა**რ**ა

ჩვენი ხარ, ჩვენი! ჩვენი დედა ხარ! ყოველოვის შენთან ვიყავით.

— სხვა დედა მონახეთ, რომელიც პურს გაქმევთ!

და ქალი უკან მოუხედავად გარბის, ბავშვები ტირილით მისდევენ.

310

A. 565.6

techie

— გამიღე, ელიადა, მე ვარ!

bda angengae:

— ახლავე, მაცალე, კარამდე გამოვხოხდე... დედაბერი:

— ამჯერად გამიმართლა: რვა ობოლოსი მაქვს ნაშოვნი! ხმა შიგნიდან:

-- ოი, ომერთნო, გაჩუმდი! კინმე გაიგონებს! კარი ოდნავ იღება, დედაბერი ხელს ხვრელში ყოფს:

— აიღე ხუთი, მე სამიც მეყოფა...

პლატონი: — შემცივდა, უფრო სწრაფად სიარული არ შეიძლება, სოკრატე ? აპოლოდორე:

— სტიქსი ნელა მიედინება ამ ქე ამაცვა ა ამცოაბიებ დაიცვანება.

ნაბიჯს მოუმატეს. იმათ წინ ბარბაცითა და კვნესით ხანდაზმული კაცი მიხანხალებს და უეცრად პირქვე ეცემა.

სოკრატე დაიხარა:

-- he amangages? he ambges?

— აღარ შემიძლია... ფებზედ ვეღარა ვდგები... ჰაერი დატანემყუფნის. წყალი!

ფედონი ქოხთან მივარდა.

- კაცი დავარდა! გამოდით მალე! წყალი გამოაწოდეთ! — მერე შენ რა? — გაისმა შიგნიდან მამაკაცის უხეში ხმა.
- წყალი გამოაწოდე დაცემულს... იქნება კვდება!

— ეგ ჩვენი საქმეა. არა შენი, მოუსვი!

— საშინელების მდინარე! — იმეორებს აპოლოდორე.

მომდევნო შუკაში შეუხვიეს. ყოველი მხრიდან ისმის ტირილი, გოდება, წყევლა, ჩივილი, სასოწარკვეთილების შეძახილები...

- რატომ გოდებენ ასე შესაბრალისად? ჰკითხა სოკრატემ ქოხის წინ ჩამომჯდარ კაცს.
- ავად არიან, დასნებოვნებულნი, დაწყლულებულ-დაჩირქებულნი, ოდენ ცივი წყალი დამაქვს და იმას ვასმევ, მეტი არცრის თავი მაქვს.
- წავედით, თქვა პლატონმა. "კველა ღმერთს გაფიცებთ, წავიდეთ, განვეშოროთ!

გალავნის გასწვრივ მიდიან, მიღმა უნუგეშო ტირილი ისმის, ჭიშკარს აღებენ — ხედავენ: ჩია ვინმე კაცი მლიქვნელურად დახრილა ვიღაც ახმახის წინ, რომელსაც ფეხები გაუფარჩხავს და ხარივით შარდავს.

ჩია კაცის გვერდით გაშიშვლებული გოგო დგას, ღაწვები სირცხვილისგან

უხურს. შიშველ სხეულს რით დაიფარავს — ხელები პატარა აქვს!

— საუკეთესო რამ არის, ბატონო. დია, ხარისხეულია. შენ მარტო ხელი შეახე, ას დრაქმად დაგითმობ. ისე კი ოთხასი ღირს. — კაცუნა გამოცოცხლდა. — კიდევ მყავს ერთი, ჯერეთ ათისაა!.. თვალს მოგტაცებს! ახლავე მოგგვრი

— დია ხარისხეულია, — ხარხარებს მყიდველი და გოგოს მკერდსა და მუცელს უწკეპლავს.

გოგო ყოველ დარტუმაზედ კივის, ტირის... სოკრატე ერთი ნახტომით აღებს ჭიშკარს, აყლაყუდასთან მიიჭრება, წკებლას გამოჰგლეჯს:

— შეხეთ, კეთილშობილო უფალნო, რა მამაცი ვინმეა! ახალი ბრძენი

sanhal ajamagual

ბრაზისგან აცახცახებული ახმახი მონათ უხმობს და ბრძანებს, რომ სოკ- ა რატეს და მისთა მეგობართ გაუსწორდნენ.

მაგრამ მონანი მოახლოებას ვერ ბედავენ — გაურკვეველ მდგომარაობაში არიან. ამასობაში ჩია კაცუნას ფარდულიდან მეორე მსხვერპლი გამოჰყავს...

— წავიდეთ აქედან დროზედ, — წაილუღლუღა ანტისთენემ. — საშინელი მდინარეა სტიქსი...

ბოლოს, თითქმის უკვე მიმწუხრისას, სოკრატემ მოწაფენი ლეთასთან, დავიწყების მდინარესთან მიიყვანა. ფხიზელნიცა და მძინარენიც პირდაპირ ქუჩაბანდებში ყრიან. იმათ შორის არიან მიცვალებულნიც. მაგრამ ყველაზედ უფრო მეტნი მთვრალნი არიან, რამეთუ ღვინომ დავიწყება იცეს,

— შევილ ფირაონთან, ეგვიპტის მეფესთან. და თავსას არ დავუკრავ

გაიგეთ, არ დავუკრავ... — ლუღლუღებს გალეშილი.

მეორე სირსვილს იფხანს: ერექენელექ

— ჰო, რა კარგია აქ ყოფნა, ოღონდ სახეზედ აქტინტე სქაქლის ავირთხანი დამიდიან. მაგრამ, სამაგიეროდ, მაგრილებენ...

— ერთი დამაჭერინა ეგენი და გემოზედ მაჭამა...

— მოიყვა ვაცი, პანს შევწიროთ მსხვერპლად, წესია დღესასწაულზედ...

— ბატონო, — ისმის ახალგაზრდა ქალის ხმა ქოხიდან. — დროებით მიყიდე! სულ ხუთი დრაქმა ვღირვარ...

ამ ხმამ თითქოს მთელი შუკა-ფოლორცი გააღვიძა, სადღაც კითარა ააჟ-

ლარუნეს, ვილაცამ ნაღვლიანი სიმღერა წამოიწყო.

ერთბაშად ამოძრავდა უამრავი ხალხი, ყველანი ერთიმეორეზედ ხმამალლა ყვიროდნენ, ქუჩაში უთვალავი ქალი გამოეფინა — ახალგაზრდები, შუახნისანი, ხნიერნი

— მშიერი ვარ, მიყიდე, ბატონო...

— ეგ კი არა, მე მიყიდე, მაგან გუშინ მიირთვა! თანაც მე უფრო ახალგაზრდა ვარ, — ქალი ანტისთენეს ეცა — შენ, რა თქმა უნდა, მდიდარი არ იქნები, მაგრამ ხუთ დრაქმას ვერ გაიმეტებ?

— არ მინდიხარ! არ მოგცემ! — ზიზლით გაიწია უკან ანტისთენემ.

ქოხიდან მამაკაცი გამოხტა.

— რატომ არ გინდა, ბატონო, ჩემი ცოლია... ის საქმე იცის... იყიდე! ოთხი შვილი გვყავს... ოთხ დრაქმადაც მოგცემს — თითო ბავშვს თითო ხომ ეკუთვნის... შეიბრალე!

პლატონს მთვარეულივით აეკიდა ერთი ახალგაზრდა გოგო, თან ნელ-

სუჩნელებანაპკურებ ქლამინდაზედ სუნავდა:

— ოჰ, რა სურნელებაა... ზსეთი სუნი ჰქონდა ოდესღაც ჩემს პეპლოსსაც. ამიყვანე, ლამაზო ჭაბუკო, ერთი საათით ამიყვანე. ტკბილად მეყვარები, მოგეფერები! — ჩურჩულზედ გადავიდა. — მუქთად წამოდი: ს არაფერი არ მინდა შენგან! მარტო თავდავიწყება მინდა!

გოგო გამხდარი ხელებით მოეხვია პლატონს, ის ხელები ბნელში ანათებ-

დნენ. პლატონი ძლივს დაუსხლტა, სოკრატეს მივარდა:

— ზევსს გაფიცებ, მოძღვარო, წავიდეთ, მალე წავიდეთ აქედან!

ბარბაცით, ბორძიკით გამოვიდნენ ტარტაროსიდან — და თვალწინ დაუდგათ მარმარილოს სასწაული, ქათქათა აკროპოლისი, იმის თავზედ კი მთვარის ნათელი დისკო.

- 7

ანიტეს მდიდრული სახლის ლაფაროს ჩრდილში უმუშევარი კაცნი მოკალათებულან. ეს არამოხალისე ზარმაცნი, წურბელებივით რომ მიჰკვრიან ქალაქს, დროსა კლავენ კამათლის თამაშსა და წკიპურტობანაში. უხეშად ხუმრობენ, იგონებენ თავიანთ სახლ-კარს და შექმნილ ვითარებას აგინებენ.

ცული. გაოცებითა და შეშფოთებით უყურებენ. ვინ არის? რა უნდა? ღატაკია ვილაცა — გაზინზლული ჰიმატიონი აცვია, ფეხშიშველაა... სულელი ამ სიცხე-პაპანაქებაში გოგრა მზისთვის მიუშვერია.

ძირს მსხდომარეთა შორის ერთი ახალგაზრდა კაცი წამოდგა, ცას ინედა მზე შუბის ტარზეა თუ არაო, და ქალაქის შუაგულისკენ გაეშურაენულე

— bonon, sommot

— სამუშაოდ ამიყვანეს — ბეღელი აქვთ დასადგმელი.

უყურეთ ერთი! დემეტრასა და კორესა ვფიცავ, აიყვანეს! მერედა, ეგ რატომ აიყვანეს? მე რატომ არ ამიყვანეს? იმიტომ რომ ეს ახალგაზრდაა, ღონე ერჩის. ჩვენ კი, ხნიერთ, ახლოსაც არ გვიკარებენ.. თუ გინდა, დაწექი და gw336001

— გაჩუმდი შექამანდს ხომ გაძლევენ?

 მიმიფურთხებია იმ სალაფავისთვის! ოქროს მთებს დაგვპირდნენ და, საქმე საქმეზედ რომ მიდგა, ბრანწი გვარგუნეს!

— რა გიკვირს, — მხარს უბამს ერთი ზეთისხილის და ვაზის სამოთხიდან

გამოდევნილი მეორე გამოდევნილს. — აქ ჩვენისთანა ბევრია.

- რა მიკვირს და ის მიკვირს, რომ მეოთხე წელია საჭეთმპყრობელნი ვითომ ხალხის შვილნი არიან და ჩვენთვის ჯერეთ თითიც არ გაუნძრევიათ. სამაგიეროდ ლაქლაქი, იცოცხლე, ემარჯვებათ. სულ თავისუფლებას და თავისუფლების გაიძახიან! მერედა, ვისთვის? — უპოვარმა მუშტი აღმართა და ანიტეს სახლს დაემუქრა. — ცოტა დამაცა, ყბედო! თავისუფლად შეგიჩანჩხარებ მაგ ქისას, მონათ რომ ავსებინებ.
- კარგი, ნუ ტრაბახობ, ამ კამათელთ მიხედე, შეაწყვეტინა მოთამაშემ, უკმაყოფილომ იმით, რომ თამაში შეფერხდა; თასი შეანჯღრია და კამათელნი გადმოყარა. — სამიანი, ორიანი, ოთხიანი! ცხრა მაქვს. იცი, რა მოხდა კორინთოში, დოყლაპიავ? არგოსშიც, მშიერნი მდიდართ ჩაუხტნენ და pobmoob.

— მერე, რა სარგებლობა ნახეს? სათქმელი არცა გაქვს! ვერაფერიც ვერ მოიგეს, მხოლოდ თავები წააგეს.

— ყოველთა სატირთა ჩლიქთ ვფიცავ, ის ახირებული კაცი, მზეზედ რომ დგას, სისხლს მიმღვრევს! — შესძახა ბირონმა. — ჰეი, შენ! რას ჩაგიშვია ღუზა მაგ მზის გულზედ? რა ბოძივით დაყუდებულხარ?

სოკრატემ გაიგონა, იმათკენ გასწია.

— მოდი, მოდი ჩვენთან, ნათესავო! მგონი, რომ შენც ჩვენს დღეში ხარ. 1609

სოკრატე მივიდა, მიემშვიდობა. გულდასმით ათვალიერებდნენ. ფეხშიშველაა. დაცრეცილი მოსასხამი მოსავს. არა, იმათი სამოსი უკეთესი ქსოვილისაა, უკეთესი დროიდან შემორჩენილია, ფეხთაც ტყავის სანდალნი აცვიათ.

სიმართლე რომ ითქვას, შენ ჩვენზედ უარეს დღეში უნდა იყვე.

— ნაპარტალი გმოსავს. ფეხშიშველი დახვალ?

--- მე საკუთარი ძირები მაქვს, — გაიცინა სოკრატემ. — ესენიც ტყავისაა, თანაც მაგრებია!

სიცილი.

 — მგონი, სადღაც მყავბარ ნანახი. ქალაქში წყალობაზედ დადიხარ, არა? - aha, agamdahm...

— აბა-აბა, ცოტა ფრთხილად! ხელად მეგობარი ნუ გვიხდები! ანდა იცი შაინც, რა არის მეგობარი?

— ცხოვრების საუნჯე და სიკეთე.

— რა არისო? უფრო გარკვევითა თქვი, ქარონის წილ-კერძო! — მგონი, სადღაც მისმენია შენთვის? — ექეენულე

— იმათგანი ხომ არა ხარ... როგორ ეძახიან... ჰო. სბაცხანცხანსმ აგლახავნი რომ არიან?

— სოფისტნი გლახაკნი არ არიან, — გამოექომაგა სოკრატე თავის მოწინააღმდეგეთ, — ისინი თავიანთ ცოდნას ჰყიდიან.

— იშათი ცოდნა რა საყიდელია, შეხიმც დამეცეს მაშინ! ხელშიაც არ აი-

წონება...

— ოს ხან იმ ქონებაზედ მეტი ლირს, რაც ხელში აიწონება, — აგრეა აგ-

რე, ათენის მოქალაქევ! — შეედავა სოკრატე.

— მორჩი დაცინვას, ბებერო! ჰო, ათენის მოქალაქე ვარ, მერე რა? რა ვიცი, რაღას არ დაგვპირდნენ! ყველაფერი ქარს გაჰყვა — ისე, რომ უსმენ კარგია. ცოტათი მაინც გრძნობ — ვიღაცა რაღაცას აკეთებს, რომ ათენს უკეთესობა დაეტყოს...

მერედა, იცი, რა არის მაგისთვის საჭირო? — ცოცხლად შეაწყვეტინა

სოკრატემ.

- აბა საიდან მეცოდინება? ეს იმათი საქმეა ათასი რამის გამოგონება, ჩვენი კი არა. ჩვენი საქმე მიწაა, და არა ფულის ანგარიში.
- ჰესტიას მადლობა! შინაურ კერასაც, ცხვრის ფარასაც და მიწასაც გემრიელი სუნი აქვს! ეჰ, რა დროება იყო, გარშემო სულ ოქროსფერი ქერი მიბიბინებდა.
- ცოტა იქით კიდევ ყურძნის ლურჯ მტევანთ თვალი ეპარებოდა, მწვანედ ხასხასებდა ზეთისხილი... ეჰ, გახსენებაც კი გულსატკენია! ცეცხლი, ალი — ცარიელი ფერფლილა დარჩა... წყეული სპარტელნი!
  - დაბრუნება რა, აღარ შეგიძლიათ? ჰკითხა სოკრატემ.
- სხვის მიწაზედ? ის ხომ რა ხანია ჩვენი აღარ არის. ჩალის ფასად გაყიდვა მოგვიხდა, რომ შიმშილით სული არ ამოგვძრობოდა. სქელჯიბიანნი, რომელთაც ყველაფრის ყიდვა შეეძლოთ, ბლომად მოგვაწყდნენ, რომ დავფიქრდები, ჩემი ქერი ვისთვის ბიბინებს, გული მეკუმშება...

უპოვართა ქგუფიდან კიდევ ერთმა წამოიწია.

- დროა, მეტ ჩემს გზას ვეწიო, პატრონთან წავიდე, წელში მოხრილს პირიდან სიტყვები ძლივს ამოსდიოდა.
- როგორ პატრონთან? დაინტერესდა სოკრატე, რაზედაც მეორე უპოვარმა მიუგო:
  - რა გაგიკვირდა? პატრონთან მიდის, სასამსახუროდ. დღიურ მომუშავეა.
  - ათენელი ათენელს ემსახურება? შეძრწუნდა სოკრატე.
  - ada ha adfal bbas also sha dadab.
  - Bondomodol monthesol Johnson

ლატაკი - ბრაზით:

— შიმშილსა ვკარგავ! აი ამ ზურგით გადმოვზიდავ მთელ ტვირთს იმისი იალქნიანი ნავიდან, და ჩემი ოჯახიც დაკარგავს შიმშილს ანიტეს სახლის პერისტილიდან გაისმა კითარის ჟღერა, სიმღერა პერისტილში გამავალ სასადილო სამყოფელში ქეიფია გაჩაღებული. ნუგბარ-ნუგბარი საზრდელის სუნი კედლის ზემოდანაც კი აღწევს.

ამ ათასგვარი გემრეელი სუნის მიხედვით უპოვართ ზეპირად იდიან./ რაც ხდება იქ, და, რაც მთავარია, რას მიირთმევენ იმ სახლის ბინადარნეულე

— ახლა ტყისქათაში შემოიტანეს, კვერცხისგულით აცამრტენმტას. —

თქვა სოკრატემ.

— შენ მართალი ხარ, ბებერო. მართლაც ტყისქათამია, ჩვენ, ნაგუთნისდედართ რომ სუნი ვიცით, გასაკვირი არ არის. შენ საიდანღა იცი?

— ლხინის სუფრებს არც მე ვაკლდები.

— აჰა. დგახარ ალბათ კარებში და ჰომეროსის ლექსთ კითხულობ ხოლმე, არი!

— არც უმაგისობაა, — გაიცინა სოკრატემ.

— პანის ვაცსა ეფიცავ, ნერწყვი მომადგა!

- dogho ubmahmal, sha?

— go6?

- ვინ და... ანიტე! ხალხის ბელადი! ჩვენი ბელადი.
- ჰა-ჰა! ჩვენი! თავი მოაქვს ეგრე, ვითომ ჩვენია! სასაცილოა, პირდაპირ კრატინეს კომედიაა!
- ტყავის სუნად ყარს, რაღა ეგა და რაღა სათრიმლავი! აი მაგის ტყავის ძრობას როდისა ვნახავთ?
- გაძნელდება. უჩივლე რა! თავისი თავის მსაჯული თვითონვე იქნება. უკეთესია, ენას კბილი დააჭირო.

Umshood Fohodas:

- მე ვიცი ერთი ძალა, ძალიან დიდი ძალა, მაგისთანა დიდ კაცსაც რომ დასცემს, აოტებს ანდა მოაკვდინებს.
  - მაგისთანა რა ძალაა, ბრძენკაცო? მეც ვიცი თუ არა?
- იცი, განა ვერა გრძნობ კერძების იმ ათასგვარ სუნში, კედლებშიც რომ ატანს? ის ძალა კაცის საზღვარგადასულობაა. ყველა მონობაზედ უარესად იმონებს ძალა იგი ადამიანს.
  - შენცა თქვი რა!
    - დაიცა: ახლა იქ შემწვარი ქამბალა შემოიტანეს, თქვა სოკრატემ.
- ქამბალა არა, გამბალა! ცხვირზედ ხელი მოიჭირე, მსუნაგო! მაინც რანაირად იმონებს ეგ საზღვარგადასულობა ყველა მონობაზედ უარესად?
- რანაირად და, ვნებათა მონად აქცევს. ის ვნებანი კი ადამიანს მანამ არ ეშვებიან, სანამ უბედურებას არ შეამთხვევენ... აქ სოკრატემ ჰაერი იყნოსა და პირი გააწკლაპუნა. ძაღლსა ვფიცავ! ახლა მონათ სუფრაზედ ჩინებულად შებრაწული გოჭები შემოაქვთ...
- ო, ზევსის ელვავ! ვერ მოითმინა ბირონმა. შენ ისე ლაპარაკობ, თითქოს გუშინაც ის გოჭები გეჭამოს. წყვილ ხარზედ სანაძლეოსა ვდებ, თუ ოდესმე გემოთი მაინცა გქონდეს გასინჯული.

სოკრატე ღიმილით შეესიტყვა:

— შენი ავლა-დიდება და მამულები დაკარგული რომ არა გქონდეს, წყვილ ხარს ნაღდად წაგაგებინებდი. — ნუ მაგონებ ყოველ წუთს ჩემთა მამულთ. ნიშნს ნუ მიგებ, თორემ თავს ვერ შევიკავებ და ეგრევე შევუვარდები იმ ღორმუცელას, ემას...

ქსირონმა წყნარად წააქეზა:

— ჩემი ყოფილი მონის შვილი ახლა ანიტეს მონაა, იმან მითხრა: ჩემს პატრონს ქვეყნის ფული აქვს შენახული, მაგრამ მაინც-ებებემეს და ტაპავსო... იმ ფულით ასი კაცი მთელი სიცოცხლე იცხოვრებდაოა [[3]] [[]] [[]]

0

სტუმართ ჭამეს, სვეს და წავიდნენ — ანიტეს ჩვეულებად არა ჰქონდა ნასადილევს ფილოსოფიური მუსაიფი. არ წასულა მხოლოდ ახალგაზრდა პოეტი მელეტი, ანიტეს შვილის — უმცროსი ანიტეს მეგობარი. მელეტი ყიფურ- ამაყურად გაიჯგიმ-გაიჭიმა და ნამთვრალევი ხმით დაუწყო თავის ახალ ლექსთა კითხვა მეგობარს. უმცროსი ანიტე, რომელიც პოეტზედ ცოტა უფრო მთვრალია, იმის ლექსთა გაგებაში არ არის; მაგრამ სოკრატე საჯაროდ ამას- ხრებდა იმ ლექსთ. და უმცროს ანიტესაც მეტი არ უნდა. პოეტის ხმა ბუზის ბზუილად ჩაესმის, რა უბრალო ვინმეა, ფიქრობს უმცროს ანიტეზედ მელეტი, არც კი დირს, რომ კაცშა ლექსნი უკითხოს. თუმცა, ჯანდაბას, ტყუილად მაინც არ ირჯება...

— შეამჩნიე, ძვირფასო ანიტე, როგორ ვცვლი მეტრს? სამ სპონდეს

ენაცვლება დაქტილი. ეს სიახლეა. არც ერთი პოეტი ჩემამდე...

\_ არცა შენ შემდეგ, — ძლივს მოიბრუნა ენა მთერალმა ანიტემ. —

შენ იწყებ ახალ ერას... თუ მოდაა?

მეტყავის შვილი მარმარილოს სავარძელში იჯდა, უცხოდ შეფერილი მელიის ტყავი რომ ჰქონდა გადაკრული; მან ზანტად დაუბრუნა მონა ქალს სუნამოიანი პატარა შუშა:

— არ მინდა მეტად სუსტი სუნი აქვს, პირდაპირ უბიწო, — და მონა ქალს თითი ატაკა მუცელში. — როს ხითხითებ? უბიწობა რომ ვახსენე? მერე შენ რა? მეორე მოიტა, ცოცხლად! — მონა ქალმა მეორე შუშა მიაწოდა. ეს მეტად მძაფრია. არ მინდა, სხვა მომეცი!

მელეტი ანიტესკენ მიბრუნდა:

— რა წუნია ვინმე ხარ, ძვირფასო ანიტე... თუმცა არა! ჩვენს დროში წუნიაობა ამაღლებული ბუნების ნიშანია...

— აი, შე კიკინა ვაცო შენა, მე შენთვის ვარჩევ!

მელეტი გაუბედავი ნაბიჯით მიუახლოვდა, თავისი წყალწყალა თვალებით დაუწყო ბურღვა ანიტეს. მე ვარ კიკინა ვაცი?... მაგრამ წყენა არ გამოუხატავს.

— მოიტა ერთი, გლიკერია, არაბული ნელსურნელება. შენთვის ზედგამოჭრილი იქნება, მელეტ, ცხრანაირი სუნი აქვს... მიდი, გლიკერია, დედაჩე-

მის საწოლმი ნახე. ცოცხლად!

მონა ქალმა, სიჩქარეში რაც უცებ მოხვდა, იმ შუშას დაავლო ხელი და გამოარბენინა ქალბატონის საწოლიდან, მაგრამ შუშაში ვარდის ზეთი ესხა, ანიტე კი ვარდის სუნს ვერ იტანდა... დაყნოსა თუ არა, ისე გაისროლა ვარ-დისზეთიანი შუშა, რომ იატაკის მარმარილოზედ ნამსხვრევებად იქცა.

— სულელო, თხავ, ეს ვარდია!

გლიკერია იატაკზედ დავარდა. არც უფიქრია, რომ შუშის ნამსხვრევებზედ დაიჭრებოდა, ისე დაუწყო ძვირფას ზეთს ხელისგულებით მოგროვება, თან სახეზედ, მთელ ტანზედ ისვამდა...

მელეტმა თვალები დააჭყიტა:

— ვარდის ზეთის ყოველი წვეთი, ღმერთმა უწყის, რამდენი ვერცხლი ლირს, შუშა კი სავსე იყო... ათასები...

— არაფერია, — ანიტემ ყიფურად ჩაიქნია ხელი. — ვარდის სუნი ისევე მძაგს, როგორაც მამაჩემის სათრიმლავის სუნი. მთელი სახლი აყროლდა...

ჩვენც ამ საძაგლობით გავიჟღინთეთ, მყრალი სუნი გვდის...

მელეტმა მლიქვნელური ღიმილით შესციცინა, თითქოს ეუბნებოდა, არა, სულიც არა დგას სუნიო; ამასთან გაიფიქრა, რომ სახლი მართლაც დაუმუშა ვებელი ტყავის სუნადა ყარდა, სამაგიეროდ ანიტეს ვერცხლს არ ასდიოდა სუნი.

— ო, რა სუნია! ზევსის ელვას ვფიცავ, ასეთი სუნი იფრქვეოდა ოდესღაც ჩემს ბაღში, როცა ვარდები...

კედლის გარეთ კაცნი ხარბად იყნოსავენ. პირში ჩასადები არა აქვთ რა,

ვარდის სუნით მაინც დაძღნენ!

უყურეთ ერთი! მონანი ჭიშკარს აღებენ, გამოდის ანიტე-უფროსი, განზრას უბრალოდ ჩაცმული, თითქმის ღარიბულად. მაგრამ იმისი მოძრაობა და წარმოსადეგობა სრულად შეეფერება ათენის ერთ-ერთ უმაღლეს მმართველს. კედელთან თავმოყრილ ღარიბთ რომ მოჰკრა თვალი, ანიტემ უცებ მიზურა ჭიშკარი და არ გაჩერებულა, ისე მიესალმა ხმამაღლა:

— სალაში, ათენელნო!

აღტაცება, ტაში, შეძახილები:

— გაუმარჯოს ანიტეს! ციცხლობდეს ხალხის ბელადი! დიდება დემაგ-

ანიტე თვალს მიეფარა, და მაშინ აენთო ბირონი:

-ზურგს უკან აგინებთ, გამოჩნდება, და ტაშს უკრავთ — გმირები ვართო, თქვენ უნდა თქვათ! დამპალნი ხართ!

შენც ხომ უკრავდი! დაგინახე! — აღშფოთდა ქსირონი.

— აბა როგორ! რომ არ დამეკრა, შეამჩნევდა, და მერე გენახა! მაგრამ უნდა გაუწყოთ, რომ სულაც არ დამიკრავს. მხოლოდ მოვაჩვენე.

ნელა მიაბიჯებს ანიტე, ხალხი თავს უკრავს. უპოვარნი წამოიშლებიინ.

საზოგადოებრივ სამზარეულოში მისდევენ. სოკრატეც უკან მიჰყვებათ.

— ყოჩალთ, დემოკრატნო! — ამბობს ქსირონი, თითქოს თავის "ელ მოდგინებას ამართლებდეს. — შეჭამანდს მაინც გვაძლევენ! არისტოკრატნი

სულ ფეხებზედ დაგვიკიდებდნენ.

— კარგი, ქსირონ, ფრთხილად იარე, შენს ქებას ფეხი არ წამოჰკრა.
ბალხის ბელადთ ყელში ამოუვიდათ ყველაფერი და გადმოუვიდათ კიდეც!
საზღვარგადასულობა სჭირთ! აი რაზედაც ეს ბეჩავი ლაპარაკობდა, — სოკრატეზედ უჩვენა. — ეგენი უზომობის ოსტატები არიან: თვითონ უზომოდ მიირთმევენ, ჩვენთვის კი უზომოდ ცოტას იმეტებენ...

კაშკაშა ცეცხლით ანთია ფიჭვის მუგუზლები, მზარეულნი ქვაბთ ურევენ. დემაგოგნი მუქარე და სუსია, რიტორი ლიკონი შეჭამანდს გემოს უსინგავენ, პირს აწკლაპუნებენ — ნუგბარიაო! ყველანი ანიტეს წლდებიან.

აი ისიც: დიდის ამბით მოაქვს ძველ ჰიმატიონში გამოხვეული გვამი, მეგობართ თავს უკრავს და ქვაბებთან მიდის. გასინჯა, ფიქრიანად მოქუტა თვალები, ტუჩები მოილოკა, ისევ გასინჯა.

— ჩინებულია, მზარეულნო!

ის თვითონ იღებს ჩამჩას, უსხამს პირველ მშიერთა

 — ძაღლსა ეფიცავ, ტყუილს უბნობს ეს გაჭირვებული! — ლუღლუღებს ქსიტონი. — ისევ რალაც ნარეცხია! — მაგრამ აქ ანიტეს მკაცრ მზერას იჭა ერს და დუმდება, რათა წუთის შემდეგ განაცხადოს:

— ო, რა კარგი რამეა! ძალიან კარგია! ჩინებულია! დიდება ანიტეს! დიდება დემოკრატიას!

ანიტეს საოცარი მეხსიერება აქვს, ყველას სახელით უხმობს. ცოლ-შვილის, ავადმყოფი ძმის ამბავს ეკითხება. ნამდვილად ხალხმოყვარეა. მერე რა კარგად განარიგა: თავს დაუქნევს პრიტანს, და ისიც მაშინვე წინ გამოდის. კერძის მომლოდინე ლარიბთ უკითხავს იმ უქონელთა სიას, რომელნიც, წილის ყრით, ხაზინიდან დახმარებას მიიღებენ. ამასთან დასძენს, დროთა განმავლობაში ასეთ დახმარებას ყველა მიიღებსო. ბედნიერი ღატაკნი ზეიმობენ. კვალად ხალხის ბელადთ ადიდებენ.

ანიტე ქვაბთ თავზედ დასდგომია, მკერდი ამაყად წინ წამოუწევია. ბრწყინვალე იერი აქვს. ეტყობა, სიტყვის წარმოთქმას აპირებს, და მისი თვალები სოკრატეს თვალებს ხვდებიან. პირდაპირ სუნთქვა შეეკრა: სოკრატეს თვალებში ვეღარ დაინახა ჩვეულებრივი მხიარულება, ალერსი. თუმცა სიმრგვალე შერჩენიათ, იჩხელიტებიან. ანიტემ ანაზდად დაუშვა ხელები, მაშინვე დაკარგა ლაპარაკის ხალისი. აქ რა უნდა ამ გაიძვერას? ნუთუ შექამანდისთვის მოვიდა? გამორიცხულია. ესეგვარად თავს არ დაიმცირებს. მზვერავს? ალბათ აგრეა. საკმარისია — სიტყვა დავძრა, რომ სასტიკად დამცინოს, მაგრამ რატომ არის აქ, ამ კაცუნათა თანა? რა აქვს ამათთან საერთო? თავადაც გუდამშიერი, ვითარცა ესენი არიან, — ჩვენზედ, დემაგოგთა თავაშვებულ ცხოვრებაზედ ხომ არ ჩამოაგდებს სიტყვას? არა მგონია, ისიც სავსებით საკმარისია, რომ თავის ძონძიანად აქა დგას და ასე გამომწვევად მიყურებს...

სოკრატეს მზერა კიდევ უფრო მსუსხავი გაუხდა. ანიტეს მუხლები და ხელები აუკანკალდა. აღარ იცის, რა ქნას. სული ყელში მოებჯინა. ღმერთნო. ყველა ეს ხალხი ხომ ხმებია! ხმები სასამართლოზედ, ყოველგან, სადაც საქმე ხმის მიცემით წყდება, მეტადრე არჩევნებზედ! უცილოდ უნდა გამოვიდე ამ

boc 5060801

სულწასული ბრბო სულ უფრო და უფრო დრტვინავს. ანიტეს კი კრინტი ვერ დაუძრავს. ათასი ცერბერიმც სტაკებია ამ ოხერ ბერიკაცს! რა საშინელი ძალა ატყვია გამოხედვაში! თითქოს ერთიანად მომნუსხა... მაგრამ ანიტე მაინც იკრებს ძალას:

— ჩემო ძვირფასო მეგობარნო, როგორაც ათენელ დემაგოგს, თქვენ წინაშე გამოსვლა მინდოდა. — ორატორის გამოცდილება დაეხმარა, რომ სათანადო კილო გამოენახა. — მაგრამ ეს-ეს არის შემატყობინეს — საჩქაროდ უნდა წავიდე ბულევტერიონში ერთ მნიშვნელოვან თათბირზედ. ასე რომ დღეს უნდა მაპატიოთ. გისურვებთ კარგ მადას. ჰაირეტე, მეგობარნო.

ბრბო საგონებელში ჩავარდნილი დუშს: რა უნდა მომხდარიყომ ანიტე საჩქაროდ გალის და ზურგს უკან ესმის სოკრატეს ესდენ ნაცნობი ბიცილი.

Manual Red

0600000000 cucloring sals

在8000年6月1日,在1900年1日,1900年1日,日本日本日本

there is a second of the course

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

ოცდაათთა დამხობისა და ათენში დემოკრატიის გამარჯვების მეოთხე წლის თავზედ ხალხის წინაშე სიტყვას ამბობს დემოკრატთა მეთაური დემაგოგი ანიტე. ენა ვერ გამოუგია, უჭირს ლაპარაკი, თუმცა გამოცდილი ორატორია და იცის ხალხურ ყაიდაზედემეტყველების ყადრი. მავანთაგან და მა ვანთაგან დაჭრილი ჩვენი საზოგადოება მძიმედ იშუშებს ჭრილობებსო, ლაპარაკობს ანიტე და თან სულ სხვა რამ აზრი ეპარება ნათქვამში: რა სწრაფად ევსება ქისა — მონათმფლობელობის ქისა...

ვაკეთებთ ხალხის-— ჩვენ ხალხმა აგვირჩია, ათენელნო, ყველაფერს ათენის აყვავებისთვის, თვის, ხალხის ბედნიერებისთვის, იმისი სიკეთისთვის, — წყალ-წყალა ტაში, და ანიტე უცებ განაგრძობს: — ცხოვრება ჩვენს ქვე-

ყანაში დღითი დღე უფრო საამური ხდება....

— დაგვიბრუნეთ ჩვენი კარ-მიდამო, ჩვენი ხოდაბუნები!

ჩვენ მოვითხოვთ!.. მოვითხოვთ!..

დღესაქამომდე ათენში ვერავინ გაუბედავდა ორატორს სიტყვის შეწყვეტინებას. ანიტემ შუბლიდან ოფლი მოიწმინდა.

— მოთმინება იქონიეთ, ათენელნო! ჩვენ დავუბრუნებთ ათენს ოდინდელ დიდებას, სიმდიდრეს და ძლიერებას...

— რანაირად?! — შესძახა ვილაცამ.

მეორემ:

- magol?!

ანტინემ არასასიამოვნო კითხვანი უპასუხოდ დატოვა.

— ხალხი უზენაესი მეუფეა ყველა ჩვენი საურავ-საკარგავისა, ჩვენი და თვით კანონისა...

ამის თქმა იყო და, ანიტეს მოეჩვენა, რომ ბრბოში სოკრატე იდგა. იმისი დიდი თვალების დაჟინებული მზერა მოელანდა.

ანიტემ ახლა ბრბოს მეორე მხარეს შეავლო თვალი — საშინელებაა! იქაც სოკრატეა, ანიტე ხედავს იმის დიდ თვალებს, დაჟინებით რომ უმზერენ, ისეთსავე გამქრიახს, როგორიც იმას, ბირველ სოკრატეს რომ ჰქონდა... საითაც არ უნდა გაიხედოს, ანიტე ყოველგან სოკრატეს და იმის დიდ თვალებს ხედავს.

— ათენელნო, ქალაქის აყვავება... თქვენ ხელთ არის... არჩევის უფლებს... კენჭისყრა...

ანიტე შიშმა მოიცვა, ესმის ლიკონის ჩურჩული: - andho asempt and to the property standard and the second Age

რამდენიმე ღვლარჭნილი სიტყვით ამთავრებს ტირანთაგან ქალაქის განთავისუფლების მეოთხე წლისთავისადმი მიძღვნილ საზეიმო ქადაგებას და ზალხს ეპატიჟება, სალამოს პრიტანეუმში მიბრძანდით, იქ სუყოველ გაგიმასპინძლდებიანო.

ათენელნი და ჩამოსულნი მიპატიჟებას უჩვეულოდ ცივად იღებენ.

ბრბო იმედგიცრუებული იშლება. ისევ ცარიელი დაპირებები, ბაქიობა, სიცრუე...

\*

ანიტე საბჭოს დარბაზში ზის, შუბლს იწმენდს, საიდანაც [წურწურით ჩამოსდის ოფლი.

DEPART OF

— ცუდად ხარ, ანიტე? — ეკითხება ლიკონი.

დემაგოგმა კითხვითვე მიუგო:

— ბრბოში სოკრატე თუ დაინახე?

- oh coansobogu.

უყურე ერთი! ტყუის. უნდა დაენახა.

ლიკონმა მიმოიხედა — მარტონი თუ ვართო — და წართქვა:

— შენ გგერა, რაზედაც ილაპარაკე? გგერა? გწამს ახალი აყვავება?

— ცხადია, — წარბი შეიკრა ანიტემ.

ჩვენ აქ მარტონი ვართ, — ცივად მიუგო ლიკონმა.

ანიტე ახლოს მიუჩოჩდა, ხმას დაუწია:

— აბა, რა ვუთხრა ხალხს, მალე საქმე სამოწყალოდ გაგვიხდება-მეთქი? პერიკლე — და ჩვენ! ფიქრიც საშინელია. აბა, როგორ გავუმხილო ხალხს, რომ ჩვენი ხაზინა ცარიელ-ტარიელია? რაც შეგვიძლია, ვწურავთ გადა-სახადთ უცხოელთ, ვაჭართ, ცოტაა თვით ის ბაჟიც, პირეოსში რომ ვახდევი-ნებთ...

ლიკონის სახის გამომეტყველებას ადევნებდა თვალს, და მოეჩვენა, რომ

იმის სახეზედ ექიდნური ღიმილი გაჩნდა. წამოხტა:

— გინდა ბრალი დაგდო, რომ არაფერში არ გვეხმარები, პირიქით, სახელმწიფოს ძლიერებისთვის ძირის გამოთხრას ცდილობ?!

წამოხტა ლიკონიც, აღშფოთებით შეჰყვირა: — რაო? ძირის გამოთხრას "ვცდილობ? მე?

— თქვენ, სოფისტნი, უკვე მრავალი წელიწადია — სრულ თავისუფლებას ითხოვთ აი ხომ გაიგონე, როგორ მაწყვეტინებდნენ ყვირილით? წინათ ეს როდის მომხდარა? ყვირილიდან მოქმედებამდე რა, ვითომ შორია?
ბირველად გძაგდათ ეს ჩამოსული სოფლის ხალხი, ქალაქის ლარიბობაც, მერე, როცა დავთვალეთ, და ბევრნი აღმოჩნდნენ, უკანალის ლოკვა დაუწყეთ,
ქვეყანას ამცნეთ თქვენი კეთილი შეგონებანი — რაც ადამიანს მოესურვება,
ის უნდა ქნასო! და მართალი ის არის, ვინც ძლიერიაო... ო. გოგოხეთის დემონნო! აწ ყველა დგას და აფურთხებს კანონთ! მერედა, რა გამოდის? ბრბოს
მხარდამხარ თქვენაც იმის მტკიცებაში ხართ, დემოკრატიას ვეხმარებითო.
საქმით კი წინააღმდეგნი გამოდიხართ!

ლიკონმა თვალები გადმოკარკლა:

— ოლიმპის მბრძანებელო! აგრე რიგად რას ჩამაცივდი, ძვირფასო? კაცი იფიქრებს, თითქოს შენ თვითონ იცავდე კანონთ!

— მაშ როგორ? — შეუღრინა ანიტემ. — განა ეარღვევ?

ლიკონმა ცბიერად გაილიმა:

— ეგ შენ უკეთ მოგეხსენება. მაგრამ ხალხი ფიქრობს, რომ ხალხის გამგებლობა ხალხისთვის ზრუნვას ნიშნაეს. ანიტემ აღელვებით აუწია ხმას:

— აბა რა ვქნა? ავდგე და ისევ დავუბრუნო სუყველას თავ-თავისი მიწები? კიდევაც უნდა უხაროდეთ, რომ ჩვენ ეს მიწები შევისყიდეთ — ხალხმა რალაც მაინც მიიღო. სხვათა შორის, ლიკონ, შენც ჩინებული / სევარგულნი მოიგაჭრე...

ლიკონი თვითკმაყოფილების იერით გაიჭიმა.

自然的363型值 — დიახ, ჩემი დამსახურება ეგ არის! ახალი სოფელნე გაცაწენე, საქონელი მოვაშენე, მიწა დავამუშავე, ზეთისხილი ვახარე, საზოგადოება ჩვენი მაღლიერი უნდა იყოს, ჩემისთანა ლიკონებისა, იმისათვის, რომ უდაბნო გავაცოცხლეთ და ათენსა ვკვებავთ!

— მართალია, — დაეთანხმა ანიტე. — მაგრამ რაკი ეგრეა, ჩვენგან რალა გინდა? ჩვენ რა, სახრით დავტიშოთ ქალაქიდან ეგ პარაზიტნი? ეს იქნებოდა, შენის აზრით, ხალხისთვის ზრუნვა? სად ვუშოვნოთ იმათ ობოლოსნი, არ გვეტყვი? აბა ამდენ მშიერ-მწყურვალს რა სახელმწიფო ხაზინა ეყოფა?

ლიკონი მაინც კარგ სახადელზედ იყო.

— ხედავ! მაინც მოვილაპარაკეთ. ათენი გატენილია მშივრებით, შენ კი ამბობ, ხელს ვერ-აღვუპყრობო. სიძვირე მატულობს. ყველაფერს ფული უნდა; მევახშეთა სარგებელი ცამდე ავარდა...

ეგ რა გადამკარი, ფული რომ გასესხე? — შეაწყვეტინა აჭარხლებულმა ანიტემ. — მერე ქალაქს არ დავეხმარე? იმ სარგებლით ჩვენი წლის მოსა-

ვალი არ მოვიყვანეთ?

— ცხადია, ცხადი, საყვარელო, — ტკბილად მიუგო ლიკონმა. — ფული, იცოცხლე, კიდევ დამჭირდება. საძოვრები უნდა ვიყიდო დამატებით.

ანიტემ შუბლი შეიკრა.

— მაგისთვის ახალ სესხსაც არ დაგიჭერ, საქვეყნო საქმეს არ ეღალატების. — ამოიოხრა. — მერწმუნე, მე თვითონაც გული მტკივა, რომ ამდენი ჩვენი მოქალაქე მედღეურედ იქცა... იძულებულნი არიან, რომ ქირით უმძიმეს სამუშაოზედ იარონ, და უფრო შავი დღე აყრიათ, ვიდრე ჩემთა მონათ.

ეგ მართლაც სამწუხაროა, — მოიღუშა ლიკონი. — რას ვიზამთ, ასეთნი ვართ — მონათ ჩვენ უფრო ლმობიერად ვეპყრობით, ვიდრე საღმე სხვაგან. უცნაური ამბავია — თავისუფალნი გაცილებით უარეს დღეში არიან... და ხშირად ვეკითხები ჩემს თავს: ხვალ რა მოხდება-მეთქი? ვითომ არ აგვეშლებიან?

 — აი სწორედ მაგისთვის გისაყვედურებთ უფრორე მეტად თქვენ, ორატორთ. სულ თქვენი სოფისტიკით წუწუნებთ... რას ავრცელებთ ხალხში? ვითომ სასარგებლოს რასმე? არა მგონია! თქვენგან მხოლოდ ჩივილი ისმის, სულმოკლეობა, უიმედობა, სასოწარკვეთილება. ყოველთ, ვინც თქვენ გ მენთ, ქვეყანას შავად წარმოუდგენთ, და ისინიც სხვას ვერცრას ხედავენ არარსობის წყვდიადისა გარდა. ძალა შეგწევთ მხოლოდ ნგრევისა, არა შენებისა. აუტორიტეტთა წინაშე უპატივცემლობას აღძრავთ. მერედა, რა მოჰყვება ამას? რა და, დაშლა და ნგრევა, რაიც ოდესმე ყველას დაგვლუბავს.

ანიტე გაჩუმდა, დაქანცული სახით დაეშვა სავარძელში. ლიკონი არ დამ-

¢დარა, ზემოდან დახედა და თანაგრძნობით უთხრა:

— სული მოითქვი, ანიტე. აბა შენისთანად სხვა ვინა კვებავს ხალხს სოფისტიქით!

ლიკონმა თავისთვის გაიფიქრა: ერთხელაც იქნება ჩვენ ერთიმეორეს ყელში წავეტანებით, მაგრამ ახლა სხვა საზრუნავ-საფიქრალი გვაქვსო, და brogolods brogologolo dodonos:

— შენ აღელვებული ხარ, საყვარელო ანიტე. ვითომ რატომუ — გაჩუმდა და თვითონვე უპასუხა: — იმიტომ რომ ბრბოში ის კაცი დაინახე ტომელიც სამარეს გითხრის, — სოკრატე.

ანიტე შეწრიალდა: უეცრად მიხვდა რარიგ მართალი უფო ლიკონი — რას ამბობ, ლიკონ? შენ ალბათ იმის თქმა გინდოდა, რომელიც მამცირებს, ჩემს უმეცრებას დასცინის, ყველას ჩემს შვილზედ უთითებს როგორც გარყვნილების საშინელ ნიმუშზედ. შენ კი მეუბნები, რომელიც სამარეს გითხრისო.

ლიკონი ანიტეს პირისპირ დაგდა და მეგობრულად გაუღიმა:

 კეთილი, არ გედავები, მხოლოდ ერთ ადგილს დავიმოწმებ სოკრატეს იმ სიტყვიდან, რომლითაც ღარიბთ მიმართა — შემთხვევით მოვისმინე. სოკრატე ესეგვარად უბნობდა: "ათენელნო, მე არც მათემატიკოსი ვარ და არც ეკონომისტი, რომ დავიანგარიშო, რამდენად მდიდრდება სახელმწიფო ხაზინა და რამდენად სქელდება ამავე დროს რომელიმე დემაგოგის ქისა. მე უბრალო კაცი ვარ. მაგრამ მხედველობას არ ვუჩივი — ხედავთ, რამხელა გადმოკარკლული თვალები მაქ<u>ე</u>ს?"

სოკრატეს თვალების ხსენებაზედ ანიტე კანკალმა აიტანა ლიკონი კი

სოკრატეს სიტყვის გადმოცემას განაგრძობდა:

"სმენაც კარგი მაქვს. მე მესმის, რასაც გვპირდებიან დემაგოგნი, შემდეგ კი, რასაც ხალხი ამბობს ამ დაპირებათა შესრულებისა გამო. მე თხუნელა ვარ, მიწისქვეშ ხვრელნი რომ გაჰყავს. მეხი ვარ, მაღალ ხეთ რომ ეცემა. ქარი ვარ, ნისლს, მტვერსა და ღრუბელს რომ ფანტავს, ჰაერს რომ სწმენდს. ჩემი ბრალი არ არის, თუ ზოგ ვინმეს ქარისა და მეხისა ეშინია. მე, ძვირფასნო, ხილვასა და სმენას გასწავლით, ოღონდ ამასთანავე გასწავლით აზროვნებასა და შეპირისპირებას..."

ანიტე ყოველ ღონეს ხმარობდა, რომ თავი მშვიდად დაეჭირა. ლიკონი კი zosozádnoco:

ეს იყო კერამეიკონში ამას წინათ. — იქაურ მეთუნეთ მიმართავდა. ვუსმენდი და ვხედავდი, რა ზეგავლენასაც ახდენდა წვრილ ხელოს ნ ხალხზედ, ჩვენს დროში თავის გატანა რომ უჭირს.

კიდევ რას ამბობდა? — ვერ მოითმინა ანიტემ.

ლიკონი განზრახ გულგრილი კილოთი განაგრძობდა თავისი სიცრუის benshongali:

სწობედ შენზედ ლაპარაკობდა. იმაზედ ლაპარაკობდა, რომ შენი შვილი ფუფუნებაშია ჩაფლტლი, თითქოს სამეფო გვარის შთამომავალი იყოსო, ათავე დროს კი ჩვეულებრივი მეტყავის შვილია, რომელიც სხვათაგან ოდენ

იმით განსხვავდება, რომ ზანდუკი ვერცხლითა აქვს გამოტენილიო. — რა უნდათ ჩემგან?! \_\_\_\_\_\_ კიარედ შესძახა ანიტემ. — ნუთუ მეც უნდა გავლატაკდე იმისა გამო, რომ ათენი სავსეა ლარიბ-ღატაკი ხალხით? ქალაქში უსაქმურთა ბრბოებია — რა ვქნა, მივატოვო საქმე და იმათთან ერთად ვიგორავო სანაგვეთა ზედან? ან არადა, ვათავისუფლო მონანი და ამით ვამრავლო რიცხვი უბედურთა, რომელთა თავშესაფარი არცსად გააჩნიათ? ხომ არ უნდათ, რომ სახლი დავაგდო და ტილიან უბირთ შევერიო სადმე თაგვებითა და ვორთაგვებით სავსე სოროში?

ეჰ, რა იოლად ცხარდები, საყვარელო ანიტე. მე მარტო ის გითხარი. რაც მოვისმინე. სულაც არ მინდოდა შენი წყენინება...

—შენ იქნებ არ გინდოდა. მაგრამ იმ ცრუბენტელა მაწანწალა სოკრატეს ხომ უნდოდა ჩემი მშეურაცხყოფა, ჩემთვის ნაწლაცების დაყრევინება... რა უძლური ვარ იმის წონააღმდეგ, ხალხის საყვნრელი ფილოსოფოსის წინააღმტეგ!...

ლიკონმა მხრები აიჩეჩა, ხელი ჩაიქნია და წამოდგა.

ანიტემ ხელისგულები ჩამოისვან სახეზედ, თითქოს დანწელობა ეუნდა ჩამოიბანოსიე მდიდრული მოსასგამის ქალთა მარცხენა მხარეზედ გადაიგდო და პირველი გამოციდა, — აბლ აც ა

ისინი პორტუცით ფავიდნენ აგორიზედ, შთრიახლო, კოლონასთან, შეგგუფებული ხალხის წონაშე ხიტყვას ამბობდა ვილაც კაცი — გმუხი, ფეხშიშველი, მელოტი, გაცვეთილი ჰიმატიონო ემოსა. ანიტე შევრთა, სხვა მხარეს წავიდა. მაგრამ სხვა მხარესაც ის ფეხშიშველა, მელოტი, გმუხი მოხუცი დაინახა, რომელიც ახლა სხვა შეგგუფულთ ესაუბრებოდა. ანიტე შეყოტმანდა. გაუბედავად შეჩერდა, ლიკონს მიუბრუნდა:

— რა იქნება, ჩვენც მოვიხილოთ ამისი განთქმული სამეანო ხელოვნება! სახეები მოსასხამებით დაიფარეს და ყური მიუგდეს. ძლიერი ხმა ქუხდა:
— მე თხუნელა ვარ, მიწისქვეშ ხვრელნი რომ გაჰყავს. მეხი ვარ, მაღალ ხეთ რომ ეცემა, ქარი ვარ, ნისლს, მტვერსა და ღრუბელს რომ ფანტავს, ჰაერს რომ სწმენდს. ნეტავი რისთვის არიან, ათენელნო, ამქვეყნად ისინი გაჩენილნი, ვისაც ქარისა და მეხისა უშინდა?!

ორატორი მობრუნდა, და ანიტემ დაინახა — თუმცა სოკრატეს სიტყვებით ლაპარაკობდა, მაგრამ სოკრატე არ იყო.

ა სოკრატემ ისაუზმა და აკადემეს გიმნასიაში წავიდა. იქ ხშირად დადიო-

და მეგობრებთან სასაუბროდ და მტრებთან საკამათოდ.

ლიმნეს დემოსს ჩაუარა დიონისეს თვატრთან შეჩერდა, ჩაფიქრდა. რამდენი წელი გავიდა მას აქეთ, რაც აქ არისტოფანემ დასცინა თავის "ღრუბლებში", სოფისტად რომ გამოიყვანა? ოცდაოთხი ბევრი რამ შეიცვალა მაშინდელ "ღრუბლებსა" და ახლანდელ ღრუბლებს შორის განვლილ დროში.
რამდენგერ იქუხა ათენის თავზედ! რაერთი მეგობარი დავკარგე! ჩემო ალკიბიადე, რამდენი სისხლი მდენია შენთა უსწორმასწორო გზათა და საშინელი
ალასრულისა გამო! ახლა სხვა საყვარელ კაცთ არ იკითხავთ: პერიკლე, ანაქსაგორა, ევრიპიდე... ყველანი ელისიაში გაიხმო ღმერთმა ჰადესმა... ამ კაცთა
გასვლამ საშინლად გაალარიბა ათენი! თდენ მელა დავრჩი, ბერიკაცი, დავეხეტები ქუჩაქუჩი, ვურიგებ კაცთ ჩემთა აზრთ და ერთადერთ მიზანს ვესწრაფვი: შევცვალო ადამიანი, უფრორე უკეთესი გავხადო, ნუთუ ჩემი სურვილი
ისე უზომოა, რომ ესდენ მცირეს ვალწევ?

გზა განაგრშო. და შინაგან ხმას მიაპყრო ყური, თავისი დემონიონი აფრთხილებს ნუ მიდინარ აკადემიაშილ სოკრატე ისეგ ჩერდება, რატომა რა
საფრთხე მელოდება იქ? თუ ჩემი ჯერიც დადგა? ... კაცმა რომ თქვას, რატომაც
არა? განა არა ეთქვი ყველაფერი რაც მინდოდა? რაც მინდოდა — ალბათ ყველაფერი ეთქვი, მაგრამ ყველაფერი გთქვი თუ არა, რაც უნდა მეთქვა? ბევრი
რამ, წარსულში თქმული, დღეს უფრორე მეტად მოქმედებს და არცა მომავალში დაკარგავს თავის მოქმედებას დრო ულმობელი მოანგარიშეა: განუწყვეტლივ აკეირდება, ანგარიშობს, რა შესრულდა და რა დარჩაა შესასრულებელი
ჩემს ანგარიშზედ კილევ ბყვრი, ძალიან ბვერი დატჩა

სოკრატე აჩქარდა. აუცილებელია დღის სინათლეზე კვლავ გამოტანა ყველაფრისა,

რაიცა თქმულა, მაგრამ დღემდე არ აღსრულებულა.

აგორა გაღაჭრა, პორტიკის ქვეშ გაიარა და დრომოსისკენ - წმინლა გზისკენ გაემართა, რომელიც დიპილონის ჭიშკრამდე გაღის, შემდეგ იქით, ქალაქგარეთ, აკადემიისკენ მიიმართება. უკვე ახლოს იყო, რამდენიმე ნაბოლმენ, მორემ თავისმა დემონიონმა ისევ გააფრთხილა: იქით ნუ მიდიხარო! სოკრატეს უკეუ შეჩერება უნდოდა, ოდეს აკადემიის კარებში მელეტი შეამჩნია ანიტეს შვილთან ერთად. ორივ დიდის მოკრძალებით მიემშვიდობა ფილოსოფოსს. ისიც იმათ შეჰყვა.

ახლა რარიგ შეხედნენ ლიკონი და მისნი მიმღევარნი! მლიქვნელური აღტაცებით,

მაამებლური ზარ-ზეიმით, ტაშით...

სოკრატე მეგობართ მიესალმა. ვერ შეამჩნია, რაოღენ გონებაწამხღარნი და ფერმკრთალნი იყვნენ ისინი. ვერც ის შეამჩნია, როგორ გაღახეღეს ერთიმეორეს ლიკონმა, ანიტე-უმცროსმა, მელეტმა და ანტიფონტის მოწაფემ სპეკიონმა, უხმოღ შეთანხმებულთ იმაზედ, თუ ვინ ვის შემდეგ ილაპარაკებდა.

მაღალფარღოვანი სიტგვანი ქებისა, მლიქვნელობისა, მონური მორჩილებისა აცვივოდა

სოკრატეს მელოტ თავზედ.

ლიკონმა პირველმა გამოაგო ენა: მან განაცხადა, სოკრატეს პირველობა ყველა ათენელს შორის უდავოა, რადგან ამისი სიტყვა და საქმე ერთიმეორეს არ შორდებაო. ანიტეს შვილმა, ამ ცბიერმა ვაჟბატონმა, ოჯახში განებიერებულმა, მანკიერებასა და გახრწნილებაში ჩაფლულმა, სიმართლით დაიწყო: იმ ღროს, ოდეს ბევრნი დიდძალ ფულს იღებენ წვრილმან რამ რჩევაში - თუ კითარ უნდა წარემატოს კაცი პირად საქმეშიო, სოკრატე დელფოს ორაკულის მიერ დამოწმებულ თავის სიბრმნეს სუყოველ კაცს უფასოდ სძღვნისო, იმათაც კი, რომელნიც არ ითხოვენ, ასწავლის, რარიგ უნდა გახდნენ უკეთესნი და უფრო ბედნიერნიო...

პლატონს ყურადღებით ეჭირა თეალი, ვინ და როგორ ლაპარაკობდა, - შეშფოთებული იყო. დაინახა - ლიკონმა თვალით ანიშნა, და სიტყვა სპეკიონმა აიღო, ახალი ფორმაციის თავგადაღებულმა სოფისტმა, სოკრატეს ისეთივე მტერმა, როგორიც მისივ მასწავლებელი ანტიუონტი იყო. ხმელ სახეზედ აღბეჭდილი მოთაფლული ღიმილით დაიწყო სპეკიონმა,

ოვალთშაქცურად წუხდა:

- და აი ხეღავ, სოკრატე, მაინც არიან უმადურნი, რომელნიც შენს გულუხვობას არ აფასებენ და ერთიმეორის მიყოლებით აცხადებენ, რომ თუკი შენ თვითონ არ აფასებ შენს რჩევა-დარიგებას, მაშ ამისთანა არც რჩევას და არც დარიგებას არავითარი ფასი არა ჰქონია.

- ვისთვის არა ჰქონია, სპეკიონ! - შეედავა სოკრატე. - იმათთვის ვისაც ვესაუბრებით, ჩემთვის თუ საზოგადოებისთვის? ჩემთვის მნიშვნელოვანია, რომ ჩემთა მოწაფეთაგან და ერთგულთაგან, რაც შეიძლება, უმეტესმა აითვისოს ის სათნოებანი, რომელთა ზედან დაფუძნებულია ოჯახისა და სახელმწიფოს კეთილდღეობა. როგორა ფიქრობ, ღირსეულ კაცთა რიცხვის გაზრდა უსარგებლო საქმეა და არავითარი ფასი არა აქვს?

ზევსს გეფიცები, ეგრე არა ვფიქრობ! - შესძახა სპეკიონმა, - მე ოღენ ის გავიმეორე,

რასაც სხვანი უბნობენ.

- შენ იმიტომ გაიმეორე, რომ თავაღ გეპარება ეჭვი. შენც გიცხადებ და სუყოველ სხვასაც: მე არავისგან გასამრჯელოს არ ვიღებ, რადგან არ ვიყიდები, - ყურადღება არ მიაქცია სპეკიონის სახის უკმაყოფილო გამომეტყველებას და განაგრძო: - არცროდის გავხდები ის მონა, ვინაც ვალდებული იქნება, რომ ფულის მიმცემს ესაუბროს. მე თავისუფლება მინდა. თავისუფლად უნდა განვსაჯო მეგობართა თანა, მიწყივ გაუყარ, სათანალო მოყვსთან ერთად უნდა მოგიძიო ყოველი, რაიცა უფრორე სრულყოფილს

გახღის კაცსა. ჩემთვის ჯილღოა იმის შეგნებ<mark>ა, რომ ქვეყნაღ უფ</mark>რორე სრულყოფილ კაცთ ვამრავლებ.

მელეტმა პრანჭეით გადაიგდო მოსასხამის კალთა მხარზედ და თავხელურად გადგხედა

სოკრატეს:

- ამით იმის თქმა გინდა, რომ კინც სოფისტებთან სწავლობს და ფულან მხლის, სათნოებისკენ ანდა სრულყოფილებისკენ არ ისწრაფვის და ოდენ პარად გამორჩენაზედ ფიქრობს, არა? ხომ არ გეჩვენება, რომ მსგავსი მტკიცებით შეურაცხეოფ სოფისტთ, იმათ მოწაფეთ და კიდევ ბევრ ვინმეს, ვინაც ახლა აქ იმყოფება? რაკი შენ, ვინაც მუქთად ასწავლი, გადაჭრით არ თვლი თავს მონად, მაშ, გეტყობა, სიბრძნის სხვა მოძღვარნი მონებად წარმოგიდგენია, იმათი მოწაფენი კი - მონათმფლობელებად.

პირველი, მოულოღნელად ძლიერი დარტყმა. სოკრატეს მეგობართ შეჭირვებულთა გრძნობით მიაპყრეს მზერა თავიანთ მოძღვარს. იმან კი მშვიდად გასცა პასუხი

მზაკვრულ ბრალღებაზედ:

- კინც კისმე ფულს ართმევს, იძულებულია და იმიტომ იქმს იმას, რისთვისც

საზღაურს იღებს. იქნებ აგრე არ არის?

ლიკონმა ხელისგული ჩამოისვა ფიჩხიეით ხეშეშ წვერზედ, ხელი ჩაიქნია, მაგრამ მბრძანებლური ჟესტი შუაგზაზედ შეწვეიტა და ვიწრო ბაგენი მლიქვნელური მორჩილებით

მოღრიცა:

- ვერც ერთი ჩვენგანი ვერ შეეღრება ახოგატეს თავმდაბლობაში. ეს ყველაზე უფრორე თავმდაბალი კაცია მზისქვეშეთში. არავის გასამრჯელოს არ ართმევს, რამეთუ არავისი მონობა არა სურს, იმ სასმელ-საჭმლითა და სამოსითაც კმაყოფილია, რითაც მონაც არ იქნებოდა კმაყოფილი. მე რომ მე ვარ, - ამას აქ საქვეყნოდ ვაცხადებ - ჩემთა მოთხოვნილებათ იმ ღონეზედ დაბლა ვერ დავაყენებდი, რომელი ღონეც მონას შეპფერის: - და გესლიანი ღრეჭით დაუმატა: - არ შემიძლია და ვერ ვივლი ფეხშიშველი, ნახევრად შიშველი, ეერ მოვითმენ შიშშილსა და წყურვილს...

მელეტმა, სპეკიონმა და ანიტემ ბოროტად გადაიხარხარეს.

სოკრატემ კი ზომიერება შეინარჩუნა და ასე მიუგო:

- ბეგრი ფიქრობს, რომ კმაყოფილება და კეთილდღეობა - გის არა სურს ერთიცა და მეორეც! - ფუფუნებასა და სიმდიდრეშია. მე კი მიმაჩნია, რომ ყოველგვარ მოთხოვნილებათა უქონლობა ღმერთთა თვისებაა. რაც შეიძლება ნაკლებ მოთხოვნილებათა ქონა იგიგ ღეთაებრიეთან მიახლოებაა. ხოლო რაც ღვთაებრივთან ახლოა, ის საკაცობო სრულყოფილებასთანაც ახლოა.

- ბრწვინკალეა! - გაისმა ხმები.

- ბრწყინვალეა, - ჩასჩურჩულა ლიკონმა მელეტს. - თავად მიძვრება იქით, საითაც ჩვენ გვინდა მაგის შეტყუება. ახლა შენ, მელეტ, მიდი, დამცინე.

მელეტმა ხელები გაშალა:

- ჰოი, ძვირფასო ლიკონ, ღაგცხო, მაგრამ რა დაგცხო! ვაი, შე საწყალო... გამოდის, რომ ძალიან შორსა ხარ სრულყოფილებისგან! ახლავე გაიხადე სანდალნი, დააგდე ქლაშნიდი, წუთითაც არ დარჩე ამ სამარცხვინო მდგომარეობაში!

- მე როგორდა მოვიქცე, სოკრატე? - ყალბი გულუბრყვილობით ჰკითხა ანიტემ, -

სულ გავიხადო? მეც მინდა ღვთაებრივთან მიახლოება...

- შენ უკვე ძალიან ახლოსა ხარ ღვთაებრივთან, საყვარელო, - უთხრა ლიკონმა, - ლამის ხელით შეეხო. ჩვენს შორის სოკრატე ხომ ერთაღერთია, ვისაც ლმერთი ეცხადება და ესაუბრება კიდეც. მაგრამ ღმერთთან ვის შეუძლია საუბარი? ისევ მხოლოდ ღმერთს!

ღარტყმა ისეთი გამანაღგურებელი იყო, რომ სოკრატეს თეალთაგან ნაპერწკალნი

დასცეთედა. ფეზები განზედ გადგა, გაილაჯა, რომ თავი უფრო მტკიცედ ეგრმნო. ყეელანი გაისუსნენ ლიკონის არაორაზროეანი ბრალღებით მყვაუნიტულნი. ახლა სოკრატემ წამერთ თაზრა, რომ მტერთა შორის იყო, რომელ მტკრთად უფრო მეტი სწადდათ, ეინემ უბრალოდ იმის დამცირება და გამასხარავება გაველები

ღუმილი მელეტმა დაარდეთა, ქარგად ნაქალბეკი ცბიერებმი ჩაფლიატოეკე

- ეგ როგორ, ზეესსა კფიცავ? მზისქვეშეთში ყოვლის უფრორქსისვშლაბალი კაცი და დმერთი?

ლიკონმა დამაშშვიდებელი კილოთი მიუგო: სალაამახენ მიბემო შომ არიამ და

- კიზუმრე, მეგობარნო.

- ეგ მთლად ჩუმრობა არ პრიზ, ლიკონტ ჩზერია სპექიონტ- აზაქმხონარით ერთი, კაცთაგან რომელი ღაიტრაბახებს, ღემონთან ჩშირი ურთშერზობა შაქვსო... მაპატიეთ! ღემონიონი უნდა მეთქვა! - სპეკიონმა გარშემო მეოფთ თავთნი მწვანე ცივი თვალებით გადაჩედა, - თქვენგან ვერცვინ? - დაიცადა, - აგრვა, ქერცვინ? სინებე ჩემი აღტაცება, სოკრატე! მე მეშინია ხმამაღლა თმის გამოთქმა, რაზელაც აწ ჰქა გფიქრობთ, - ვაითუ ღამსაჯონ ღმერთთ, ვისთანაც შენ აგრე რიგად ახლოსა ხარ. ქინრცის, იქნებ. მომაცვლინონ კიდეც, რაკი შენს ღვთაებრივობას არა ეცნობ...

- ეგ სიმღაბლეა, სპეკიონ! - აღშფოთებით შესძახა პლატონშა, - საღ გაგონილა აგრე

ვველაფრის შერყვნა და დამახინჯება, ისიც სოკრატეს წინააღმდეგ!

- კინ არის ეს ყმაწვილი? - სპეკიონმა ისეთი სახე მიიღო, კითომ არ იცნობდა პლატონს - აჰ, კიცი, ვიცი, ნეტარხსენებული სისხლიანი კრიტიას მმისწულია...

- კიდეე უფრო ბინძური სისაძაგლე ამასა ჰქვია! - შესძახა კრიტონმა. "შენ პატიესა სდებ შენს მასწავლებელს ანტიფონტს და აღემატები კიდეც, მაგრამ ფრთხილად, აღსასრულშიც არ აღემატო და იმაზედ ადრე არ მოხედე ჯალათის ხელში!

სპეკიონი და ლიკონი კრიტონზედ თავდასასხმელად გაემზადნენ, მაგრამ ანტისთენე უფრო მარჯვე გამოდგა - მაშინვე კრიტონთან გაჩნდა.

- აი,რარიგ მოქმედებს სოფისტთა ეჭიგონი! ეს უკვე სიბრძნის მოყვარული კი არა, საქმის უკუღმა გადაბრუნების მოყვარულია! სიტყვას კერ იტყვი, რომ კუდი არ გამოაბას...მიზანი?

- ღამშვიღღი, ძვირფასო, - აცალე ხმეკიონს თავიხუფლად ლაპარაკი, - სიტყვარა ამგვარ ჯამბაზობასაც თავინი მარილი აქგს. კარგად გავიგებთ, რაც არის სოფისტი. სათქმელს ბოლოც მოაყოლე, სპეკითნ, გთხოვ.

სპეკიონმა თავისი მწვანე თვალები მოჭუტა: "

- არა, არ მოვაყოლებ! მაგრამ ერთი რამ უნღა გკითხო, ხოკრატე. მიპასუზე, თუ

შეიძლება. მართალია, რომ ათენში ახალი რელიგია შემოგაქვს?

სოკრატეს მეგობართ თაქზარი დაეცათ, მოწინააღმდეგეთ ყურები დაცქვიტეს ყველა გაირინდა. სოკრატეს ზურგზედ ხუსხმა გადაურბინა. მიხედა, რომ ხაფანგში მოხედა. თავმოყრილო გადანედ-გადმოხედა, - მისი გადმოკარკლული თუალები ჩვეულებრივზედ უფრო ელავდნენ: სახეები, სახეები ირეოდნენ მის წინ: მეგობრულნი - დანალულიანებულნი იყვნენ, მტრულნი - ბოროტად აღრენილიყვნენ, და ყველა ელოდა, დააღწევდა თუ არა თავს ამ ფაცერკოდს. სოკრატემ ნებისყოფა დამაბა, ნელ-ნელა სმლია დაბნეულობას. თავი იმდენად დაიურვა, რომ მისი ხმა ძველებური სიმტკიცითა და რიბით გაისმა:

- მოხარული გარ, საყვარელო: შენ იმაზედ დაიწყე ლაპარაკი, რაც შენთვის ნათელი არ არის და, ჩანს, არც ზოგიერთ მსშენელს გაეგება. აბა, დაუფიქრდით, მეგობარნო, დედამიწაზედ, წყალში და ჰაერში მცხოვრები რაოდენი არსება დაბადეს ღმერთთ, ოღონდ ოდენ ადამიანი შექმნეს ხატად თვისად - თავიანთი მსგავსი. შესძინეს სრულქმნილი სხეული, კიდევ მეტი - სული შესძინეს, ყოვლის აღმატებული საუნჯე. სუყოველი ქმნილებიდან მხოლოდ ადამიანი, - მერე რა ეუყოთ, რომ მოკვდავია, - დზოვრობს დედამიწაზედ უკვდავ ღმერთთა მსგავსად. გრძნობა და გონება მინი აღჭერეილია შექმნის უნარით, და ქმნის იგი არა ოდენ ყოველდღიურ ცხოვრებაში მოსახმარ საგანთ, არამედ ხელოვნების ქმნილებათაც - ქმნის სიტყვათაგან, აზრთაგან, მარმარდლესგან, საღებაეთაგან, ბგერათაგან, ხმათაგან, შუქისგან და ჩრდილთაგან...

მეგობართა მოწონების შეძახილებმა დაფარეს სოკრატეს ხმა. მაგრამ ფელში მარყუჟმა

მიუჭირა:

- ეგ შენი ნათქვამი ისე ხომ არ უნდა გავიგოთ, რომ სოკრატე აღამიანს ღმერთს უსწორებს? - ღაეკითხა ლიკონი.

- არაფერი მსგავსი სოკრატეს არ უთქვამს! - წამოიყვირა ანტისთენემ.

- სიტყვათ ისე კლაკნი, როგორც გული კუდს! - აღშფოთებით ჩაურთო აპოლოდორემ.

- ეს ღაკითხვაა და არა კამათი! - რისხვით წარმოთქვა ფედონმა.

ლიკონმა კმაყოფილებით გაიცინა:

- ღაკითხვა? საიღან გაჩნდა აქ ეგ სიტყვა? რისი შეგეშინღათ, ძვირფასო სოკრატელნო? - ჩვენში ხომ სიტყვის განუსაზღვრელი თავისუფლებაა; ამაღ მთელი მსოფლიო გვაღიღებს. თქვენ კი ღღუს ისეთსავე შიშს აუტანიხართ, როგორაც ტირანიის ჟამს. რატომ?

სოკრატემ მაგრად შემოიხვია ჰიმატიონი, თითქოს თავს ახალი თავღასხმისგან იცავსო. რომ ღაინახა, - ყველას თვალი იმისკენ იყო მიპყრობილი, ნებისყოფა მოიკრიბა

ღა წართქვა:

- ზოგნი კაცნი ფრიად ცღებიან, ოდეს ვარაუღობენ, ცხოვრების საკითხთა მიგან უკუ კარგად ვერკევვით და რაღა საჭიროა ზედმეტი ფიქრიო. მე კი მგონია, ღმერთთ კაცო საშუალება მისცეს, რომ ყოველ თავიანთ მოქმედებაში, ყოველი საქმის გადაწყვეტაში ცოდნით ხელმძღვანელობდნენ. ამად საჭიროა ადამიანის გონის განვითარება, მისთვის იმის ჩვენება, თუ რა არის სასარგებლო, რა არა, რა არის სათნოება, რა - მანკიერება. მაგრამ უწინარესად აღამიანმა უნდა შეიცნოს თავი თვისი. მაშინ ჩახვდება იგი, აქვს თუ არა ამა თუ იმ მოღვაწეობის უნარი, იმ საქმის აღსრულების უნარი, რომელი საქმეც ვალად აღევს. - სოკრატე უფრო ლაღად სუნთქაუდა, ხმა გაუმაგრდა. - საკუთარ თავში ჩახედვაც ისევე უცილობელია, როგორაც გარემოს მოხილვა. კაცი გულდასმით უნდა ამფრობდეს ყურს თავის თავს, რათა ესმოდეს ის შინაგანი ხმა, რომლითაც ადამიანში ღვთაებრივი მეტყველებს, თუ არა ეს გამაფრთხილებელი შინაგანი ხმა, ადამიანი ბრმად გადაწყდებოდა ათასგვარ უბედურებას. ეს ხმა ოდენ ჩემი უპირატესობა არ არის, მარტო ჩემი ნიჭი არ არის. ჩემი უპირატესობა სხეათა წინაშე მხოლოდ ის არის, რომ მახეილი სმენა მაქვს და კარგად მოსმენა ძალმიმმს...

სოკრატეს მეგობრები შეჩოჩქოლდნენ, რაც ნიშანი იყო იმისა, რომ გულისჟურით უსმენდნენ, მაგრამ დაძაბულობა არ შენელებულა. მელეტმა ჩურჩულით ჰკითხა ლიკონს - სოკრატეს რა აქვს მხედველობაში, თავის დემონიონზედ რომ ლაპარაკობსო: მხოლოდ ამისი პრივილეგიაა, თუ იგივე დემონიონი ჩვენც გვევლინება ხოლმეო? ლიკონმა ვიწრო თავი გააქნია ნიშნად იმისა, რომ არ იცოდა, რა ეპასუხა. მელეტმა ახლა ის ჩაუჩურჩულა - სოკრატე ხომ არ ცდილობს, რომ თავისი ახალი რელიგია ყველა მსმენელს მოახვიოსო?

ლიკონმა ჩხინკორა თითები იღაყვში მოუჭირა მელეტს:

შენ ძვირფასი აზრი გამოთქვი, მელეტ! მაგრამ ამჯერად კმარა ამის ღემონიონზელ ლაჰარაკი: ამან ისედაც იმაზედ მეტი იყბედა, ვიდრე გვეჭირვება.

ლიკონმა გამჭვალავად შეხედა სპეკიონს, რადაც ჩასჩურჩულა, იმან კი სოკრატეს

Jambs:

- მაშ, აბა, თვითონ აღამიანს არა სცოდნია, რა არის სასარგებლო და სათნო? მაშინეე ლიკონის მინიშნებით სოკრატეს კითხვები დააყარეს ლიკონის სხვა ძუმხრეებმა და ნაშეგირდლებმა.

- მაშ, ვისაც ბრძენთაგან სოკრატესთან არ უსწავლია - სულ მოლაც ებერია და, თვითმკვლელის თუ გიჟისა არ იყოს, ან ცეცხლში ღაიწეავს თავს, ან კლღეზედ

გაღავარდება, ან ზღვაში?

ქირქილი გაისმა. მაშინ კიდევ ერთმა მამლაყინწამ, რომელიც სხუებთან ერთად გამოცხადდა, რათა სოკრატე გაეცამტვერებინათ და საეჭვო დიდების ერთი ნაგლეჯი მაინც წაეღოთ, აღტყინებით შეჰყვირა:

უსოკრატეოდ აბა დაღუპულნი ვყოფილგართ და ეგ არის!...

- წყნარად, მეგობარნო! - გააწყვეტინა ლიკონმა მკვეთრი ხმით, - მე ნებას არ მოგცემთ, რომ დასცინოთ იმ ადამიანს, რომელიც ყოველთა ელინთა პატივისცემის ღირსია, - სოკრატეს მიუბრუნდა. - ჩვენ გვაინტერესებს - მან ხაზი გაუსვა "ჩვენობით" ნათქვაში სიტყვის წონასა და იდუმალებას. - ჩვენ გვაინტერესებს, რას ფიქრობს ხოკრატე სახელმწიფოს სათავეში მღგომ კაცთა გამო, იციან თუ არა იმათ, რა არის სახარგებლო და სათნო, თუმცა ისინი შენი მოწაფენი არცროდის ყოფილან, სოკრატუ?

მსმენელთ მღელვარება დაეტყოთ, ყველას მოეჩვენა, რომ სოკრატეს აღსასრული დადგა. მაგრამ ის უკვე მოერია შიშის გრძნობას და მხიარულად ამეტყველდა, როგორც

ყოველთვის, როცა მოწინააღმდეგეს ეკამათებოდა:

- ცნობილია, თუ არა თქვენთვის, მეგობარნო, რა არის პირისწყალი, ანუ სინდისი? ეს სიტყვა, მგონი, მოიგონა ღა შემოიღო ჩემმა საყვარელმა ევრიპიღემ. რაც ღრო გაღის, სულ უფრო მეტ ფასსა ვღებ ამ სიტყვას, ამ ცნებას და მოვუწოდებ ყველას, ვინაც ახლა ლიკონმა სიტყვა "ჩვენობით" აღნიშნა, რომ თვითონ ჩაიხედონ საკუთარ სინდისში. უკეთუ ღღემღე არ იციან, რა არის სათნო ღა სასარგებლო, ღაღათუმცა აგერ ნახევარი საუკუნეა ექადაგებ ამას ათენის ქუჩებში, მაშინ მზადა გარ, რომ კიდევ გავიმეორო. ვიცი, ხალხის ბელაღთა, დემაგოგთა შორის, -სოკრატემ თავისი გაღმოკარკლული თვალები ლიკონს მიაშტერა, - არიან ჩინებულნი ორატორნი, და ისინი ცღილობენ ხალხის სიყვარულის მოპოვებას, რისთვისაც სიტყვათ გულმოდგინედ არჩევენ. მაგრამ ორატორული ხელოვნება, რომელიც მოკლებულია იმის ცოდნას, რაც საზოგადოებისთვის სასარგებლოა, საზოგაღოებისთვის სასარგებლო არ არის, ცრუა ღა მავნეა.

მოწონების შეძახილები მეტია, ვიღრე წინააღმდეგობის წამოძახილები. სოკრატე

აენთო. სიფრთხილე დაივიწყა, ხმამაღლა ამეტყველდა:

- ღემაგოგი მოწოდებულია, რომ ხალხის მახვილი და შუბი იყვეს, ხალხს ღირსეული ცხოერება მოუპოოს. ეისაც საზოგადოებისთვის სარგებლობის მოტანა სურს, ყველაფერზე მაღლა საზოგადოებრიე სარგებლობას უნდა აყენებდეს და არა პირადს.

მოწონების ქარიშხალმა მოიცვა თვით მოწინააღმდეგეთა ნაწილი.

მელეტი ამ ქარიშხლის ჩაწყნარებას ცდილობს, ხელსა სწევს და ყვირის:

- წყნარაღ! წყნარაღ! ილაპარაკებს დემაგოგი ლიკონი!

ლიკონმა დაიცადა, როდის ჩაცხრებოდა ენებათა ღელეა, და დაძაბულ ღუმილში

ხაზგასმული მნიშვნელობით ალაპარაკდა:

- მაგას რომ ამტკიცებ, ალბათ დარწმუნებული ხარ, რომ ახლანღელნი შმართველნი უფრო საკუთარ გამორჩენაზედ ფიქრობენ, ვიდრე ათენის კეთილდღეობაზედ, და რომ ამისთანა მმართველია უპირველესად ყოვლისა ღემოკრატთა მეთაური ანიტე...

ლიკონმა განზრახ შეისვენა, და ღუმილში გაისმა სოკრატეს გესლიანი კითხვა: - ლიკონ, შენ რა, ეჭვს გამოთქვამ, რომ ჩვენი ხალხისმოყვარე ანიტე ხელს ულამაზო საქმეთა შიგან ურევს?

სოკრატეს მეგობრებმა ხარხარი ატეხეს. ლიკონს მიწისფერი დაელო

- ეგეთი ეჭვი შენა გაქეს! - შესძახა მან.

- მაგრამ, საყვარელო ლიკონ, მე ხომ არც ანიტე და არც შენ არ დამისახელებიზართ. სოკრატეს მომხრეთა სიცილმა ახალი ძალით იფეთქა: იციან, რომ ლეკონის ღაქირავება ნებისმიერ საქმეზედ შეიძლება, ისეთზეც კი, რომელიც მიშართული იქნება ათენის ღემოკრატიის წინააღმდეგ. about the same of the

სოკრატე იერიმზედ გადავიდა:

- ან იქნებ თვალებში ვერ იყურები, ლიკონ, და ვერა ზედავ, ყველაფერი რიგზედ გვაქეს თუ არა? სამართლიანობის ქალღმერთის სახელს გაფიცებ, რომელსაც აგრე ხშირად კუხმობთ, ჩვენში რამე გაუმჯობესება შეიმჩნევა თუ ყველაფერი წყალს მიაქვს?

მრავალი ხმა ბრბოდან:

- წყალს მიაქვს! წყალს მიაქვს!

ეს ხმები სოკრატეს სასარგებლოდ გაისმა და არა ლიკონისა. ისე ჩანდა, რომ ლიკონი კუთხეში მოემწყვდა, და სოკრატე იმარჯვებდა.

ლიკონი დაძაბული და ფერწასული იდგა, სახე ჩასტეტკოდა, მაგრამ აი ხელი ასწია,

tolle Ocheby

- გესმის, სოკრატე? გესმის, რარიგ აღვიძებს ხალხში შენი საუბარი ამბოხის სულს ღა რარიგ უბნევს თავ-გზას?! ნუ, ძვირფასო, ნუ გეშინის, მე მხოლოდ სიმართლეს გელაპარაკები, შენთვის სიკეთე მსურს, რამეთუ სიმართლე არცროდის საზიანოა, სიმართლე ყველას შემწეა, ჰოდა, სიმართლე ის არის, სოკრატე, რომ შენ სათნოებას კი არ ასწავლი, არამედ რყვნი ჩვენს ახალგაზრდობას!

თავად ანიტე, მელეტი და სპეკიონიც კი ღამუნჯდნენ, ლიკონის სიმარჯვით გაოცებულნი, და იმათი აღტაცება ხოფისტიკით, რომელხაც ბოროტებით სიკეთის ჩახშობა ძალუმს, ახლა ბევრად უფრო დიდი იყო, ვიდრე მაშინ, აქ რომ მოვიდნენ.

აპოლოღორემ კრიტონს წყნარად უთხრა:

- სოკრატეს ხვედრი მზარავს...

- მე ათენის ხვედრი მზარავს, - ხმამაღლა შეუპასუხა სოკრატი, რომელმაც აპოლოდორის სიტყვები გაიგონა.

6

ანიტე-უმცროსი და პოეტი მელეტი სიყვარულის სახლში წავიდნენ.

ეროსის პატარა ქანდაკება რომ დაინახა, ანიტეს გაეცინა:

- სალამი, მეფის ასულის ფსიქეს სატრფოვ! გეთაყვანები, თუმცა უღმერთო სოკრატემ ღმერთობიდან დემონაღ ჩამოგაყენა... ჰეი,დემონასა! — მიუბრუნდა აფროდიტესეული სამოთხის მფლობელ ქალს, - ჩვენ გვინდა, რომ ამას მსხვერპლი შევწიროთ!

ღემონასამ სტუმართ ოლეანდრის ყვავილნი მისცა საზორველად.

- მე კი თქვენი მობრძანების პატივსაცემად, ძვირფასო სტუმარნო, როგორც ყოველთვის, აფროდიტეს მიგაგებ პატივს.

ღემონასა ღმერთქალთან მივიდა და მის ფერხთით არაბული ფისის მარცვალნი

ღააკმია.

შემდგომ სტუმარნი ღაჩჩა და ტაში შემოჰკრა. მძიმე კრეტსაბმელნი გაღაიწია, და შემოვიდნენ ქალიშეილნი - ამა სახლის ყველასათვის ცნობილი სამკაუტენი.

- პთენის დამეული ცის პირველი სიდიღის შვიდი ვარსკვლაში - ბატრაბახა

დემონასამ.

- შვიდი გარსკვლავი ბრუნავს შენი სახისა გარშემო, ოღენ მცითექმთმებთა მსგავსნი, ო, ღემონასა, რომლის სილამაზეს დაუჩრდილავს ყოველნი გარბუკლაქნი, მმექმიერო, შშვენიერო, მაგრამ მიუწედომელო! - სახელდახელოდ წაულექსა, მელეტმა.

ანიტე თვალებმოწკურული აკვირდებოდა დემონასას და უეცრად ამ მოწიფული ლამაზი ქალის სახით წარმოუდგა ჯადოქარი კირკე, რომელიც ოდესღაც თავის

კუნძულზედ დაუხვდა ოდისეგსს, ითაკის მეფეს.

კირკე კირკე, მზის ღმერთის ჰელიოსის ასული. ახლახან ესმა ანიტეს სახელი მისი. როდის იყო? ვისგან ესმა? ვისგან და, სოკრატესგან - იმ კაცისგან, რომლის გულისთვისაც დღეს აქ მოათრია ეს ლექსიჯღაბნია ჯორი...

მელეტმა უკმაყოფილო სახით მოიშორა პირველი ქალიშვილი, რომელიც მოხეეგას

უპირებდა.

- არა, ეს ვერ ამაგზნებნ. მეორე!

ნეერა ღაიტოვა, უღაბნოს ასული, შავი ნაღეერდალივით მხურვალე. ენების ცახცახმა აიტანა. შესძაზა:

ა აი ეს იქნება ჩემი, კარგი?

ეს ჯამლოკია, რომელიც უკუ წლების მანძილზედ მუქთახორობდა მეტყავის ჭურქვეშ, ანიტეს სძაგდა, იმას კი არ ანგარიშობდა, რომ თვითონაც მამის ხარჯზედ მყოფი ასეთივე მუქთახორა იყო. სამაგიეროდ გარყენილებაში მელეტზედ უკეთეს თანამზრახველს ვერცვის იპოვნიდა.

- არა, ეგ ჩემი იქნება. - მოუჭრა ახლა ანიტემ.

ხოკრატე მოაგონდა, და ამან რადაც იდეა ჩააგონა. სახლის უკანა მხარეს გავიდა, სადაც საჭურისი მონები საქმიანობდნენ, და მალე შემობრუნდა, გრძელ მოსასხამში გახვეულიყო.

- ცოტა შემცივლა, - წართქვა. 🐝 🌭

მელეტი ჯერეთ კიდევ ათვალიერებდა ქალიშვილთ - თანაც უნდოდა, რომ დარწმუნებულიყი, ჯანმრთელნი თუ არიანო, - და, ბოლოს, ქარინა აირჩია, მდიდრულად მორთული ყვითელ-ოქროსფერი ძუ ლომი.

ანიტემ თამაში დაიწყო, რომლის აზრიც არავის ესმოდა; უკმაყოფილო საზე მიიღო.

- შენ რა, ღღეს გამოუძინებელი ხარ, ძვირფასო? - შეშფოთებულმა ჰკითხა მ<mark>ელეტმა,</mark> რამეთუ ეშინოღა, გაი თუ აფროდიტესეული სამოთხის სიამე ხელიღან ღამისხლ**ტესო:** თუ გუნებაზედ ვერა ხარ?

- პირიქით, ზევსსა ვფიცავ! ახლა ყოვლის უკეთეს სახადელზედ ვარ, როგორის

წარმოდგენაც კი შეგიძლია.

ანიტემ მოსასხაში განიძარცვა. ქეეშ ჯვალოს პერანგი გამოუჩნდა, როგორსაც მონგბი იცეამენ. საერთო გაოცებას ყურადღება არც მიაქცია, ისე გაიხადა ფეხზედ.

- რა საჭიროა, რომ თავი გაინებივრო, საკუთარ ძირებს კიდევ მეორეები მიამატო?

- შენიშნა მან.

მელეტი გამომცდელი თვალით უყურებდა. ჯვალოს პერანგი? შიშველი ფეხები? **რა** არის ეს - მღიღრის ახირება?

სახლის ღიასახლისმა სტუმართ იშვიათი ტკბილეულობა შესთავაზა. ანიტე სავარძელში გაიშხლართა, ფეხები გაჭიმა ღა ბუზღუნით თქვა:

-კუს შეჭამანდი? არა, არა! არცა კიდევ ღვინოში მოხარშული ბატკანი მინდა. ქაშაყი

mat

ჯონჯოლით? საწებლიანი ხბოს ხორცი? კეერცხი ქვირითით სკეითურად? არ დამანახოთ!

- შენ რა, უკვე გამოძები? კუჭი აგეშალა? - ჩაეკითხა მელეტი, რომელსაც პირწყალი

მოსღიოდა დასახელებული კერძებისა გამო.

- პირიქით, მშიერი ვარ. ისეთი მაღა მაქვს, ნუღარ იტყვი. ამიტომ, - ანიტე ღემონასას მიუბრუნდა, - ყველას თხის ყველი ღა ქერის პური მოგვიზღებოდა ეკა ქემ მელე

- რას ბოღავ? - განცვიფრდა პოეტი.

 - ნუ ჩქარობ, ძეირფასო სტუმარო, - უთხრა ღემონასამ, - თირკმელა სოკოსთან მერეული ნუშითა და სანელებლებით კარგა მაგრად შეზავებული ღვიძლის პაშტეტიცა მაქგს.

- არა, არაფერი აღმაგზნებელი არ გვინდა! - ჯიუტობდა ანიტე.

მელეტს ბრაზი მოაწეა. უყურეთ ერთი ამ ბატონიშეილს! და მან ჭირვეულად წარმოთქვა:

- მაშ, სულ უჭმელობა აჯობებს.

- შენ უკვე გამაძღარხარ და ეგ არის, კუჭიც მოგშლია, რაკი მადის გაღვიძება გინდა და იმას ნდომულობ, რაც სხეულსა და სულსა ვნებს. კეთილი ინებე, ძვირფასო ღემონასა, და მოატანინე, რაც გითხარ: თხის ყველი და ქერის პური.

ქალიშვილები სიყვარულით უღიმოდნენ ანიტეს, თუმცა იმათ ღიმილში ერთგვარი

სიმწარე იკითხებოდა: ეს რა დამართნია? მამის ღრაქმები გასთავებია?

მოიტანეს მოსატანი. ყველანი უკმაყოფილონი იყვნენ. უხალისოდ ციცქნიდნენ ქერის პურს, ყველს, დიდხანს ღეჭავდნენ, ყელში არ გადასდიოდათ, რამეთუ სამზარეულოდან მოხრაკულისა და მადისმომგვრელი საწებლების გადასარევი სუნი მოდიოდა. ანიტე კი სიამოვნებისგან პირს აწკლაპუნებდა, ყველსაც აქებდა და პურსაც: რა გემრიელია, რა საღი რამ საჭმელია, რა მსუბუქად სძინავს ადამიანს ესეგვარი ვახშმის შემდეგო...

კითომ რატომ გეექცევა ასერიგაღ? - ფიქრობდა ნეერა. - და რა ბოროტი თვალები აქვს ამხელად... არა, ამასთან სიყვარულის ზღვაში ცურეა არ გამოვა, არადა, საჭიროა

კნების გამოხატვა, თორემ ღამტანჯაეს...

- რატომ ხარ ეგრე მოკრძალებული, ძეირფასო? - ჰკითხა დემონასამ ანიტეს. -

რისთვის იკლებ სიამოვნებას?

- გეშლება, საყეარელო ქალბატონო. უდიდესი სიამოვნებით მივირთმევ. დაგვდე პატივი, ბარემ წყაროს წყლითაც გაგვიმასპინძლდი.

მელეტმა გაშმაგებით ღაჰკრა მუშტი მაგიდას.

- დაგავიწყდა, საღაც ვიმყოფებით? ღვინო! როგორც ყოველთვის - ქიოსური!

- ეჰ, მელეტ, რა ცოდოში იგდებ თავს! რა უფსკრულში მიექანები! ჯერ ცხარე კერძები, ახლა მძიმე ღვინო, მერე ალბათ შიშველი ქალის ხვევნაც მოგინდება, არა?

მელეტს ისე უჟურებდნენ, თითქოს მართლა ცნობა ჰქონდა დაკარგული. ის კი

ჯიუტად განაგრძობდა:

- გაიხსენე ჯაღოქარი კირკე, რომელმაც ოღისეუსის თანამგზავრთ ჯაღოსნური ბანგი დაალევინა. რა იყო ის ბანგი, თუ არა ღვინო? - თან სულ იშვიათი რამ კერძნი მიართვა, რათა ღორებაღ ექცია!

ღემონასა შეურაცხყოფილი სახით წამოდგა.

- მაშ მე კირკე გარ?

მან ქალიშვილთ ანიშნა. ისინიც წამოღგნენ, სანათის შეუქზედ გამჭვირვალე ქსოვილში უცხოდ ჩანღა იმათი მშვენიერი სხეული.

მელეტი კეღარ უძლებდა ჭამა-სმისა და აშიკობის მოუთმენელ სურვილს. მან

დემონასას ხელში ხელი ჰკიდა და შესძახა:

- მშვენიერო ქალბატონო, იყავ ჩვენი ჯადოქარი კირკე! დაგვათვრე! გვაქამი! მოგვგვარე შენი სასახლის ულამაზესნი ქალიშვილნი! უკეთუ ჩემი კეთილისმყლუელე და მეგობარი უარს ამბობს ტკბობაზედ. მე დაგატკბობთ! ხედავ, კირკე, ამ ოქროს გალხას? ბედ მომირთმევია და გთხოვ, რასაც დაგვპირდი, ნუღა დაგვიგვიანებსევუმს ამამალხინითა და ხიყვარულით გამაძღარი კირკეს ღორად იქცე, ვიდრე გლსხანაქით ქარი თქვა გოველივე ამაზედ! - ქალიშვილნი კვალად დასხა, თან მიჯგელიმ-მოჯგვლიმა და უთხრა: - რას იტყვით, წარმტაცო გოჭუნებო? გასინჯავთ ჩემთან ერთად სანელებლიან ჰაშტეტს, შემწვარ ბატკანს, შებრაწულ ტყის ქათამსა და ქიოსურ ღვინოს? - მელეტმა ღრუტუნი დაიწყო. - რას ირჩევთ, გოჭუნების ტკბილ ცხოვრებას თუ კაცთმოძულეთა მწარე არსებობას?

ქალიშვილები თამაშში აჰყუნენ, გოჭებივით მორთეს ჭყვირილი:

Bydoograb, Bydonaoograb!...

გესმის? - მიუბრუნდა შელეტი ანიტეს. - იმის უარყოფა, რასაც ადამიანს ქალდმერთი ღემეტრა და ღმერთი ღიონისე სძღვნიან, ოდენ მკრეხელსა ღა სულელს ძალუძს!

- სხვას არავის? - ხმამაღლა, სხვის კილოზედ წარმოთქვა ანიტემ.

დადგა, იზვისებრ ქანაობით გაიარ-გამოიარა, მოზაიკურ იატაკზედ შიშველი ფეხები აატყამუნა. რაღგან არაგინ არ უპასუხა, თვითონ წართქვა:

- უწყით თუ არა, ძვირფასნო, რომ აფროდიტეს ჭერქვეშაც საჭიროა ზომიერების

പ്രാദ്രാം?

- ხოკრატეა! - შესძახა მელეტმა, და ყველამ ტაში შემოჰკრა. - აბა, კომედიანტი თუ გინდათ, ჩვენი ანიტეა, დიდებულად გამოუვიდა - სიხარულის სახლში შემოიყვანა სოკრატე მისიგ ზომიერებით!

მელეტმა გადაიხარხარა, ოქროსთმიანი ქარინა ჩაიხუტა. და კოცნა დაუწყო.

- უბეღურო! - ხელები აღმართა ანიტემ, რომელიც ჯერ კიღევ სოკრატეს როლს თამაშობდა, - რას შვრები? მხამსა სვამ მაგის ბაგეთაგან?

- ჰერაკლესა ეფიცავ, სოკრატე, კოცნა-ამბორს შენ მეტად მრისხანე ძალას მიაწერ!

- მიუგო მელეტმა.

- არ იცი, რომ არსებობენ ნახევარ ობოლოსზედ პატარა შხამიანი ობობანი? საკმარისია, რომ აღამიანის კანს დააცხრნენ და ეგრევე ტკივილით სულს ამოხდიან და ჭკუას დააკარგვინებენ. არ იცი, რომ ცხოველი, დედაკაცად სახელდებული, მხამიან ობობაზედ უფრო საშინელია, რამეთუ მისთა ბაგეთა შეზება აგიჟებს ადამიანს? თავს უშეელე, ვიღრე გვიან არ არის, ჩემს კვალს შეუღექი!

და ანიტე ჯიუტი გამომეტყველებით ხელიდან სტაცებს მელეტს ქარინას, თან გაჰ-

ggomob:

- აქ სულაც საჭირო არ არის გარყვნილება! რა უმსგავსობაა! ახლავ გაეთრიოს ყველა amddom!

- უნდა მაპატიო, ძვირფასო ანიტე. - ეუბნება დემონასა, - უკეთუ ჩვენს დღევანდელ შეხვედრას სხვარიგ ღავამთავრებ. ქარინა! მიართვი ბატონთ ქლამინდნი და ჭიშკრამდე გააცილე!

ანიტემ უკვე თავისი ჩვეულებრივი ხმით გაღაიჩარხარა:

- კეთილო დემონასა, მაშ შენი მოტყუებაც შევძელი და ეს არის! თქვენც დაიჯერეთ, - ახლა სხვებს მიუბრუნდა, - რომ სოკრატემ, ვინც აღამიანის შეცვლას ლამობს, მეც კი სათნო ჭაბუკად მაქცია? - და დაიწყო ოთახში წინ და უკან სიარული ,თან გაიძახოდა: - დაიჯერეთ, რომ შევეშვი ყოველგვარ სიტკბოებას, ყოველგვარ ნეტარებას და გლახაკობა დავიწყე?! რომ სოკრატემ ანტისთენესავით უსულგულო გამხადა? რომ ასჯერ დაბერებულსა და ასჯერეე გაახალგაზრდავებულ პლატონს დამამგვანა? ან იქნებ იმას 64

ფიქრობთ, რომ რაკი სიმონმა სანდლების კერეაში საჯღომი გაიცვითა, მეც ღავღგები ღა მამაჩემის სახელოსნოში აყროლებულ ტყავს ღავუწყებ ფხეკას? - ანიტემ ჯვალოს პერანგი განიძარცვა, რომლის ქვეშაც ვარღისფერი ქიტონი ეცვა, და თავის პომასავით ხელები ისე გაშალა, თითქოს ყველანი ერთაღ უნდა ჩაიხუტოსო, - ნუ გუშინიათ, ჩემო მტრედნო! სოკრატეს ჩემგან არაფერი გამოუვიდა! მე ერთ-ერთი მარცხი ვარ სოკრატები. ღიახ, ჩემი მაგალითი იმას მეტყველებს, რომ სოკრატე რყვნის ანალგაზრფობას! იმ ბუზღუნა ბერიკაცმა თავი ისე მომაბეზრა თავისი არეტეთი, რომ რაღაც იმის საპირისპირო რამ მომინდა!

- აი ჩინებული ნაყოფი იმისა, თუ რასა სწავლობენ ახალგაზრდობის ამ ძველი გამხრწნელისგან! - ღაიღრინა მელეტმა.

ანიტე უკვე ტრაბახ-ტრაბახით ახღენდა განკარგულებებს.

- მაშ ვინაღიმოთ! შემოიტათ კერძნი! პირსაქმების ჯამიც მოაყოლეთ - ვჭამოთ, გაღებინოთ და თავიდან დავიწყოთ! ნურაფერს დავიკლებთ! თითო გოგო კაცზედ? სამსამი ღამეში! აი, შე ზომიერო ბებერო, შენა, დღეს გიჩვენებთ სოფროსინეს! ყველას გეპატიჟებით.

ღემონასას ოქროს ბალთა გამოართვა, მელეტს ღაუბრუნა. გულში ჩაიკრა მეგობარი:

- ბოლოს და ბოლოს ანიტე ისევ ისეთი გაგვიზდა, როგორიც იყო! თორემ ლამის უკვე ყელი გამიშრა. მაგარი მადა მაქვს მოზრაკულისაც და ქარინასიც! - აცუნდრუკდა პოეტი.

- დაიცა წულით. ძვირფასო დემონასა, ბრძანე შენი საკადრისი კერძების მომზადება,

მე და მელეტი კი აგერ ჰერისტილში გავალო, შროშანის სუნს ჩავისუნთქაეთ. - ვითომ რატომაო? - არ დაეთანხმა მელეტი, - რატომ გავაჭიანუროთ?

ანიტემ ხელი ჩაავლო და პერისტილში გაიყვანა. იქ ქვის გრძელ სკამზედ დასვა.

რისთვის გამომიყვანე აქ? - ჰკითხა შეცბუნებულმა მელეტმა.
 გაზსოვს, რა თქვა აკაღემეს გიმნასიაში სოკრატემ მამაჩემზედ?

- როგორა არა. ბერიკაცმა მაგრა გაჰკრა კბილი... - მელეტმა ხმას ღაუწია, - ნუთუ მამაშენი გაჩუმდება?

- გაჩუმდება? - ანიტემ თითქოს გემო გაუსინჯა ამ სიტყვას. -არა, არც ერთი არ გავჩუმდებით, ვისაც ის შეგვეხო. არც შენ არ უნდა გაჩუმდე, მელეტ.

- განა მეც შემეხო?

- უარესაღ, ვიდრე ყველა ჩვენგანს, მეგობარო! სოკრატე პოეტად არა გცნობს. შენს ხელოვნებას დასცინის.

- ისე მართალი ხარ. ეგრეა. არა მცნობს.

- არა გცნობს, და უსამართლობაა! - გაცხარდა ანიტე, - მე პოეზიის მცოდნე არა ვარ, მაგრამ იმდენს მაინც გარჩევ, რომ დამშვიდებული სინდისით ვამტკიცო - შენ, ჩემო მელეტ, ახალ მიმართულებას კვალავ ბერძნულ პოეზიაში. შენი ლექსები - გულწრფელად გლაპარაკობ - ისე თავისებურია, ისე არაჩვეულებრივი, რომ ყველა ვერ გაიგებს. შენთა ლექსთა ღრმა აზრი მისაწვდომია მზოლოდ ყველაზედ უფრო განათლებულთავის... - ანიტემ ჩაახველა.- თანაც ისინი სხვადასხვანაირად აღიქმება... აი, შე ეშმაკო! - თითით დაემუქრა. - რარიგ გონებამახვილი ხარ, ზოგჯერ პირდაპირ განცვიფრებული ვარ, რა ნაირ-ნაირ გააზრებას ითხოვენ შენი ლექსნი...

- ო, ნუ იტყვი... - თაემდაბლობს მელეტი.

მაგრამ ანიტე უკან არ იხეეს:

- შენ უფრორე მეტის მიღწევა გინდა, ვიდრე ობმოდებულმა ჰომეროსმა, ალკეოსმა ან საფომ მიაღწიეს... აბა, როგორ უნდა გაჩუმდე, როცა სოკრატე საჯაროდ დასცინის შენს ყოველ სიახლეს?!

65

მელეტი იმ ზომამდეა აღელვებული, რომ აღარ შეუძლია - როგორც მიჩვეულია მხოლოდ იმის ლაპარაკი, რის ჩაგონებასაც ისურვებდა კაცთათვის თავის თავზედ; ახლა თავის ნამდვილ აზრთ გამოთქვამს:

- მეეჭვება...მე... შენ ხომ მეგობარი ხარ ჩემი, ანიტე?

ანიტემ სიცილით მოიფშენიტა მარჯვენა ხელის თითები, თითქონსტენიზიმელისო:

- მერედა, განა საკმაოდ ცხადად არ გიმტკიცებ?

- რა თქმა უნდა, მიმტკიცებ, - საჩქაროდ დაუმოწმა მელეტმა, - ამიტომ გულს გაღაგიშლი... მე მომწონს იმის კეთება, რაც ჩემამდე არცვის უკეთებია. და გამაყობ კიდეც ამით. მე უნდა უკუვაგლი ძველი, რაიცა ერთხელ უკვე იყო, სხვანაირად არც შეიძლება,ვფიცავ ლაოკოონის გველთ! მაგრამ როგორ მიეაღწიო იმას, რომ მხმენელნიც ხახტად დაეტოეო? სახტად დატოვება ცოტაა. თავბრუ უნდა დაეახვიო. თორემ ისე არაფერი გამოვა. დაიცა! არ ადგე! ბოლომდე მათქმევინე! თავად იცი, აწ ხუყველახ თავში სოფისტიკა გვიზის, სხვა არაფერი - ყველაფერი თავდაყირა უნდა დავაყენო, როგორაც სოფისტნი იქცევიან... ჩემი ლექსი ცდაა ცდის პასუხად. შენ გეჩვენება, რომ ან ეს, ან ის მშვენიერია? ტუილია! სიმახინჯეა. შენა გგონია, რომ ან ეს, ან ის სიმახინჯეა? შეცლომაა! სიმახინჯეში მინდა სილამაზის დანახვა, რად გვინდა მოძველებული ღირებულებანი? მთავარია სრულიად უჩვეულო, სრულიად არაბუნებრივი რამ! ვაღმერთებ ქაოსს! ლირიკაში, ღრამაში, ყველაფერში. თავს ვიმტვრევ, მაგრამ შიწყიე ეგრძნობ, რომ რასაც ვწერ, ჯერ კიღეე არ არის ნამღვილი, რაღაც ბედნიერი, დიადი... - მელეტი დაღონდა, ხმამ უღალატა. - შენ ამბობ, რომ ჩემთა ლექსთ ჭკუის ბეჭედი აზის. არ გეწვინოს, მაგრამ არა მჯერა. მე ჩემს ქმნილებათ იმ სამინელი ბერიკაცის სოკრატეს თვალებით ეხედავ და არა ჩემი, არა შენი თვალებით. ანიტე, შენ მეტისმტად კეთილი ხარ ჩემდამი.

ანიტე ყურადღებით უსმენდა, სუნთქვაშეკრული. პოეტის აღსარებამ გააოცა. ამ

აღსარებამ კიდევ უფრო დააკავშირა ისინი.

- ძვირფასო მელეტ, - უთხრა ანიტემ, თუმცა მისი აზრი მელეტის ლექსთა შესახებ კიდეგ უფრო ცუღი იყო, ვიდრე სოკრატესი და თვით მელეტისა, ერთად აღებული, - რატომ იტანჯავ თავს მტრის განსჯით და არ გაჩარებს მეგობრებისგან ბოძებული ქება და მღვენი?

მელეტმა გულდამძიმებულმა აღიარა:

- მე, ანიტე, მიწყივ მესმის მისი ხმა... ის ხმა მიწყივ ჩემში ისმის!

 სოკრატე ბოროტი სულია! - შესძახა ანიტეშ. - ჯაღოსანია.აი,რატომ დაგიპყრო აგრე რიგაღ. რომ მიუშვა, მამაჩემსაც მონაღ გაიხდიდა და ბევრ ჩვენგანსაც, ვინაც ჩვენი გუნებისაღ ვცხოვრობთ...

მელეტმა უფრო თავისუფლად ამოისუნთქა. ანიტეს ხელზედ მოეფერა, მის მუხლზედ

რომ ეღო, და ნდობის კილოთი განაგრძო:

მაგრამ არც მამაჩემია სულელი. მშვენივრად იცის, ვის წინააღმდეგაც არის მიმართული სოკრატეს ყოველი საუბარი. მამაჩემმა იცის, რა ცილსაცა სწამებს სოკრატე. ვითომ მამაჩემი ცუდი დემოკრატია! შეიძლება უარესის თქმა? - ანიტემ გადაიხარხარა.
 - ვისგან ითხოვს სოკრატე ყველა ამ სათნოებას? თაემდაბლობას, სიფხიზლეს, ზომიერებას? ღატაკთაგან, რომელთაც უკანალი უჩანთ? არა, ეს ჩვენ გვეხება მდიდართ. ჩვენ გვესხმის თაეს! მაგრამ მამაჩემს არა აქვს ღუმილის, ცდის უფლება...

ანიტემ უცებ შეწყვიტა ლაპარაკი, თითქოს რაღაც წამოაგონდა. მელეტმა მაგრად

მოუჭირა ხელზედ ხელი.

- რაღას ვუცალოთ?

- თუნდაც ახალ კორინთოს, ახალ არგოსს. არ შეიძლება ლოდინი, თორემ მონანი

ღარიბო შეუეროდებიან და დაგეხოცავენ.

- შენ იმის თქმა გინღა, რომ სოკრატე ღარიბობას გვიმხედრებს?

- არა, მაგას არა შერება. - ანიტე სიძულეილით ცრიდა კბილებში ხიტერებს. ეისიც საკმარისია, რომ ქალაქში დაეხეტება ეს ფეხშიშველთა მშა და ყველას ქნსნის, რა სამაროლიანია, რა უსამართლო. DEPOTOR OF THE

მელეტმა კუშტად წართქვა:

CLCCCCCCCCC

- დიახ, ეგ საკმარისია. მე კი მაგაზედ ნაკლებიც მყოფნის: დაცინეას არ მაკლებს.

- შერედა, თავის დაცვას არ აპირებ? - დაეკითხა ანიტე.

- ჯერ მამაშენმა დაიცვას თავი.

- დაიცავს კიდეც. შენა გგონია, მე და შენ აქგასართობად ებაასობთ? შე უნდა ვიცოდე - ღაეხმარები თუ არა მამაჩემს?

მელეტი შეშინებული წამოდგა:

- მე - მამაშენს? მერე რანაირად?

ანიტეც წამოდგა და მეგობრულად დაჰკრა მხარზედ ხელი.

-რანაირად? ეგ რა კითხვაა! როგორც პოეტი, როგორც ორატორი.

მელეტი ფუმდა, გონს კერ მოსულიყო.

- ჯილდო დიდი იქნება, მელეტ.

დუმილი.

ანიტე უჟურებდა მელეტის გრძელ, მხრებზედ დაშვებულ ოფლიან თმას. ფერმკრთალ, გალეულ სახეზედ დიდი ცხვირი რუმბივით აჯდა.

ანიტემ იატაკზედ მოუთმენლად დაუბაკუნა ფეხი. მელეტმა ხელი აუწია - თითქოს ფიცს ამლეკსო.

ანიტემ გულში ჩაიკრა:

- მაღლობა, მეგობარო. სოკრატე ყველაზედ მეტად სინათლეს აფასებს- მაშ, წავიდეთ ჩვენს ციცინათელებთან!

გაიცინა და პოეტს ხელკავი გამოსდო.

ჰატარა მაგიდებზედ უკვე გამოეტანათ ცივი საუზმეული, გაცივებული ღვინო, მონა

ქალთ გამოჰქონდათ მოხრაკული, რომელსაც ორთქლი ახდიოდა.

სტუმრები თავთავიანთ რჩეულთა თანხლებით ეგრევე ეცნენ გემრიელ საჭმელთ, ხარბად აყოლებდნენ ძელგ ღვინოს, ხან ნანადირევს, ხან შემწვარი ბატკნის ნაჭერთ მიირთმევდნენ, და ისევ სვამდნენ, მერე ტკბილეულსა და ხილს ეცემოდნენ; ისევ ხორცი, ღვინო, ბატის ღვიძლი, ღვინო, ქაშაყი, ღვინო...

ანიტე ისეთ ხალისიან გუნებაზედ იყო, რომ თვითონ დემონასაც კი, რომელიც იმას თავის ჭერქვეშ არცთუ იშვიათად ხედავდა, ახლა ვეღარა სცნობდა. იქნებ რაღაც ღღეობა აქგს ამ ლაწირაკს? ეს ღამე ძვირი დაუჯღება! მაგრამ საშიში არაფერია. თუ

შეილს არ ეყოფა, მამა გაღაიხღის.

ანიტე ახალ-ახალ განკარგულებათ აფრქვევდა. ზოგთ დემონასა ასრულებდა, სხვათსხვა, მაგრამ დაფაზედ ყველაფერს იწერდა. ღვინომ ანიტეს უკვე შეუბორკა ენა, მალე დააჩლუნგა მელეტიც, რომელიც კურანაირად ვერ ახერხებდა ქარინას სასმენელთა საკადრისი სიმღერით შემკობას.

ქალიშვილნი დემონასას ხშირ-ხშირად გადახედავდნენ ხოლმე:დღეს უაღრესად უხვი თევზაობა აქვთ, არაჩვეულებრივად ბევრს დაიჭერენ. ახლა კი კმარა, არ ღირს

ანიტე-მამის რისხვა დაიტეხონ თავზედ.

- დროა, სტუშართ მეორე საღერღელიც დავუცხროთ - წაიჩურჩულა ნეერამ.

ქალიშვილო სუნთქვას ჟინიანად მოუხშირეს.

ანიტე და მელეტი ბარბაცით წავიდნენ თავიანთი "ციცინათელების" თანხლებით

მეზობელ სამყოფელში, რომელიც უფრო შყუდრო და ნაკლებად განაძიებული იყო. მელეტი სულ უკან მიბარბაცებდა.

- ფარდა არ ჩამოგიფარებია, ოქრო! - თქვა ქარინამ, ლოგინზედ რომ/დაე/რდა.

ნეერამ, ანიტეს რომ მიჰყვებოდა, უკან მიიხედა.

-არაფერია, - წაიბურტყუნა მელეტმა - არავის არ ეზიზღება ხვევნალგებენ ცქერა. მაგრამ ნეერამ ფარდა ჩამოაფარა, სწრაფი ტქმპით აჟღერდნენ ვითარა და დაირა, შემდეგ აელოსის საამო ხმამ გადასძალა. სასიყვარულო თამაში, სიცილი, კოცნა... ნეტარების ოხერა... ყრუ კენესა.

თავისი ახალგაზრდული ძალით ანიტე ათვინიერებს ნეერას ერს კი, როგორაც

There is demandation the

სოკრატეს ნახსენები შხამიანი ობობა, ისე დააცხრა და წაართვაცური.

- მოგწონვარ, ჩემო ქოსმენო?

- რომელი თქვენგანია სიყვარულში უფრო დახელოვნებული - შენა, ნეერა თუ ქარინა? - ეკითხება ანიტე.

ქარინა აქებს ნეერას, ის - ქარინას.

- ასე ვერაფერს გავიგებთ! - აცხაღებს ანიტე: - გოგოები გავცვალოთ, მაშინ აშკარა გახდება.

ახლა მის მკლავებშია ფაშფაშა სხეული, რბილად რომ ერწევა გვერდები...

გრმნობიერი ნეერა, თეითონ სტიქია, იერიშით იპყრობს მელეტს, იგრიხება, აღანთებს მის ჩამქრალ ჟინს, ის კი ერთიანად კანკალებს, ევედრება: გეყოფა, გეყოფაო!

სტუმართ ღონე გამოელიათ. საგსე კუჭები, გაბერილი მუცლები... გალეშილგატრეტილნი ბუნდოვნადდა არჩევენ ახალმოსულ ქალიშვილთა ხმას,წარმოდგენაც არა აქვთ, როდის მოგიდნენ ესენი;

- ძვირუასო, მოდი ჩემთან, ეს მე ვარ, შენი იდეა.

- გიყვარდე, შენი ნეფელე ვარ...

- თვალი გაახილე, ნახავ, რა ლამაზი ვარ...

დილით აქ ჯადოქარი კირკე შემოვიდა, ფერმკრთალი მარგალიტნი უმშვენებდა ყელ-კისერს.

ჭერებივით ყრია სხეულნი. ანიტე მელეტს ჩაჰხუტებია. ნოხები და საწოლები აღარ ინახვის, ისეთ დღეშია - პირღაპირ ზედ უღებინებიათ. მყრალი, აუტანელი სუნი დგას...

- ღორები! - თქვა ზიზღით კირკემ და ფარდა ჩამოაფარა...

სადაც ილისოსი მუსეიონის გორაკთან უხვევს, იქ ანიტე-უფროსმა ნაპირზეღ დიდი სათრიმლავი ააგო.

ტყავებს როფებში ალბობენ. რეცხავენ გამდინარე წყალში. ბეწვს აცლიან, ფხეკენ ნიჟარებით ან ღანებით. თელავენ, ამუშავებენ მუხის ქერქის წვნით, შაბით, ქონით არბილებენ, ქნიან.

ყოველ ხელობას თავისი ნაკლი აქვს. ღაბაღობის ნაკლი მეტაღ საგრძნობი რამ არის
- საზიზღარი სუნი, რომლითაც იჟღინთება ტანისამოსი, მთლიანაღ აღამიანი, საკმარისია
მხოლოდ სახელოსნოში გავლა.

და კიდევ ანიტემ დიდბალიანი, უცხო რამ აგარაკი ააშენა. გამდიღრდა და გაკეთდა. ახლა სტუმარნი ჰყვანან: ლიკონი და მელეტი. სამნი არჩევენ, რა თქვა სოკრატემ აკადემიის გიმნასიაში.

ანიტე უსმენს. სტუმარნი აღშფოთებულნი არიან. ის კი დუმს. დიდი სიამოვნებით აუვლიდა გვერდს მთელ ამ ეპიზოდს. მაგრამ არ შეიძლება. ბეგრმა თავისი ვურით გაიგონა, როგორ დაადანაშაულა სოკრატემ დემაგოგნი, უწინარეს ყოვლისა ანიტე, თუმცა სახელით არ უზსენებია. ანიტეს დუმილის უფლება არა აქეს, უცილობლად რამე

უნდა იღონოს, რომ საზოგადოების თეალში თავი დაიცვას.

ლიკონმა გამამხნევებლად წართქვა:

- ეს სულაც არ არის მნელი საქმე - ბერიკაცი ფრიად მარჯეგდ წამოეგლ ჩვენს ანკესზედ.

ანიტე მოიღუშა.

DAMOSUMA Secundado

ამ ღროს ფარდა გაღაიწია და მისი ვაჟიშვილი შემოვიდა.

- კეთილდღეობა - აი ჩვენი მიზანი, ამბობს სოკრატე! ეს ჩვენც ვიცით. ნეერა ხომ მარგალიტი გოგოა, მელეტ? რას იტყვი, წნელივით არი, არა?

- გაჩუმდი! - შეუყვირა მამამ. - ისევ ზედმეტს როშავ, რეგვენო!

მე ფილოსოფიურად ვსაუბრობ.

მაგას გასწავლის სოკრატე? ილოთეო? იმრუშეო? სად არის იმისი ზომიერება?

 სოკრატეს სოკრატესული ზომიერება აქვს, მე ანიტესეული. აღამიანი ხომ ყოველგეარი ნივთის საზომია, ასე არ არის? მე სხვა საზომი მაქვს, ვიღრე იმ მიხრწნილ ბერიკაცს. ანიტე მიხვდა, რომ შვილი სოკრატეს წინააღმდეგ აჰყვა, ღა მაშინვე ამას ჩაეჭიდა:

- ნეტავი რისთვის გავაგზაენე მე უბეღურმა იმ ზნეობის დამღუპველთან? იმედი მქონდა, შვილს პოლიტიკური კარიერისთვის მომიმზაღებს, ჩემს ღირსეულ მემკვიდრედ აქცევს-მეთქი...

- ღირსეულ მემკვიღრეღ? - სიცილი წასკღა ახალგაზრღა ანიტეს. - რა ვიცი,
 ჯვალოს პერანგიანი კი დადიხარ ხალხში, გარეგნულად მაინც ჩამოვგავდე სოკრატესო!
 ღირსეული მე ვარ, შენ კი არა! მე შენსავით მოსაჩვენებლად არაფერს არა გშვრები,
 მამაჩემო!

- როგორ მიბედავ ეგრე თავხედურად შეპასუხებას, არამზადავ?!

- რას იზამ, მამიკო! შენ არ გამაგზაენე სოკრატესთან, რათა შენზედ ჭკვიანი გავეზადე? მგონი, გამხადა კიდეც...

- რა თავხეღობაა! - შესძახა ანიტემ, მაგრამ ლიკონმა ხელისგული რბილად დააღო

ხელზედ.

- ნუ ლანძღავ შვილს, ანიტე! ეს დამნაშავე არ არის. აშკარაა, რომ სოკრატემ გააფუჭა.

-სწორედ ისევე, როგორც კრიტია და ალკიბიადე, - მწარედ დაუმატა უფროსმა ანიტემ, - დიდებული ბარტყნი მოფრინავენ იმისი ბუდიდან... ტრაბახობს, ჭიან ვაშლთ საღადვაქცევო, სინამდვილეში კი დამღუპველ ზეგავლენას ახდენს ახალგაზრდობაზედ.

- მე კარ ჭიანი ვაშლი? - თავხედურად გაიცინა შვილმა, - ჰო, მართალია, ჭიები მამიკოს ტყავებიდან დამეხვნენ, ჰა-ჰა! მთელი გულ-მუცელი ამივსეს - აი რატომა ვარ ჭამა-სმად ქცეული.

ანიტემ შვილი მოიშორა. მაგრამ სოკრატეს სახელი იქ დარჩა. ის სახელი ყოველი

კუთხიდან მუქარასავით ესმის.

- ისეთს, როგორიც ის არის, პირს ვერ აუკრავ, - თქვა ანიტემ და ლიკონს მიუბრუნდა.
- სოკრატე დარიბულად ცხოვრობს, როგორაც სუყოველი დარიბი, და ეს აძლევს მდიდართა ბრალდების უფლებას.

ლიკონი მიხედა, - საჭირო იყო, რომ ეკონომიკის დარგში დემაგოგთა უძლურებაზედ

ლაპარაკი რელიგიის ნიაღაგზედ გაღაეტანათ.

 მაგრამ სოკრატეს ახალი ღეთაება შემოჰყავს. ის ამტკიცებს, ჩემში რაღაც ღეთაებრივი ხმა, ღეთაებრივი ღემონიონი ცოცხლობს, რომელიც ჩემს მოქმეღებას წარმართავს, და ჩემი ენა-პირით თაეაღ ღმერთი მეტყველებსო.

დუმილი, გაჟღენთილი წყნარი სიხარულით.

- მერეღა, როგორ იკიღებს ფეხს ამისა გამო ხალხში ურწმუნოება!- შესძახა

ლიკონმა.

-თავის თავს ღმერთთა მაღლა აყენებს! მკრეხელია, უკუდო ამპარტავანეა! - აყეფდა მელეტი.

- მკრეზელი, ამპარტავანი... - გაიმეორა ლიკონმა, - სწორედ ამას ჩაუქჭილოთ.

- საჭირო იქნება... როგორ ფიქრობთ, რა იქნება საჭირო? - იქფიტესენთტემ.

- რა იქნება ღა,კანონს უნღა მივმართოთ, - მოუჭრა ლიკონმა, 14-31 არმალში უნღა მივცეთ.

- ო, ღმერთო, არა, არა! - შეეშინდა ანიტეს. - სოკრატე ჩინებული აღამიანია. პატივსა

ვცემ და მიყვარს კიღეც...

- შენმა კეთილშობილურმა გრძნობებმა ხელი მაინც არ უნდა შეუშალოს მოვალეობის აღსრულებას, - მიეძალა ლიკონი, - აი თავად ბრძანე - ზევსია მოწმე! - თავს დამნაშავედა ვგრძნობ, შვილის აღზრდა იმას რომ მივანდეო.

-ვთქვათ. მაგრამ სოკრატე ხომ ათენის სიამაყეა! სხვაგანაც იცნობენ ღა პატივსა

სცემენ.

- დაღათუმცა შენთვის ცნობილია...

- ათენას გაფიცებ, გული მოილბე, ლიკონ! ნუ ითხოვ მაგას ჩემგან! ძველ მეგობრობას გუღალატო? აბა, როგორ გავწირო კაცი, რომელსაც იქნებ მართლაც ღვთაებრივი სიტყვა მოაქეს ჩვენთვის...

- შენ უნდა გაწშინდო ათენი ამა ბოროტი სულისგან!- შესძახა ლიკონმა.

ანიტემ ქიტონზედ იტაცა ხელი, მკერდი გაიშიშვლა და იყვირა:

-მერე, ვინ იკისრებს ბრალმდებლის საშინელ მოვალეობას?!

- მე! - მღელვარედ წარმოთქვა მელეტმა, - დღესვე დავწერ...

-არა, არა! - შესძაზა ანიტემ - მომშორდით! მარტო დამტოვეთ ჩემს მწუხარებასთან - იმისი ყვირილი სულ უფრო ხმამაღლა გაისმოდა, - ვაი, რა უბედური ვარ! ყველაზედ უბედური და ბედგამწყრალი კაცი ვარ!

ლიკონი და მელეტი გავიდნენ, მაგრამ კედლის იქითაც ესმოდათ ანიტეს მოთქმა.

კარს უკან მდგომმა მონამ იკითხა, ბატონთან ხომ არ შევიდეო.

-არ შეხვიდე. დამწუხრებულია და მარტო ყოფნა სურს.

მიმავალთა დამშვიღებული სახეები კმაყოფილებას გამოხატავღნენ. მელეტმა მეკარეს

გაუღიმა. ლიკონმა კართან დაბმულ ძაღლს ხელი გადაუსვა.

ანიტემ ნაბიჯების ხმას მიუგღო ყური - წავიღნენ თუ არაო. რომ ღარწმუნდა, წავიღნენო, მაგიდას მიუჯდა, ლიკონის ფიალაში ჩარჩენილი ღვინო შესვა, თითი ღვინის გუბეში ჩააწო ღა მაგიდას მიაწერა:

## ΣΩΚΡΑΤΙΣΙ

ამ ღროს კი ღიპილონის ჭიშკრის მიღმა საზოგაღოებრივ ბაღში, საღაც სხვათა ღა სხვათა ღმერთების სახელზედ აგებული მრავალი წმინდა სამლოცველო და სამსხვერპლოა, ზეთისხილებს შორის გაფენილ ჩვრებს ქარი არხევდა. ჰეფესტოსის საკურთხევლის საფეხურებზედ ქალი იჯდა და ხელში აყვანილ ასლოკინებულ ბაეშვს უნანავებდა.

ამ ქალის ქმარი ქალაქიდან ორ თავისავით ღარიბთან ერთად დაბრუნდა. ხმამაღლა

იცინოდა.

I. სოკრატე (ბერძნ.)

Crusto to the

ქალმა თავი ასწია და შეხედა:

- ამჯერად გაგიმართლა, ფორკინ?

- მეც გამიმართლა, - თავი მოიწონა ფორკინის ამხანაგმა ჰიპერიონშა - სამიგეს კენჭი შეგვხვლა, ნაფიცნი ვიქნებით სასამართლოში..

- კის გაასამართლებთ?

nerge comme

The first was a great among the contract

- აბა, რა ვიცით? - ჩაერია მესამე, კიპარისე. - ღღეს პირველალ შეშსელსქმები და უნდა გითხრათ,ცხემო ძვირფასნო, სულაც არ მეჭაშნიკება.

- იქნებ შენ არ გიჭირს? - მკვახედ მიმართა ფორკინმა.

კიპარისემ მხრები აიწურა.

რაღაც საჩემო საქმე არა მგონია. დაგიყენებენ წინ უცნობ კაცს, უნდა აღგე და გაასამართლო! იქნება სწორუდ ჩემი ცერცვი გამოღგეს გაღამწყვეტი, და სულაც უღანაშაულო გინმე სიცოცხლეს უნდა გამოვასალმო!

- მართალი ხარ, - უთხრა ქალმა, - უბრალო კაცის მოკვლა აბა ვის უნდა? შენც ადექი

ღა, შაკი კი არა, თეთრი ცერცვი ჩააგღე!

კიპარისემ მწარედ ჩაიცინა:

კეთილი რჩევა იგივ ოქროა! ჩააგდებ თეთრ ცერცვს და იქნებ სწორედ პირწავარდნილი მკვლელი გაამართლონ...

ამაზედ ქალს აღარაფერი უთქეამს. ბაეშვისკენ დაიზარა და სახე მზისგან ჰეჰლოსის

კიღით დაუფარა, რომელ პეპლოსშიც ჩვილი იყო გახვეული.

 მე კი რა ხანია მაგ ამბისა გამო თავს ლარ ვიტენ, - აგღებულაღ წარმოთქვა ფორკინმა. - სიკვდილითა ღა შეწყალებით თავის სარჩენსაც უშოულობ და გასართობსაც.
 - ვერ გამიგია, რა არის აქ გასართობი, - მოიღუშა კიპარისე.

- არის, როგორ არ არის! თეატრსავით არის, - აუხსნა ფორკინმა ახალბედას- ხან

ტირილია, ბან სიცილი, ცოტა სოფოკლეა, ცოტა არისტოფანე...

- მართალია, - ჩაერია ჰიპერიონი. - სასამართლოზედ ყოველთვის შშვილდივითა ვარ ღაჭიმული - ერთი სული შაქვს, სანამ გაირკვევა, რა ბედი ეწევა ბრალდებულს; ოფლის მაგივრად ლამის სისხლი მომდის...

- ნახეთ რა გასართობი! სისხლის მოღენა, აბა რა გართობაა! კიპარისემ ძირიდან

ორი კენჭი აიღო ღა ერთმანეთს გაუხახუნა.

ფორკინმა კიპარისეს ხელები კისერზედ შემოაჭლო.

- სასამაროლოში, ძმობილო, უნიღბოდ თამაშობენ. სახენიც უთამაშებთ, ცრემლიც ნამდვილია. ფიალა, რომელიც მისჯილს ელოდება, ცარიელი არ არის, როგორც სცენაზეა. არა, იმ ფიალაში ნამდვილი შხამია, ამიტომ მსხვერპლი სასამართლოზედ მეტად იკრუნჩხება, კიდრე მსახიობი დიონისეს თეატრში...

რაებს მიეღ-მოელები, სისხლმოწყურებული მხეცო! - იფეთქა კიპარიხემ - მომაშორე

ეგ შუნი თათი!

მაშინ ფორკინმა ხელები ჰეფესტოსის საკურთხევლისკენ გაიშვირა და ჩხუბის კილოზედ შესძახა:

- ფეხნაკლულ ჰეფესტოსსა ვფიცავ, ცეცხლოვან მჭედელს, ვერ მოვითმენ, ოლეს

ვინმე იმ სასამართლოს ლანძღავს, რომელიც რომ პურს გვაჭმევს!

- მისმინე, კიპარისე, - გულთბილად უთხრა ჰიპერიონმა - აბა, დაფიქრდი, რამდენი კაცი რჩება ამ საქმიდან მოგებული. ცარიელი ჩეილი გული ვერავის გამოკვებაეს! აი სიკოფანტი დააბეზლებს ვინმეს და აგორდება საქმე! იცი, რამდენი ვინმე ჭამს ამით პურს? თვით სიკოფანტი, მწერალი, პრიტანი ,სკვითნი, არქონტი, და ჩვენ, ხუთასამდე ნაფიცი, ანუ ხალხის წარმომადგენელი, ციზის დარაჯნი, და, ბოლოს — ჯალათი, ოლინდ ჩვენს სიღარიბეს რა სასამართლო საქმე უშველის...

კიპარისე ჰიპერიონს უყურებს და ვერა ხედავს. ჰიპერიონი თითქოს გაქრა. სადღაც შორს იყურება კიპარისე გაოგნებული, სასაშართლოში მონაწილეობისთვის დაპირებული ობოლოსნი ვერანაირად ვერ აგრძნობინებენ იმ სიხარულს, ფორკინს რომ დაუფლებია.

- რა უნდა ექნა იქ? უხელო ხეიბრის ხმა:

nest to chac

- ძალიან უბრალო რამე.ხმას მისცემ და შინ საესე ქისით დაბარუნდები, სიმათაც ნუ

დაივიწვებ, კისაც ბედნიერი კენჭი არ შეხვდა...

კიპარისე გრძნობდა - ამ საქმეზედ აგულიანებდა არა მარტო შეხვედრილი კენჭი, არამედ აგულიანებდნენ ის კაცნიც, რომელნიც ამას წინათ დაეხმარნენ, ოდეს ამაო ბრძოლისა შემდგომ თავისი პატარა მამული დაკარგა. აღელვებულმა მიუგო:

- თქვენთვის იოლია ლაპარაკი! ვინ იცის, დამნაშავეა ბრალდებული თუ არა? როგორ გავარჩით? - უცებ ფორკინს მიუბრუნდა. - აი შენ, როგორ გაარჩევ. ვის უნდა

მისცე ხმა?

- ეგ იმაზეა დამოკიდებული, რასაც ბრალდებულზედ მოვისმენ.

კი ბატონო, მოუსმენ ბრალმდებელსა და დამცველს. მერე, როგორ გაიგებ, რომელია იმათგან მართალი? ან თვით ბრალდებულს რანაირად ასწონი?

ბავშვი ატირდა. ქალმა მწარედ წარმოთქვა:

- ისევ მოშივდა.

ფორკინი ცოლთან მივიდა:

 მოითმინე,სხეა რამეს მოვიტან... - და კიპარისეს: - მე თითქმის არასოდეს არ ვიცნობ ბრალდებულს. პირველად ვნახულობ ცხოვრებაში. ბრალდება ამბობს, ღამნაშავეაო, თვითონ უარყოფს, არა, მე წესიერი ვარო. როგორ უნდა მოიქცე კაცი?

ქალმა ისევ დაუნანავა ჩვილს.

კიპარისემ წვნარად წაიბურტყუნა:

- მაშ, ეს ყველაზედ უფრო ძნელი სამუშაო ყოფილა:

- თეთრ ცერცვს ჩავაგდებ თუ შავ ცერცეს, ორსავ შემთხვევაში სამ ობოლოსს მივიღებ, - თქვა ფორკინმა. - მაშ, აქ მსჯელობა რაღა საჭიროა?

ქალის წყნარ სიმდერა-სიმღერაში ჰიპერიონმა წაილუღლუღა: -კარგად თქვა კიპარისემ - ეს ყველაზედ უფრო მნელი სამუშაოა...

კიპარისემ შორს გაისროლა კენჭები.

- არ წავალ! სულაც არ მესასამართლოება!

- ნუ ხარ ღეღაკაცი! - მიაძახა ფორკინმა.

- არ წავალ! სამი ობოლოსის გულისთვის ვერც მართალ კაცს მოვაკვლევინებ და ვერც დამნაშავეს გავაშვებინებ!
  - ეგ მხოლოდ პირველად. მერე მიეჩვევი.

- ვერ მივეჩვევი.

- ჩეენი გულისთვის უნდა წახვიდე! ტყუილია, თავს გერ დაიძერენ.

კიპარისე გაჩუმდა. იაუნანა ღამის სიბნელეში უფრო ხმამაღლა გაისმა და უფრო ტკბილადაც. ფორკინი მოლბა:

- იცი, როგორ გადავწყვიტოთ დაეა?

- თუ მაცოღინებ, კარგი იქნება, - მშეიღობიანაღ თქვა კიპარისემ.

- კენჭი ვყაროთ. - ფორკინმა აბგიდან ჩვარი ამოიღო, რომელშიაც მონეტა იყო გახვეული. - შენ იქნები ბუ, ანუ შავი ცერცვი, მე - ათენა, ანუ თეთრი.

მონეტა ააგღო. ყველა ყურაღღებით აღევნებდა თვალს.

ათენაა! თეთრი! - პირველმა ღაიყვირა ჰიპერიონმა.

- მორჩა ღა გათავღა, - გაიცინა ფორკინმა, - მაშ, მე თეთრს ჩავაგღებ, შენ კი - შავს.

რაღა უნდა ვიწვალოთ.

ყველას გაეცინა, რაკი იმათ ახე ერთი დაკვრით ჩამოიხსნეს პასუხისმგებლობის ტვირთი და ბედნიერების ქალდმერთ ტიქეს გადააბარეს.

ქალმა სიმღერა შეწყვიტა და თქვა:

miles doublines are

- No. of a contract of

- აი, როგორა წყდება ადამიანის ბედი.

1所用36%ETA ბუ-ათენა, შავი ცერცვი - თეთრი ცერცვი... როგორც მონეტა ღაკარლება: საქმეც ისე წავა. proceeded to a solution

სოკრატე კედელს მივრდნობილი დგას. ირგვლივ ბავშვები თამაშობენ. მზე დასავალს უახლოვღება. მზის საპირისპიროდ თვალმოჭუტულმა სოკრატემ ღაინახა, როგორ

მოჰქონდათ მონათ მდიდრული ტახტრევანდი.

ბრძანების მორჩილი მონანი შეჩერდნენ. ტახტრევანდიდან ძვირფასად ჩაცმული კაცი გადმოვიდა. დიდის ამბით მივიდა სოკრატესთან. მსუბუქ გესლიან დიმილს მის სახეზედ ნაოჭები გაეჩინა, "მისი ყოველი მოძრაობა მოწმობდა, რომ ფილოსოფოსთან შედარებით ეს კაცი თავის უპირატესობას გრძნობდა.

- ჰაირე, ძვირფასო სოკრატე!

სოკრატემ თვალები ხელით მოიჩრდილა. ვერ იცნო. ნელა უპასუხა:

- ჰაირე, მაგრამ ძვირფასი რატომ მიწოდე?

- იმიტომ რომ ღარწმუნებული ეარ, არც ერთ სხვა ქალაქში, მთელს ქვეყნიერებაზედ, ათენისა გარდა, არ არის მეორე სოკრატე.

- ვერ გამიგია, შენი სიტყვა დაცინვაა თუ მოთნეობა?

- როცა გაიგებ, ვინ ლაპარაკობს, მიხვლები: არც ერთია, არც მეორე. უბრალოდ, შინღა, რომ პატივი გცე.

- არ კიცი, ვინა ხარ. მაპატიე, მზის პირდაპირ ცუღად ჩანხარ.

კაცმა ხელი ჩაიქნია. ამ მოძრაობამ ამო ხუნი დააყენა, რომელი სუნითაც გაჟღენთილი

ჰქონდა თმა, კანი, სამოხი.

- მე საძულველი გლახა, მაწანწალა ვარ. ოდესღაც ქუჩის ბიჭები "კოღო! კოღოო!" შეძახღნენ. ბევრნი, იმის ნაცვლად, რომ გაშვერილ ხელში ობოლოსი ჩაედოთ, ხელისგულზედ მაფურთხებდნენ. და თვითონ შენ ერთხელ კაცურად არ შემოგიხედავს ჩემთვის. მგონი რომ, სახელიც კი გმაგდა ჩემი...

- ანოფელესი ხარ, - სახელით მიმართა სოკრატემ.

- დიახ, ის კოლო ვარ. მაინც მიცანი. სანამ კაცი ახალგაზრდაა, სწორედ ეერ განსჯი, რამეთუ ოდენ მოწიფულობის ჟამსა ჩანს, იღბლიანი იყო თუ უიღბლო ეს კაცი ცხოვრებაში.
  - შენ როგორ ფიქრობ? ჰკითხა სოკრატემ, იღბლიანი იყავ? ანოფელესმა აბრემუმის მოსასხამის კალთა აიწია და ჩაიციხა:

- ვითომ გიპახუხო?

- გთხოვ, - მიუგო სოკრატემ, რომელიც გრძნობდა, რომ თავის სტიქიაში შედიოდა.

- შეგისრულებ სურვილს, თუმცა ძალიანაც არ მიყვარს ამაზედ ლაპარაკი.

- მიმოგონება არა გსიამოვნებს? - დაეკითხა სოკრატე.

- არც ეგრეა. მაგრამ ძველი წყენა, უსამართლობა... გახსოვს, ტირანთა ბატონობის ჟამს ჩემზედ ხმა დადიოდა, ვითომ სიკოფანტი ვიყავი?

- მერედა, არ იყავი? - ბავშვური გულუბრყვილობით ჰკითხა სოკრატემ. ანოფელესმა შეურაცხყოფა უყურადღებოდ დატოვა.

73

- მბრძანებელი უსაუბრებოდი ხოლმე, ძალაუფლების მფლობელი<sub>ნ,</sub> შეეპასუხა, -

შენ რა, არ ესაუბრები ხოლმე? საუბარი რა, სიკოფანტობაა?

- გააჩნია, ვისზედ ესაუბრებოდი და როგორ. იმას, ვინაც დესპოტობა საუბარში ზურგს უკან ცილსა სწამებს ან ასმენს აღამიანს. ვინაც თუნდაც ერთი სძველი/ჩირქსა სცხებს და ღესპოტს ცილდაწამებულზედ აზრს უცვლის ცული თვალსაწებეთ. თვითონ კი ჩრდილში რჩება, - სიკოფანტს, ანუ მაბეზღებელს ეძახიან. იოდილმი რჩება, - სიკოფანტს, ახუ მაბეზღებელს ეძანიან. აკელე ექელება - მაღლი - მაღლიბა სწავლებისთვის, - ირონიულად გამოეხმაურა ანოფელები, - მაღლი

ღმერთთ, მოშურნენი არ მაკლია! ამ საქმეში იღბალი არცროდის მქონია.

- რით ზომავ შენს იღბალს, რა საზომით? - ცოცხლად ჩაეჭიდა სიტყვას სოკრატე.

- რითა და, სწორედ შენით! შენ ჩემთვის ყველაზედ უფრო დამაჯერებელი საზომი ხარ. ღარიბი იყავ, აწ კიდევ უფრო ღარიბი ხარ. მოსასხაში ლამის მხრებიდან ჩამოგვარდეს, შიშველი ფეხები ჭუჭცისგან საცოდავ დღეში გაქვს. მთელ სიცოცხლეში ალბათ ერთხელაც არ გამაძღარხარ. - ჯერ კიდეგ მარტოც რომ იყავი. ახლა ცოლ-შვილი გყავს და კიდევ ის მათხოვარი გოგო მირტო. სახლი სანახევროდ ჩამოგექცა, შენთა ქანდაკებათაგან ქვათა ნამტვრევნილა დაგრჩა, ეზოში რომ გიყრია. სიბერემ უფრო მეტ გასაჭირში ჩაგაგდო, ვიდრე მე ვიყავ ახალგაზრდობაში. ახლა - მაპატიე პირდაპირობა, სოკრატე! - ერთი ვინმე ღარიბი, მაწანწალა ხარ, რომელიც ხალხს თავს აბეზრებ...

- ძალიან მოსწრებულად ბრძანე, - ცოცხლად მიუგო სოკრატემ, - ვარ ღარიბი, რა ექნა. არც ეერცხლი მაქვს, არც ოქრო, არც ვილა, არც მონანი მყვანან. მაწანწალა ვარ: ღილიღან საღამომღე ქალაქში ღაეეხეტები, აბეზარიცა ვარ. ხან ვის გაღავეკიღები, ხან ვის, ვისაც მოვიგღებ, ოღონღ იმ განსხვავებით, რომ ჩემთვის არცვის არაფერს ვართმევ.

პირიქით, გაძლევ.

ანოფელესმა გადაიხარხარა.

- ვიცი! აძლევ! ცარიელი ხელებით ურიგებ სიტყვებს, კაციშვილს რომ ვერ აძლობენ

ღა კვამლისებრ იფანტებიან.

- ნუ მაწყვეტინებ, ანოფელეს. ხან კოს გადავეკიდები, ხან ვის მეთქი, მე თვითონ გითხარი. გაღავეკიღები და, როგორაც ბებიაქალი ყრმას, ისე ვაბადებინებ, რაც ამ აღამიანში ღაფარულია.ვესაუბრები, ვეხმარები კაცთ იმის გაგებაში, რომ თავად ყველაგვარი სათნოების შეთვისება შეუძლიათ.

სიტყვა "სათნოება" ისე უბრალოდ და მართლად წარმოთქვა სოკრატემ, თითქოს

"სათნოება" კი არა, "პური"წარმოეთქვას.

— დიაზ, უკეთილშობილეს, საუკეთესო მიზანს, ესწრაფვი, მაგას ვერავინ წაგართმევს, - შეაქო სოკრატე ანოფელესმა, - და მაინც მხოლოდ ღარიბთა მასწავლებელი ხარ. შენ გძულდნენ სოფისტნი, გაღაჭრით უარყოფლი იმათ მოძღვრებას. და აი, ის სოფისტნი, რომელთა რიცხვსაც ახლა მეც ვათელი თავს, - ცხოვრებაში უფრო პრაქტიკულნი გამოდგნენ: ყოველო კარგაძალი ქონება შეიძინეს, დემაგოგთ შეუთანხშდნენ, ზოგმა მაღალ თანამღებობასც მიაღწია, ყველანი ჩინებულად ცხოვრობენ.

ანოფელესს მოეჩვენა, რომ ყოფილი შქანდაკებელი სოკრატე თავაღ იქცა ქანდაკებად, ჰიმატიონის ნაკეცები გაუქვავდა, მხოლოდ ხელებიდა უმოძრავებდა, რომელთაც ბებიაქალის ხელებსავით იხმარდა - თითქოს ანოფელესს სულის წიაღიდან რაღაცის

აბაღებინებსო.

და მან გულწრფელად მიიპატიჟა სოკრატე:

- ნეტავი აქ რას ვუღგევართ? ჩამიჯექ ტახტრევანღში, ჩემს ვილაში განვაგრძოთ საუბარი! დროა, რომ ვახშამზედ ვიფიქროთ...

ხოკრატე არც შერხეულა და ანოფელესმა ჰიმატიონზედ მოსწია:

-წავიდეთ, ძვირფასო! ჩემი სუფრა საკმაოდ უხვია, შენს გემოენებას დაატებობს!

სოკრატემ მსუბუქად გაითავისუფლა ხელი, გაიღიმა:

- გმაღლობ, ანოფელეს. ღღეს უკვე ღაპატიჟებული ვარ ვახშამზედ.

ანოფელესმა წამერთ იპოვნა სხვა გზა:

- მე შემიძლია, რომ თითო-ოროლა მნა მოგაშველო. ჩემგან ბოძებულ ძღვენს შენგან ბომებულად მივითვლი. 0角四060四周 SIR MININGS

სოკრატემ მოკლედ და მხიარულად გაიცინა:

- კეთილშობილო ანოფელეს, სოკრატესგან შენ არცრა გჭირდება!

ხშირად კაცს მთელ სიცოცხლეში რაღაც სიჭაბუკისჟამინდელი გაჰყვება ხოლმე მიმოხრა, სიტყვა, ჰანგი,ჩვეულება. მირტო იმ ჩვეულების ერთგული დარჩა, ჯერ კიდევ ბავშვობაში პაპისგან რომ ჰქონდა შეთვისებული: ეაზმმად გამოპრანჭვა უყვარდა.

ტანთ გრძელი თეთრი პეპლოსი ემოსა, ფეხთ მსუბუქი სანღლები, უხმაუროღ

მოძრაობდა, სტუმართათვის შემწვარი თევზი და ღვინო შემოჰქონდა.

ქსანთიპე მოვახშმეთ ქერის პურს სთავაზობდა, თევზს უხდებაო. შაქ თმაზედ შუქი ღასთამაშებდა. სახის მცირე ნაოჭთ უღრმავებდა. მარცხნიე ლამპროკლე უჯდა, მარჯენივ ანიტე-უმცროსი. სოკრატეს გვერდით აპოლოდორე და პლატონი ისხდნენ, პირდაპირ კრიტონი და სიმონი.

ტაბლის გარშემო დახელისებული კრავი ხტოდა, წყალობას ითხოვდა.

სოკრატეს პატარა ეზო მხიარულ სიცილს გამოეცოცხლებინა. არ იცინოდა მხოლოდ ერთი სტუმარი, თუმცა თავი ისე ეჭირა, ვითომ იცინოდა: ანიტე. მან რაღაც ისეთი უწყის, რაც აქ ჯერ არავინ იცის. დღეს ის სოკრატესთან მხოლოდ იმიტომ მოვიდა, რომ იმ კაცის მარცხით ღატკბეს, ვინაც მკაცრაღ შეუგინა ზნეობა. ანიტე თითქოს ნემსებზედ ზის; ცალი ყურით სოკრატეს უსმენს, როგორ შეხვდა ანოფელესს, ოდესდაც გლახას, ღღეს კი გახშმად რომ მიიპატიჟა, მეორე ყური ქუჩისკენ უჭირაეს: როდისღა უნდა გაისმას ფლოქეთა თქარუნი?

- იმის მიხედვით, რასაც შენ ამბობ, - მიუბრუნდა მირტო სოკრატეს, - ამ უეცრად

გამდიდრებულ ანოფელესს ბევრი ვინმე დაუსმენია.

- მაბეზღარი და ცილისმწამებელი კაცად ვერ იწოდება, - შენიშნა სოკრატემ. ანიტე თავს ძლივს იჭერდა.

სიმონმა თქვა:

- ეგ აზრი პირველად ამ ექვსი ოლიმპიადის წინათ წარმოთქვი.

- ეგრე ზუსტად როგორ გახსოვს? - იკითხა აპოლოდორემ.

სოკრატეც გაოცებული დარჩა:

- მე თვითონაც არ მახსოეს, როდის ეთქვი ეს სიტყვები.

სიმონი ქვაყორეზედ გადაძერა თავისთან ღა მალე მთელი ერთი იღლია პაპირუსის გრაგნილნი მოიტანა. თან შლიდა, თან ლუღლუღებდა:

- დაიცათ, ახლავ ვიპოვნი...

- ყოველთა ძაღლთა ვფიცავ, დიდი ჯაფა დასდგომია! - შესძახა ხოკრატემ, როცა გრაგნილო გადახედა, თან სათაურთ კითხულობდა: "სიკეთისთვის", "სილამაზისთვის", "პოეზიისთვის", "ღმერთისთვის", "სიყვარულისთვის", "სიბრძნის მეტყველებისთვის", "კარგი გუნება-განწყობისთვის", "ძმობისთვის", "პატიოსნებისთვის"...

- აი! - შესძახა სიმონმა, - აქ არი! ხედავ? "მაბეზღარი და ცილისმწამებელი კაცად

ვერ იწოდება..."

- რაოღენი ხანია, რაც ამეებს იწერ? - იკითხა გაოცებულმა აპოლოდორემ.

- ჯერეთ კიღეე ყმაწვილი ვიყავ, სოკრატეს სიტყვა რომ შემიყვარდა. ვიჯექ, ვკერავდი სანდალო და თან იმაზედ ვფიქრობდი, რაც გამეგონა. იმ დროს სოკრატე ძველ სოფისტთაგანაც სწავლობდა, მაგრამ რასაც ეს უბნობდა, იმას არც ურთი სოფისტი არ ლაპარაკობდა. აი ამან გამიტაცა და დავიწყე წერა. თუმცა, კრიტონი, სიმიოსი და კებეტიც იწერენ სოკრატეს ნათქვამს.

- მეც ვიწერ, - ჩაურთო პლატონმა, - ყოველ საღამოს ვიწერ. ქსენოფონტმაც ბევრი

რამ ჩაიწერა. სხვათაც ჩაიწერეს.

აპოლოდორემ ჰკითხა:

- რატომ არის, ძვირფასო მოძღვარო, რომ ადამიანს სულ სხვარიგად უდგები, ისე არა, როგორც სხვანი?

სოკრატემ ჭაბუკს გაუღიმა:

- მე უბრალო კაცი ვარ. ჩვეულებრივი და მიამიტი. უფრო მეტად ადამიანის ერთ სულხორცად შეკვრა მსიამოვნებს. ვიდრე ნაწილ-ნაწილ დაშლა. მართალია, პირეელად ნაწილ-ნაწილ ეშლი, მაგრამ მერე ისეკ ერთ მთლიანად ეაქცევ. მქანდაკებელნი ათობით მამაკაციდან ან ათობით დედაკაციდან ყოველსავე საუკეთესოს იღებენ და მერმე ერთ ქანდაკებაში ასხამენ ხორცს. ჩემი ოცნებაც ეს იყო. მინდოდა, რომ მელაგრე მოვქცეოდი ცოცხალ ადამიანს თავის აზრებიანად და გრძნობებიანად. სულ ერთი აზრი მბურღავდა: დედაჩემს უმწეო ჭიაყელა გამოჰყაედა წიაღიდან, მამაჩემი მოზრდილ სრულქმნილ ადამიანს ძერწავდა ქვაში; და ქვეყნად არცვინ არა ფიქრობდა, მაინც რა ხდება ამ ორ მდგომარეობას შორის, რაგვარ ვითარდება შინაგანად ეს უმწეო ჭიაყელა, ვინემ მოზრდილ ადამიანად გადაიქცეოდეს. მაშ, ვინ ჩაუნერგავს ადამიანს ცოდნას, ვინ ასწავლის აზროვნებას, სათნოებას და ვინ გაუძღვება კეთილწარმატებისკენ? აი სწორედ ამ საქმისთვის ხელის მოკიდება გცადე...

სოკრატეს ყოველი სიტყვა ანიტეს სისხლს უშრობდა. ეჩვენებოდა, რომ ყველანი იმის წინააღმდეგ იყვნენ. მოხუცმა ფილოსოფოსმა წამერთ პირდაპირ თვალებში ჩახედა.

ანიტე გაწითლდა, თავი დახარა.

- არიან სიბრძნის მასწავლებელნი, - განაგრძო სოკრატემ, - რომელთა მიზანია გახრწნა, დანგრევა, ძირში მორყევა. ჩემი უღიდესი წადილია აგება და აღვსება. მქანდაკებელი აგებს და,უკეთუ ოდესღაც გულისტკივილით მიგატოვე მქანდაკებლობა, სამაგიეროდ მისი პრინციპის - აგების - ბოლომდე ერთგული დაერჩი. ამაზედ ვრუდუნებ უკვე რა ხანია და არცა ენანობ.

ხოკრატე აღგა, თავის ღვინიან ფიალას თავი წაუქცია.

- ზეღაშესა ვწირავ ჩემთვის სამ ძვირფას ხატებას, რომელნიც ერთგულაღ მიღგნენ მუღამ მხარში, პირველია აპოლონი, ნათლის მომნიჭებელი, მეორე - ღიონისე, სულიერი

აღტაცების მომმადლებელი,მესამე - არტემიდა, მონაღირე ქალწული.

ანიტეს ქუჩიდან ფლოქვების ხმა მოესმა. ფერი დაკარგა. ადგა და სხვებსავით იმანაც წაუქცია ღმერთთ ზედაშე. ხელი ისე უკანკალებდა, ღვინო ექცეოდა. სოკრატეს მშვიდი სიტყვების, მისი სიმტკიცის, მისი ცხოვრების უდიდესი აზრის წინაშე ანიტემ თავი არამზადად იგრმნო. ყველაფერი კარგი, რაც მასში ჯერ კიდევ დარჩენილიყო, იმის წინააღმდეგ ადდგა, რაც მალე უნდა აღსრულებულიყო. ანიტეს უეცრად საზიზღრობად ეჩვენა თავისი ღალატი, სისაძაგლედ - მამისა და მელეტის საქციელი. მაგრამ გვიანღა იყო.

საფეთქელნი დახეთქვაზედ ჰქონდა. ვეღარ გაუძლო. წამოხტა და უსიტყვოდ გავარდა

ეზოღან.

- რას გარბის? რა მოუეიდა? - შეშფოთდნენ სოკრატეს მეგობრები, სოკრატემ კი გაიღიმა და მიუგო: - ნუ მიაქცევთ ყურადღებას, ძვირფასნო. ხანჟამისად ცუდ ადამიანშიც გაიკიაფებს ხოლმე წამით ნაპერწკალი სინდისისა – ანდა სირცხვილისა...

- ცუდ ადამიანში? რას ამბობ, მომლკარო? - საგონებელში ჩავარდა აპოლოდრრე. -

ცული რა გიქნა ანიტემ?

- ღამშვიღღი, ჩემო უმრწემესო. ცუღი ვერცრა ვერ გამაკვირუებს ეკერენულე კრიტონმა ფქვილე

- რაღაც უცნაური ჩანდა ამ ბოლო ხანს, არ მომწონდა.

- კრიტონი მართალია, - ღაუმოწმა პლატონმა. - არც მე მომწონდა.

სოკრატემ უღარდელად ჩაიქნია ხელი, და ამ დროს ეზოში სკვითი შემოვი<mark>და. ყველას</mark> მიესალმა ღა წარმოთქვა:

- არქონტი ბასილეესი ამა უსტარს უგზაენის სოკრატეს. ნაბრმანები მაქეს <mark>აქაე შენი</mark>

Jabybob derbagfia.

მირტო ცახცახმა აიტანა. ქსანთიპე თვალს ვეღარ აცილებდა დაუპატიჟებელ **სტუმარს.** მეგობრები შეშფოთებით შესცქეროდნენ სოკრატეს. მან გრაგნილი გაშალა და **ხმამაღლა** 

წაიკითხა:

- "არქონტი ბასილევსი ამა უსტარით იბარებს სოკრატეს, ალოპეკოსის ღემოსში მცხოვრები სოფრონისკეს შვილს, რათა ღღეიღან მეხუთე ღღეს, მამლის მესამე ყივილზედ წარუდგეს სახალხო სასამართლოს იმა ბრალღებისა გამო, რომ არა ირწმენს სახელმწიფოს მიერ აღიარებულ ღმერთთ, "შემოაქვს სხვა, ახალ ღმერთთა რწმენა, თანაც კიღევ რყვნის ახალგაზრღობას".

თავზარდამცემ სამარისებურ დუმილში აპოლოდორეს ყვირილი გაისმა:

- ჩემო სოკრატე!

სოკრატემ მხრებში ხელები ჩააელო, დასეა და შიკრიკს მიმართა:

- გადაეცი არქონტ ბასილეესს, რომ დანიშნულ ღროს ვეახლები. ჰაირე. გულდამძიმებული დუმილი.

- სულით ნუ დაეცემით, მეგობარნო. ათენი მოუსმენს ჩემს ბრალმ<mark>დებელთ, მაგრამ</mark> მეც მომისმენს.

კრიტონმა ძველ მეგობარს ხელი მოჰკიდა.

- კარგად დაფიქრდი, სოკრატე ,ასეთ ჟამს ათენის კანონი...

სოკრატემ სწრაფად შეაწყვეტინა, საყვედურით უთხრა:

- ვიცი, რისი თქმაც გინღა.

დამაბული ღუმილი. თეთრად განათებული სახლის კედლები იმ შუქს ასხივებენ, დღის განმავლობაში მზისგან რომ გასჯდომიათ. ოლეანდრის ბუჩქს ცვარ-ნაში დაეცა, ჰაერში მათრობელა სუნი ტრიალებს.

მაგრამ ეგრავინ გრძნობს საღამოს მომხიბლაობას.სიმონმა ყველას მაგიე**რ გამოხატა** 

Jodo:

\_\_ რა მოგიგა ნეტავ?!

- მთაგარი მე როდი ვარ, მეგობარნო. მთავარი ჩემი აზრებია: რა მოუვა ჩემთა აზრთ? წუთისოფელში მუდამ ყოფილა და იქნება ბრძოლა ძმაცვასა და სიბრმნეს შორის. ხან ერთი გაიმარჯვებს, ხან მეორე. მაგრამ რაოდენიც არ უნდა იქანაოს სასწორმა- ბოლოს და ბოლოს ძმაცვისა თუ ცბიერების პინა უფრო მსუბუქი გამოდგება... - სოკრატემ აპოლოდორეს გრუზა თმაზედ ხელი გადაუსვა, - სიბრმნე მარმარილოს უძრავი ლოდი როდია. სიბრმნე - ცოცხალი ალია, რომელსაც მუდამ უნდა ვუფრთხილდებოდეთ და ვასაზრდოებდეთ. ეს კი თქვენი საქმეა, მეგობარნო.

აპოლოღორე მოწიწებით უსმენდა, თვალს არ აშორებდა მოძღვარს.

- შენც ხომ მოჰკიდებ ხელს ამ საქმეს, - უთხრა სოკრატემ. -ჩემო უმრწემესო?

affinition above seeks ?

## 6780650 93343P9

חניים במנית הני

თავისი სიცოცხლის მანძილზედ სოკრატეს მრავალი განობადაქაქტარებთ ღია ცის ქვეშ მზის ამოსვლის მოლოდინში. უყვარდა ეს ღუმილი, ოღეს ადამიანის სული შეუფერხებლად დაეზეტება იმ ბილიკებზედ, რომელთა გავლაც დღის სინათლეზედ არცთუ აღვილია. აწინდელი ღამე კი სულ თეთრად გაათენა.

მარმარილოს კუბზედ ავიდა, რომ უკეთ დაენახა პიმეტოსი, საიდანაც უნდა ამოსულიყო

ნათლია მისი - მზე.

დღეს სიწყნარე არ იყო. ალოპეკოსის პატარ-პატარა სახლებიდან, ერთიმეორის მიჯრით რომ იდგნენ, გათენებამდე დიდი ხნით ადრე, ნაწყვეტ-ნაწყვეტად მოისმოდა აღელვებულთა ხმა: ხან აქედან, ხან იქიდან, ყოველი მხრიდან!

ძილის ღვთაება ჰიპნოსი არ ბატონობდა ამ ღამეს ათენელთა სახლების ბანებზედ. მრავალი კედლის მიღმა იხმოდა აღელვებულ აღამიანთა ლაპარაკი: ამ დილით წარუდგება სასამართლოს ათენის მოქალაქეთა შორის ყველაზედ უფრო კაცადკაცი -სოკრატე.

ის კი უძრაგად დგას მარმარილოს კუბზედ, ესმის ეს მოუსვენრობა, ეს შეშინებული ზმები, უსმის, რომ დღეს მის ქალაქს არ შეუძლია მშვიდად დამინება. იღიმება: მეტ სიკეთეს ვერც ვინატრებდი! ამ ბოროტ ჟამს მარტო არა გარ.

ოლეანდრებისა და კვიპაროსების სურნელებას კვამლის სუნი ერევა. ბევრი უკვე ამდგარა, საუზმეს ამზაღებენ, რძეს აღულებენ, კვერებს აცხობენ - სასამართლო საღამომდე გაგრძელდება. ჩქარობენ - არ დააგვიანონ, მოიხილონ, მოუსმინონ, გვერდიდან არ მოშორდნენ.

არა სმინავო არც ქსანთიპეს, არც მირტოს. ეს უკანასკნელი ფეხშიშველა გაიპარა კარში, თვალი შეავლო მარმარილოზეღ შემდგარი სოკრატეს სილუეტს. ქსანთიპეც გამოვიდა. ორივე ქალი შიშით ერთიმეორეს ეკვრის, ხედავენ: სოკრატეს სილუეტის გარშემო ცა ფერმკრთალღება.

შირტო ჩურჩულით ამბობს:

- სულაც ნუ ამოსულა დღეს მზე!

მელეტმა აბისას უბრძანა, აღრე გამაღვიძეო, ჩვეულებრივ, როცა გასაღვიძებლად მიდიოდა, ქალს თმა ჩამოშლილი ჰქონდა ხოლმე, როგორც ამ ვაჟბატონს უყვარდა. დღეს აბისას მკვრივკვანძად აუზვევია თმა და ფერადი ბაფთით შეუკრავს. იცის, საითაც ემზადება ბატონი, ამიტომაც არ მიუწვება, როგორც ყოველთვის, რათა დღის დადგომას სიამოვნებით არ შეაგებოს.

აბისამ ნაზად აკოცა მელეტს.

- თენდება, ძვირფახო. წინ დიდი დღე გელოდება.

სინაზეს სისასტიკით უპასუხა: ისე უჩმიტა ძუძუზედ, რომ ქალი ტკივილისგან ატირდა.

- მართალი ხარ, აბიზა, - უთხრა, რომ დგებოდა, - წინ დიდი დღეა. ჩემი და

სოკრატესი. სოკრატესი და ჩემი.

აბისამ სახეში შეხედა, როგორ დაპბერებია ერთ ღამეში. თუ თვალები დაუბერდა? რატომ? ამას ხომ არ ასამართლებენ?

- აბაზანა მზად არის?

- რა თქმა უნდა, ბატონო, - მიუგო მონა ქალმა და სააბაზანოში გაუძღვა, - რომელი სამოსი მოგიმზაღო? მელეტმა გონებაში გადასინჯა ყველა საჩუქარი, გუშინ ანიტესგან ავანსის სახით რომ მიიღო. უკვე მაზმაროთში იჯდა, რომ დაიძახა:

ტერაკოტისფერი ქიტონი, ოქროს სამაჯური და... რომელი მოსასხამი/აჯობებს?

- ალიხფერი? - შესთავაზა აბისამ.

- არა! იტყვიან, ალკიბიადეს ჰბაძავსო.

- იქნებ ახალი მწვანე ქლამინდი, ოქროთი მოქარგული?

OAMOSTEN Clemmoto

- ეგ კარგია. სულ ახლებში ვიქნები.

იბანავა, ჩაიცვა და საუზმედ დაჯდა. აბისამ უთხრა, ქალაქში დიდი მღელვარებააო. მაგრამ თავისი ყველა ფიქრით და ზრახვით ის უკვე არეოპაგში იყო.

ქამას რომ მორჩა, სარკის წინ გაიმეორა თავისი საბრალდებო სიტყვა სოკრატეს

წინააღმდეგ. ზუსტად იცავდა ორატორული ჟესტებისა და მიმიკის სისწორეს.

უეცრად ბოროტად გაიცინა: დამაცა, ბებერო! ჯადოქარ კირკეს მიერ ღორად ქცეული უფრო კარგად დაგიღრუტუნებ!

პიმეტოსის მწეერვალზედ ღაბუღებული არწივნი აფრინღნენ და ჩრდილოეთს მიაშურეს. ისინი ყოველთვის ცოტა აღრე იღვიძებდნენ, ვიღრე ფებოსი თავის ოქროს რაშს თავლიდან გამოიყვანდა.

თავისი სახლის ბანზედ იდგა ხაბაზი მერინი და თვალებს იფშვნეტდა. ხედავს-

არწივნი პენტელიკონის მხარეს მიცურავენ.

– თენდება, - თქვა თავისთვის, რაღგან ელინთ ასე იციან, თუნღაც არავინ ჰყავდეთ მსშენელი, საკუთარ თავს ებაასებიან.

მაგრამ მეზობელი სახლის ეზოდან ვიღაცა გამოეხმაურა:

- ჰო, მალე წახვლის დროც მოვა! - ეს იყო მერინის მეზობელი ლუსტრატე. - ცოტა რამე წასახემსებელი მოამზადე ჩემთვისაც.

- კვერებს წამოვიდებ, უკვე გამოვაცხობინე. დუქანში დღეს ცოლი და შვილი

ღარჩებიან. შენ ღვინო წამოიღე. ჯოჯოხეთურად ცხელ დღეს დაიჭერს.

- სულაც არ მიხარია, რომ კენჭი შემხედა, - კუშტად თქვა ლუსტრატემ.

- მე კი პირღაპირ ტანში შცრის მოუთმენლობისგან. მთელი ღამე თვალი არ მომიხუჭავს. - და მერინმა ისევ მოიფშვნიტა თვალები.

- არც მე, - ლუსტრატეც ბანზეღ იღგა, ფეხებგაფარჩხული; ხელები აიქნია, - რა

საშინელი პახუხისმგებლობაა! არ ვიცი, რა ვარგუნო.

- იქა ვნახავთ... - დაამშვიდა მეზობელი მერინმა.

მაგრამ ლუსტრატეს დამშვიდება არა სურდა.

- იქ ისეთს რასა ნახავ, რაც ახლავე არ იცი? დახლართული საქმეა! ვერ გაარჩევ. საკუთარი ყურებით მოვისმინე, როგორ ჩააგონებდა აქ ერთს, ჯობია, რომ უფრო საკუთარ გონებას ენდო, ვიდრე აპოლონის ორაკულთა ნათქვამსო. რამდენი კითხვაც გაგიჩნდება, სულ დელფოში კი არ უნდა ირბინო, პასუზი თავად უნდა მოიძიოო. ვითომ უფრო უკეთ გამოგივაო. ჰო!... იქნებ მთლად აგრეც არ უთქვამს, როგორც გეუბნები, მაგრამ ვინც იქ ვიდექით, სუყოველმა კაცმა ისე გავიგეთ, რომ ადამიანის გონება ღვათებრივზედ მაღლა დგას. სისაძაგლეა, არა? ისიც საკუთარი ყურებით გავიგონე, რარიგ უბნობდა, ჩევნთვის, ათენელთათვის რა უფრო საჭიროა. დანარჩენი შენზედ იყო, დამდგარიყავი და ამოგერჩია, თუ რამ უფრორე მნიშვნელოვნად მიგაჩნდა!

მერინი არ იზიარებდა მეზობლის შეშფოთებას. გაიცინა:

- წინასწარ საგონებელში რატომ იგდებ თავს? იქ ხომ ქსანთიპეც იქნება, ყველაფერს ის გადაწყვეტს, წარმოდგენილი მაქვს, რასაც ის მოახდენს. აი სად წაადგება სოკრატეს იმის მჭეერმეტყველება! ნახავ, მუხლებზედ დაეცემა, ტირილით შეგვთხოვს შეწყალებას, ლამაზ თმას გაიწეწავს... სუყოველ ნაფიცს გულს აუჩუყებს, სახსრებში დაგვშლის ყოველთ - შენც! ჰოდა, უნებურად გული მოგვილბება. ღარიბი ხალხია! თატადგანსაჯე, ბიჭი ჰყავს, კიდევ მეორე ქალი - ნუთუ ისე გავწირავთ, რომ ჯარნმას წავალუჯთ? ან განვდევნით? ისერიგად უყვარს თავისი ათენი, ნუთუ ჩვენ... ფიქრიც არ მინდა

ლუსტრატემ თავი გააქნია:

- აბა რა ვიცი, რა ვიცი, ძალიან დახლართული საქმე კია. შენ რაც გინდა ისა თქვი, კარგა გეარიანად ნახშირნაჭამია, ამ ამბავს სუყოველი შენსავით იოლად არ უყურებს.

- გინდა სანაძლეო დავდოთ, რომ არც დააჯარიმებენ და არცა კიდევ განდევნიან!

- არ მინდა.

აღმოსავლეთის ჰორიზონტის, ანუ კინკროს თაგზედ ღია მოციმციმე არეში ოქროს სეგმენტი ამოცურდა და სულ უფრო მაღლა-მაღლა წამოვიდა.

სოკრატემ მიმშვიდობების ნიშნად ხელები აღაპყრო:

- მოგიკითხავ! დიღო მნათობო! დალოცვილი იყავ, რახან გამოჩნდი!

მდაბლად დაუკრა თავი და მობრუნდა. ნელი ნაბიჯით მიმოვლო ეზო, ქვიდან ქვამდე. რომელ ქვასაც გვერდით ჩაუვლიდა, შეეხებოდა, ხელს ხორკლიან ზედაპირზედ გადაუსვამდა. გრანიტის კუბს მზის სხივები რომ დაეცა, მოციმციმე ნამცეცთა შუქით აკიაფდა.

აგერ მომეც! ჩემი კეთილი მოხუცი მომე, ქილიკი, ჩემი ბიძა და მასწავლებელი! შენ დღესაც ქილიკობის გუნებაზედ ხარ, თუმცა იცი, რა დღეც მომელის, რას იზამ, ძმობილო, შენ შუაგზაზედ ხარ შეჩერებული: ვერ გაგიგია, რომ ღაცინვა სიცილზედ ნაკლებია...

სოკრატე არტემიდას მიუბრუნდა და მუხლი მოუყარა იმის სილამაზეს.

- ჩემო საყვარელო ქალღმერთო! შენ სდარაჯობდი ჩემს დაბადებას, ოდეს მზე თავისი გზის ზენიტზედ იდგა. შენ მიესალმე ჩემს პირველ სიცილს...

გაჩუმდა, მერე როგორც ყოველთვის, მშვენიერი მუხლები დაუკოცნა.

ჰიმეტოსის მირას უკვე გაიელვეს ოქროსფერმა ფუტკრებმა.

- ღროა, - თქვა სოკრატემ და ტაბლიდან აღგა.

– წავიდეთ, – ერთდროულად თქვეს ქსანთიპემ და მირტომ.

- ნუ მომდევთ.

ხმა არ გაუციათ, უსიტყვოდ აიღეს ხელთ დიდი ხნის მომზადებული კალათნი. უხიტყვოდ გავიდნენ ეზოში - წინ სოკრატეა. ქსანთიპე მირტოს მიუბრუნდა და წყნარად უთხრა:

- ლამპროკლე იქ პირდაპირ მამაჩემთან ერთად მოეა.

– გთხოვ, ქსანთიპე! შენც ძალიან გთხოვ, მირტო, ნუ მომდევთ, შინ ღარჩით.

- სოკრატე, - შეაწყვეტინა ქსანთიპემ, - მე კვერები მომაქვს შენთვის. იქნებ გაჭიანურდეს, - და ნაღვლიანად გაუღიმა.

- მზის ჩასვლამდე მოებრუნდები. იქ წამოსვლას ის გირჩევნიათ, კარგი ვაჩმამი ღამახვეღროთ.

- ნეტამც კარგი ვახშმით შეხვედრა გვეწეროს, - ამოიოხრა ქსანთიჰემ.

-რისი გეშინია? - ჰკითხა სოკრატემ.

- აბა ეს ცოტა ამბავია, ღმერთთა დამხობაში გდებენ ბრალს? როგორ გინდა, რომ თავი დააღწიო? მე ყველაზედ კარგად ვიცი, რომ არცრომელი ღმერთი არა გწამს, ღასცინი ხოლმე. აი ამ მარმარილოს არტემიდასთან მხოლოდ იმიტომ ერთობი, რომ 130003...

სოკრატემ გაიცინა.

CLCUCACESILS

- პო, მოსამართლე რომ ქსანთიპე ყოფილიყო, ჩემი საქმე ცუდად იქნებოდა, ანაქსაგორას კვალზედ წასელა მომიხდებოდა! თავს როგორ დააღწევო, მეკითხები? შენ, საყვარელო, ჩემზედ კარგს კაცი ვერ დაგაცდენინებს.მაგრამ ყველაფერს მართლა ტუდად როდი ვიქმოდი! ათენმა ეს იცის. წუხელ მთელი ღამე მესმოდა ათენის ხმა.

ქალებმა არა უპასუხეს რა. ამ ღროს კუტიკარის კაკუნი გაისმა. გარერ ური სკეთიი

0.083.

- არქონტმა ბასილვესმა გამოგვაგზავნა...

- ვიცი, მზადა ვარ, - მიუგო სოკრატემ. ქუჩაში გამოვიდა, სადაც უკვე მოეყარა თავი ცნობისმოყვარეთა ჯგუფს. ქსანთიპე და მირტო უკან მიჰყვნენ. სოკრატემ შემრიგებლური ხმით უთხრა:

- კარგი, ცოტა გამაცილეთ. მაგ კალათაში რა გაქეს, მირტო? მირტოს უნდოდა, რომ კალათისთვის ხელი დაეფარებინა, მაგრამ სოკრატემ ღაასწრო,

შიგ ჩაუხედა:

- რა არის? გაჰ, ძაღლო გფიცავ, ეარღების გვირგვინია!

გაუღიშა,თან გაიფიქრა:აი, როგორ აპირებს ჩემს შეხვედრას, სამსჯავროდან გამართლებული რომ გამოვალ, - ვარდებით უნდა შემიმკოს ბებერი თავი!

მაგრამ გარშემო დოყლაპიებიც იდგნენ, და მან თქვა:

- რა კუთილი რამ განგიზრახაეს - სასამართლოდან რომ გამოვალ, ჩემდა პატივსაცემად თავს გარდებით შეიმკობ!

დემაგოგ ანიტესაც არ ემინა მთელი ღამე. იმისი სარეცელი უმრავად არა მდგარა მოზაიკურ იატაკზედ - ზამბარებზედ ირწეოდა. მაგრამ ამაოდ ცდილობდა ანიტე რწევა-რწევაში ჩამინებას; თვალწინ სოკრატე უდგა. ანიტე მარჯვენა გვერდზედ გადაბრუნდა, სარეცელი უფრო დაირწა, ოღონდ სოკრატე არ გამქრალა, მარცზენაზედ გადმობრუნდა და თვალწინ ისევ სოკრატე აღემართა, იმავე ირონიული გამომეტყველებით, როგორი გამომეტყველებითაც აგორაზედ ლაპარაკობდა: მდიდარს კიდევ უფრო გამდიდრება სურს, დემაგოგი ზედემაგოგიზედავს ასე ჭკუაზედ შეიშლება კაცი!

გათენებამდე ჯერ შორს იყო, როცა ანიტე აღგა. აი ლოგინშიც არ აყენებს...

ანიტემ ერთგვარი მტრული ღამოკიღებულება, ზიზღიც კი იგრმნო ღღევანღელი სასამართლოს მიმართ. ნუთუ ჩაშლა არ შეიძლება? თავი მოიავაღმეოფოს? უეცარი გამგზავრება მოიგონოს? თუ არაკეთილსასურველი წინასწარმეტყველება? არა, არა, უკან არ უნდა ღაიბიოს.

მისი მზერა ათენას ქანდაკებას მოჩვდა. ის შენც შეურაცხუყოფდა, როცა - რო**გორაც** შვილმა მითხრა - გიმნასიაში ჩამოთვლა დაიწყო, რამდენი ათენაა ქვეყნა**დ! მაშ,** 

დამლოცე და გამამაგრე! დღეს საღამოს ამისთვის მსხვერპლს შემოგწირავ...

არა, კაცმა რომ თქვას, რისი მეშინია? რაკი გავასამართლებთ, სუყოველი კატა ზურგს შეაქცევს, კიცხვას ღაუწყებს, ყველაფერ უბელურებას ღააბრალებენ, სიმართ, აა და ცილისწამებას ერთმანეთში აურევენ - ღა ბოლო მოედება კიდეც ათენელთა სიყვარულს თავიანთი სათაყვანო აღამიანის მიმართ! ან იქნებ სულაც მე ღავკარგო იმათი სიყვარული? ვუყვარვარ კია?

- მაქინ! - უხმო მონას. - ანისულის არაჟი! დიღი ფიალით!

აპოლოღორე ჭიქა რძეს უჯღა მაგიღასთან. დედა გვერდით ეღგა. შეწუხებული აღევნებდა თეალს შვილის სახის გამომეტყველებას - ლოყებზედ ცრემლი მოუცურავდა. დედამ თავზედ ხელი გაღაუსვა.

81

- 6უ სტირი, ჭამე, - უთხრა, - აი, ნახაე, ყველაფერი კარგად დამთავრდება.

აპოლოლორე ბაგშვივით აქვითინდა:

- შენ აგორაზედ არ ყოფილზარ! არ წაგიკითხავს არქონტ ბასილების განტადება! შენ არაფერი არ იცი, დედი!

- ნუ სტირი, შვილო. უსათუოდ დაამტკიცებს თავის უდანაშაულფრანტურე ექვიუოდ

გაამართლებს.

ყმაწვილკაცი თავისას გაიძახოდა:

- საშინელებაა, რომ იმინთანა კაცს საერთოდ ასამართლებენ! იმიხთანა ალალმართალ კაცს!

- ნუ ხტირი, შვილო, ნუ ხტირი, ალალმართალი კაცია, არცრა ავი არ მოუვა.

მაგრამ აპოლოღორე არ მშვიდღებოდა. აენთო:

- აბა, რა ვიცი, იმის გამსამართლებელნიც ალალმართალნი არიან?მერედა, ეინა სღებს ბრალსა- მესუფრია მელეტი, ქამელეონი ლიკონი და შურისმაძიებელი ანიტე!

- ჰერას გაფიცებ, გაჩუმდი! ხომ იცი, რაერთი სიკოფანტია ათენში? გაიგონებენ,

ღაგახმენენ და სასამართლოში წაგათრეუნ...

აპოლოღორე ცოტა დაწყნარდა.

- მაგრამ მარტო მე როდი ეფიქრობ აგრე, დედაჩემო. ეს აზრები გარშემო მიტრიალებენ - როგორ დავაღწიო თავი? გუშინ, მთელი იმ ზნის განმავლობაში, რაც სოკრატეს ვიცნობ, პირველად დავუნაზე თვალებში ნაღველი...

სოკრატუ თავისიანებთან ერთად არეოპაგის გორაკზედ ავიდა, ზედ მსაჯულთა შეხასვლელთან. გზად ქალები ცოტას ლაპარაკობდნენ, არც ადევნებული ხალზი ლაპარაკობდაბევრს. სოკრატემერთი პირობა მხიარული ამბების მოყოლაც კი დაიწყო, თაეთსი ახალგაზრდობა გაიხსენა, მაგრამ არავის გასცინებია. ისიც გაჩუმდა, მიდიოდა წყნარად და მზესუმზირას აკნატუნებდა.

არეოპაგის წვერზედ უკვე ელოდნენ ლამპროკლე თავის პაპასთან ერთად და შეგობართა ჯგუფი. ყველა იმის მახლობელი და ძვირფასი შეგობარი აქ იყო. სოკრატე

მხიარულად მიესალმა:

- ბედნიერება არმოგშლოდეთ, ძვირფაზნო! რა დიდებულია, რომ ჩემდა თანადგომად მოსულხართ...

- შენი დაუმსახურებელი ღამცირების ჟამია! - იფეთქა ანტისთენემ.

- არა, არა, ძვირფასო, - სოკრატემ მხარზედ ხელი მოუჭირა, - კანონის პატივისცემა გოველი მოქალაქის გალია. - მერე თავის ქალთ მიუბრუნდა. - თქვენს თავსა და ლამპროკლეს ჩემთა მეგობართ განდობ, ესენი გაგიყვანენ აგერ იმ გორაკის ქიმთან, იქიდან ყველაფერს დაინახავთ და გაიგონებთ. ის ნათესავთა ადგილია.

- არა! - შესძახა ქსანთიპემ, - ცოლს უფლება აქეს, რომ სასამართლოზეც თან ახლღეს ქმარს! შენ რა, იცი შენი თავის ღაცეა? სხვათა კი, - შენი თავისა - არა! ვინ უნღა

მოითხოვოს შენი შეწყალება, თუ არა მე... უკეთუ მსჯავრი დაგდეს?

- პერედა, განა შეუძლიათ, ქსანთიპე, სოკრატეს დახჯა? -ჩაერია ფედონი. ტირილი, გოდება, ჩივილი, თხოვნა, სულ ამაოდ- სოკრატემ არ ღათმო.

- ჩემთან შარტო კრიტონი და პლატონი წამოულენ... - აქ აპოლოდორეს მაუედრებელი მზერა შენიშნა, ხელი ჩაავლო და დასძინა: - შენც, ჩემო უმრწემესო.

ქსანოიპე გაჰკიოდა:

- მე შენთან მინდა! მე უფლება მაქვს! მე უნდა ვითხოვო შენი სიცოცხლე! მეგობრები გარს შემოეხვივნენ ქსანთიპეს, მირტოს და ლამპროკლეს, რომ იმ გორაკის ქიმზედ გაეყვანათ, რომელიც "სოლონის მაგიდაღ" იყო სახელღებული. - ნუთუ არც გამომეშვიდობები? - აქვითინდა ქსანთიპე. სოკრატემ გადაკოცნა ქალები, შვილი, გაუღიმა:

- კიდეგ ხომ შევხვდებით!

წავიდნენ. ქსანთიპე მოსთქვამდა. მირტოს თვალები ცრემლით ჰქონდა ჩავსქ, სოკრატე სამ მეგობართან დარჩა. ერთ-ერთმა სკვითმა მოკრმალებით უქვანე-ქვა და ცვაჯდომა სთზოვა, ვიდრე მიუზმობდნენ.

CONTROL OF THE CONTRO

- თავად დაჯექი, ძმაო, - მიუგო სოკრატემ. - მე დგომა მიყვარს.

ხალხი გუნდ-გუნდად მოეფინა მაღლობს, სარტყელივით რომ ერტყა არეოპაგის ბუნებრიე ამფითეატრს, საღაც გამოყოფილი იყო აღგილები ლიკასტერიონისთვის - უზენაესი სახალხო სასამართლოს ხუთიათასწეგრიანი საკრებულოს მეათედი ნაწილისთვის: აქ იკრიბებოდა ჰელიეა. ამ შემოზღუდული აღგილების მისასკლელებთან იყო ყველაზედ ძლიერი ზედახორა. ნაფიცნი, რომელნიც დღეისათეის ჰყაედათ წილისყრით ამორჩეულნი, სულ ტყუილად აწყღებოდნენ და იჭყლიტებოდნენ: შესასვლელნი ჯერ დაკეტილი იყო, წინ გუშაგნი იღგნენ.

-ო, ჰერაკლე! პინაკი დამეკარგა... გაიწიეთ! მაპოენინეთ! მთელი სამი ობოლოხი

ღირს!

როგორც იყო, გუშაგთ შეხასვლელნი ღახსნეს, ღაიწყეს პინაკთა შემოწმება და ნაფიცთა სათითაოდ შეშვება. სულ ბოლოს ტახტრეენებიდან არისტოკრატნი და მდიდარნი გადმოდიოდნენ, რომელთაც კენჭი რგეზოდათ; ისინი მთელი თავიანთი მოქმედებით ამტკიცებდნენ, რომ მდიღარი კაცი არასოდეს არა ჩქარობს.

ამფითეატრის ყველაზედ უფრო ქვემო რიგის პირდაპირ მსაჯულთათვის ბოლცომი რამ ადგილი იყო, რომელსაც განსაკუთრებული შესახელელი ჰქონდა. იმა ბოლცომის შუაგულში ღიდი მაგიდა იდგა მსაჯულის, მწერლისა და შულტასთვის, მარჯვნივ

ბრალმდებელთა ადგილი იყო, მარცხნივ - ბრალდებულისა.

მალე ბოლცომზედ ავიდნენ მწერალი, შულტა, მდივანი, სამსჯავროს მსახური და ორი სკვითი. შემდეგ საზეიმო სამოსის ფრიალით გამოჩნდა სამსჯავროს თაუკაცი, არქონტი ბასილევსი, ესე იგი არქონტი-მეფე. იგი შუა ალაგას მიუჯდა მაგიდას, სახით ნაფიცთა მიმართ, მწერალს დღევანდელი გასამართლების ჩანაწერისთვის შესავალი უკარნახა, მოივარგა ჩაქუჩი, რომლის მაგიდაზედ დარტყმითაც დუმილი ჩამოაგდო, და ბრალმდებელთა შემოყვანა ბრძანა.

მელეტი, ვითარცა მთავარი ბრალმდებელი, პირველი უნდა შემოსულიყო, მაგრამ გზა სახელმწიფოს მეთაურ ანიტეს და ასაკით უფრო ზნიერ ლიკონს დაუთმო. ანიტეს ლურჯი ჰიმატიონი ემოსა, ლიკონს - რუხი, მაგრამ ყოვლის უფრორე მეტი ყურადღება მელეტმა მიიპყრო თავისი მწვანე-ბალახისფერი, ოქროცურვილი ქლამინდით, რომელიც მზარზედ ოქროს ბალთით ჰქონდა შებნეული. ნაფიცთა რიგებში გაოცების ჩურჩული

gsobds:

ეს კინდაა?!

არქონტმა ხალხს წარუდგინა მელეტი: პოეტი და მთავარი ბრალმდებელი.

- შემოიყვანეთ ბრალდებული! - ბრძანა მან შემდეგ.

მთელს ღიკასტერიონში ახლომახლო ქიმებზედ განლაგებულ მაყურებელთა ბრბოში უეცრად დუმილი ჩამოწვა. ათასობით თვალი მიაშტერდა კარს, რომელიც ორმა სკვითმა შემოაღო.

გამოჩნდა სოკრატეს ღიღი, ჩაღგმული, ღიღებული ფიგურა: როგორც ყოველთვის, ფეხშიშველა, ტანის რხევით, აუჩქარებლად შემოვიდა. მზედაკრული მელოტი თითქოს სპილენძისა ჰქონდა. ჩაცმულიც ისე იყო, როგორც ყოველთვის - თეთრი ქიტონის ზემოთ გაცვეთილი ჰიმატიონი ემოსა.

აქ უჩვეულო რამ მოხდა: ნაფიცთა უმრავლესობა ფეხზედ წამოდგა და მქუხარე

ტაშით მიესალმა ხოკრატეს!

შეცბა. თვალებსა და ყურებს არ უჯერებდა. მორცხვად მიუბრუნდა კრიტონს, რომელიც პლატონთან და აპოლოდორესთან ერთად მოჰყვებოდაუგებნე ექლე

- ხედაე, როგორ გეგებება შენი ათენი! - უთხრა პლატონმა. ა სალექემებება

სოკრატემ გაუღიმა:

- მოიცა, ვნახოთ, ჩემო კარგო, როგორღა გამაცილებს!

ტაში შეწყღა, ნაფიცნი ღასხდნენ და თვითონ არქონტმა მიუწია სოკრატეს სკამი.

შემდეგ მარმარილოს მაგიდაზედ ჩაქუჩი დაჰკრა და გამოაცხადა:

- იწყება სასამართლო განხილგა საქმისა გამო ათენელი მოქალაქის სოკრატესი, სოფრონისკეს შვილისა, ალოპეკოსის ღემოსიდან რომ არის. იმაზედ შემოსული სარჩელი მეტყველებს: სოკრატემ დანაშაული ჩაიდინა კანონის წინაშე იმით, რომ არა ირწმენს ღმერთთ, სახელმწიფოში აღიარებულთ და სხვა, ახალი ღმერთნი შემოჰყავს, და კიდევ იმით, რომ ახალგაზრდობას რყვნის. მთავარი ბრალმღებელია მელეტი.

2

მელეტმა ორივე ხელით უკან გადაიყარა გრძელი წითური თმა და ხელები ცად

აღაპყრო:

- ყოელისშემძლე ზევსო! მეხთამტყორცნელო ზევსო! შეგღაღაღებ სუყოველი აქა მყოფი ათენელი მამაკაცისა სახელით ღა გვედრი: გარღმოუვლინე შენი მზერა ჩვენსა მოქმედებას, რომლის მიზანი ის არის, რომ დაგიბრუნოთ შენ და ოლიმპის ყოველთა ღმერთთ პატივი და დიდება, სიყვარული, ანუ ყოველივე, რისი წართმევაც მოგინდომათ ამ კაცმა - სოკრატემ! ეს დაგცინის არა მარტო შენ, დიოს, არამედ დასცინის ათენას, აფროდიტეს, ეროსსა და სხვა უკედავთ... - მელეტი სახით აკროპოლისისკენ მიბრუნდა: - თქვენ ყველანი, ოლიმპიულნო ღმერთნო, მიწის, წყალთა და მიწისქვეშეთის ღმერთნო, იყავით მოწმენი ამა ბრალდებულის გასამართლებისა. გვედრით ყოველთა ჩვენთა მფარველი, კეთილისმყოფელთ, სიცოცხლისა მომნიჭებელთ - ყოველთ, რომელთაც ძვირად გიღირთ ჩვენი კეთილდღეობა და აყვავება - სუ იძიებთ ჩვენზედ შურსა! ნუ გვეტყვით უარსა თქვენს კეთილმოწყალებაზედ, თუმცა მძიმეა ჩვენი დანაშაული, რამეთუ დიდხანს უტყვად ვითმენდით ესეგვარი ბოროტების გავრცელებასა. სოკრატე, როგორაც მოწმენი ადასტურებენ, აპირებდა თქვენსა დამხობას და თქვენს ადგილზედ ასალ ღვთაებათა დადგინებას!

მსგაესად ავი ქარისა, ჭექა-ქუხილის წინ რომ ჩაუქროლებს ხოლმე ველებს, ელდის თაქზარმა ჩაუქროლა მთელს არეოპაგს, ბოლცომს, სად მსმენელთა ბრბო იყო მჭიდრო რიგებად განლაგებული. ქსანთიპემ ქვითინით ჩაიკრა შვილი, თითქოს მისგან უნდა

ესესხა ძალა, რათა ამ თავზარისთვის გაეძლო.

შელეტის საბოლოო სიტყვებმა კიღეე უფრო დაამატა ცეცხლზედ ზეთი. ხმას აუწია

და ბრალდების დაზეპირებული ფორმულა გაიმეორა:

- სოკრატეს დანაშაული ის არის, რომ არა ირწმენს ღმერთთ, რომელნიც ჩვენს სახელმწიფოში აღიარებულნი არიან, და სხვანი, ახალი ღმერთნი შემოჰყავს. დამნაშავეა კიდევ იმიტომ, რომ ახალგაზრდობას გვირყვნის..

ხალხი გაირინდა: ხალხი შიშს მოუცავს და ისეთი სიწყნარეა, რომ ისიც კი ისმის, როგორ სცვივა ქალაქის კეღელთან გამწკრივებულ იტალიურ ფიჭვთ წიწვი. რომელიღაც

ნაფიცს შეგებებული სიტყვა აღმოხდა:

- დაღუპულია...

სოკრატე მზეს უმზერს. როგორც ამბობენ, შუადღისას დაბადებულა, როცა მზე ყველაზედ უფრო მწველია. მზე თავისი საკუთარი ძმასავით უყვარდა. რა ფჩნება დღეს, როცა ის ზენიტზედ დადგება და ჩრდილები გაქრებიან?

სოკრატეს ეჩვენება, რომ დღეს მზე ადრე დილიდანვე მთელი ძალით არტენებს. ძალა უნდა რომ შემმატოსო, ფიქრობს, ძველმა მეგობარმა მოხუცს ძვლები უნდაქამითბოსო...

რა ბედნიერი კარ, რომ დღეს ჩემთანა ხარ, ჩემო ოქროს თაველო!...

ქსანთიპე მირტოს მხარზედ ეყრდნობა და ქვითინებს:

- ვერა, ვეღარ გუყურებ, თავი აღარა მაქვს, რა ბაეშვივით კეთილი და მიამიტია...

- ღიდი, ალალი ბავშვია, - ჩურჩულებს მირტო.

მელეტი საქმარისად გაძღა იმ საშინელებით, ხალხი რომ მოეცვა. არ მოსწონდა მხოლოდ თავისი მარჩენლის- ანიტეს თვალები. მოსალოდნელი კმაყოფილების ნაცვლად იმ თვალებში შიში და ბრაზი ამოიკითხა. მაგრამ იცოდა, რომ იქ ანიტესთან დალაპარაკების უფლება არა ჰქონდა. უკანასკნელ თათბირზედ ანიტემ და ლიკონმა უთხრეს: ამაში და ამაში დასდე ბრალიო, რაც უთხრეს, მონურად ასრულებს კიდეც, მეტი რა ქნას? მსმენელი ხალხის განწყობილებისდა მიხედვით ჩანს, რომ კარგადაც ასრულებს. ასერომ, შეშფოთების საბაბი არ არსებობს - უნდა განაგრმოს. მელეტს კარგი მეზსიერება ჰქონდა. ახსოვდა, რა უნდა ეთქვა შემდეგ. ხელი ასწია, ოქროს სამაჯურმა მზეზედ გაიელვა - თითქოს ზევსის ელვააო!

ამ გაელვებით დაიწყო თამაში, რომელმიც ფსონი აღამიანის სიცოცხლე იყო.

- ერთიმეორის მიყოლებით ღაგისახელებთ სოკრატეს ღანაშაულის ღამამტკიცებელ საბუთთ. მერე, თავის ღასაცაე სიტყვაში ალბათ შეეცდება იმ საბუთთა უარყოფას, ღა წინასწარ გაფრთხილებთ, ძირითაღაღ იმის მტკიცებას მოჰყვება, თითქოს სამაგიეროს ეუხღიღე, რაკი ზშირაღ საჯაროდ უხეირო პოეტს მიწოდებდა.

ერთ-ერთმა ნაფიცმა მსაჯულმა, მეორე რიგში რომ იჯდა, პირზედ თავისი აბრეშუმის

ჰიმატიონის კალთა აიფარა.

- რატომ იცინი? - წყნარად ჰკითხა მეზობელმა. - იმიტომ რომ მეც ვიცი მაგ მელეტის ლექსნი...

- მაგრამ ეს ხელს არ შემიშლის, - უფრო აუწია ხმას მელეტმა და ყურადღება არ მიუქცევია, რომ ამ მაღალმა კილომ ხმა უგვანოდ დაუხრინწიანა, - ხელს არ შემიშლის,

რომ ჩვენი დიდი ღმერთნი ამის ავყიობისგან დავიცვა.

აქამდე სოკრატე მზისკენ პირშექცეული იდგა. ახლა მელეტისკენ მობრუნდა. ჯიბიდან მზესუმზირა ამოიღო, მუჭით დაიჭირა, აკნატუნებდა და ჩენჩოს ძირსა ყრიდა. ამისთვის არავის არაფერი უთქვამს, მაგრამ უცებ თვითონვე შეეშინდა - სად ვაკნატუნებ, რომ გაკნატუნებო! - და დამნაშავის იერით გადახედა არქონტს. იმანაც კარგად იცოლ სოკრატეს ჩვეულება, გაულიმა და თავი დაუქნია, არაფერია, შეიძლებაო. სოკრატემ მადლობით გადახედა და მზერა ისეგ მელეტზედ გადაიტანა. მოაგონდა ერთი იმისი მაღალფარდოვანი, მაგრამ შინაარსით უსუსური ლექსი და გაიღიმა, მაინც რამდენი წლისა იქნება ეს ყოჩაღი ბრალმდებელი? ოცდაათის... ჰო, ოცდაათი წლის კაცი უკვე დაუფლებული კი უნდა იყოს თავის ხელობას...

მელეტი განაგრძობდა:

ჯერეთ კიდევ ჭაბუკი სოკრატე ცისმარე ღილით დასეირნობდა ილისოსის ნაპირებზედ თავისი მასწაგლებლის თანხლებით და ითვისებდა იმის შეხედულებებს. მაგრამ ვინ იყო, ო, ათენელო მამაკაცნო, ის მასწავლებელი? ვინა და, ფილოსოფოსი ანაქსაგორა, რომელსაც ათენის სასამართლომ უღმერთობისთვის სიკვდილი მიუსაჯა. მხოლოდ პერიკლეს დახმარებით შეიძლო ფილოსოფოსმა გაქცევა და თავი ლამფსაკოსს შე-

აფარა. იმისი წიგნი "ღმერთთათვის" საჯაროდ დაწვეს აგორაზედ, მაგრამ მისი მკრეხელური აზრები ათენში დარჩა!

სოკრატეს გამომწვევი მზერა ესროლა. ბერიკაცმა ჩენჩო გადმოაფურონა-და თქვა:

- აბა, როგორ უარეყოფ იმახ, რაიც პატიგსა მდებს?

- გესმით?! - შესძაზა მელეტმა, - აღიარებს! სადაც არ უნდა ქლექილმეთ, სოკრატე ყველგან ანაქსაგორას შეხედულებებს ავრცელებდა...

-არა! მე ჩემს შეხედულებებს ვაერცელებ;

მელეტი განცვიფრებული იყო - სოკრატე თვითონ ეხმარება ბრალდებაში.

- მით უარესი შენთვის, რაღგან შეხეღულებანი, რომელთაც ჩვენთა ღმერთთა შესახებ ავრცელებ, გმობისა და მსჯავრღების ღირსია... მსგავსად იმისა, შენგან პატივღებული უღმერთო დემოკრიტე აბდერაში ქალღმერთი ლეტოს წმინდა ბაყაყო რომ დასცინოდა, შენ ათენში დასცინი ჩვენთა ღმერთთ! ვინ იცის, რამდენი წელიწადია, რაც შენი საყვარელი ხუმრობა ზეგსის ოინთა ჩამოთვლაა, სწორედაც ოინთ უწოდებ ქალღმერთთა და მოკვდავ დიაცთა თანა ზეგსის ურთიერთობას- სულ ერთია, თავისი საკუთარი სახით თუ გედის, ხარის, ამფიტრიონის, ოქროს წვიმის სახით...

- მერედა. ტყუილია? - ხმა ნაფიცთა რიგიდან.

- ეს შეურაცხყოფაა! - მეორე ხმა.

- 363!

- 30!

ღარბაისლური იერის კაცი წამოდგა:

- ო,არქონტო ბასილევსო, სარწმუნოების ყოველი საქმის გაღასაწყვეტად ხალხის

მიერ უფლებამოსილო, გვითხარ, ეს მართლა შეურაცხყოფაა?

არქონტი ისე დაიბნა, რომ ყურებიც კი გაუწითლდა; ეშინოდა სოკრატეს შეხედვისა, ვარაუდობდა, რომ იქედნურად იღიმოდა. არქონტი ხელში ჩაქუჩს ათამაშებდა, თითქოს ცხოვრებაში პირველად ხედავსო... მაგრამ აქ ნაფიცთა შორის კიდევ ერთი კაცი წამოდგა:

- ნებას დამრთავ, არქონტო, რომ დასმულ კითხვაზედ ეუპასუხო?

არქონტი, თუმცა არ იცოღა, რამეს უშველიდა თუ უარეს საგონებელში ჩააგღებდა ესკაცი, თავის ღაქნევით მაინც ღაეთანხმა, მაგრამ ხელი, რომლითაც ჩაქუჩი ეჭირა, ისე უკანკალებდა, რომ ტარი მაგიდას ეკაკუნებოდა.

კაცმა დამრიგებლური კილოთი დაიწყო:

- იმის ლაპარაკი, თუ რომელ მოკვდაე დიაცთა და ქალღმერთთა თანა ჰქონია ზევსს ოდესშე კავშირი, შეურაცხყოფა არ არის. ის ზომ ღმერთია, და იმის სარეცლის , გაზიარება პატივია, მეტადრე მიწიერთათვის.

- მერე, ზევსს ისეე...ისა.... კიღევთავი აქვს თუ აღარა აქვს? - იკითხა ხაბაზმა მერინმა.

- კინ იცის! ღმერონი, გგონებ, არ ბერღებიან! - მიუგო ვიღაც ნაფიცმა.

- მხეღველობაში მიიღეთ კიდეთ ი რა, - განაგრძო იმან, ვინც პასუხის გაცემა იკისრა,
- ასეთი კავშირის შეღეგაღ, როგორც წესი, ჩნღებოდა ხოლმე ახალი ღმერთი ან
ნახევრად ღმერთი. განა უზენაეს ღმერთთა შორის არა სხეღან ოლიმპზედ ზევსის
მარჩბივი შეოლნი - აპოლონი და არტემიდა, ლეტოსგან რომ ეყოლნენ?

ორატორი ტაშით დააჯილდოვეს. არქონტმა თავი დაუქნია: ორატორმა სწორედ ისა

თქვა, რისი თქმაც სახამართლოს თავკაცს უნდოდა.

მელეტმა ისეთი სახე მიიღო, თითქოს ბრალდების ეს მუხლიც მოეგოს, და მორიგ

მტკიცებებზედ გადავიდა:

- როგორაც სოკრატე უბნობს, - ამისი კი მრავალი მოწმე გეყავს და დაკითხვას ელოდებიან, - როგორაც ეს უბნობს, მწარედ დასცინის ჩვენს ბრწყინვალე ქალღმერთ აფროდიტეს! ერთი ცოტააო, ამბობს, ორი გვინდაო! ერთი ციური, მეორე მიწიერი, ანუ ყველასთვის მისაწედოშიო. უკანასკნელი მფარველობს პირეოსის მებავთ, ბოლო ციური - ელევსინელ ქალწულთ და კეთილშობილ ათენელთა კეთილშობილ პეტერებსო, თანაც თავის მეუღლეს ჰეფესტოსს რქებით ამკობს, ღმერთ არესთან ღალატობსო...

რიგებში ხითხითია.

nereachae

- ეგ ხომ ყოველმა იცის! ამ ბერიკაცს რაღატომ არ უნტსბურქქელს მცსძახა ლუსტრატემ.

მელეტი გაწითლდა: ქლამინდის კალთას იწვალებდა,ენის ბორძიკით მიუგო:

- მართალი ზარ, მოქალაქევ... მაგრამ მთავარია, რა ტონით უბნობდა ამას სოკრატე.

- მერე, შეგიძლია დამტკიცება, რომ ის ტონი მტრული იყო? შეგიძლია იმ ტონის

მოტანა და ჩვენება? არ შეგიძლია!

- მოწმენი... წაილუღლუღა მელეტმა, მაგრამ არქონტმა, რომელსაც აღარ ეხალისებოდა ასეთ თხელ ყინულზედ სრიალი, საჩოთირო თემისთვის გვერდის ავლა ამჯობინა.
- კმარა, უთხრა მელეტს, შემდგომი მტკიცება! და მკაცრად გააფრთხილა ბრბო, რომელიც უკვე იცინოდა: - შეწედეს ჩმაური!

ანიტეს თვალები სისხლით აევსო. რაღა ეს რეგვენი აირჩია. ზეგსმა განგმიროს თავისი ელვით!

- მღიღარი მემამულის კალიას ჭერქვეშ სოკრატემ ნაღიმზეღ განაცხადა, ძლევამოსილი ღმერთი ეროსი სულაც არ არის ღმერთი, ღემონიაო.

- დიდი ამბავი! თუნდაც ღემონი იყვეს... რემთვის სულ ერთია, დაიღუპე ჭაობში!

- შემდეგ, შემდეგ, - აჩქარებდა ბრალმდებელს არქონტი, რომელიც ხედავდა, როგორ ცხრებოდა ნაფიცთა გულისყური, როგორ ცმუტავდნენ ადამიანები, თითქოს კრაზანები დაჰხვევიათო, როგორ ებერებოდათ ლოყები ლუკმისაგან, ჩუმ-ჩუმად რომ იდებდნენ პირში, და წინ მსხდომთა ზურგს უკან როგორ წრუპავდნენ ღვინოს მალვით ტიკჭორებიდან.

სოკრატეს მეგობართ იმედი გაეღვიძათ. "ღაიღუპე ჭაობში!" წკეპლა გაღაუჭირა მელეტს ეიღაცის ხმამ და განა მარტო ერთის ხმამ? უთუოდ ასე ფიქრობდნენ სხვანიც. ოღონდ ყველა ვერ ბედაეს წამოძახებას. ქსანთიპე ცდილობს, რომ დაიჭიროს სოკრატეს მზერა, გარშემო კლდოვან ფერდობთ რომ მიშტერებია. მირტო ისე ღელავს, რომ უერ ამჩნევს, როგორ ჩასჭიდებია ფრჩხილებით თავის სადღესასწაულო პეპლოსს- ლამის გაფხრიწოს...

მელეტი ცალ მუხლზედ დაეშვა, ხელები აკროპოლისის გიგანტურ ქანდაკებას მიაშვირა და შესმახა:

- ო,ათენა, ჩვენო საყვარელო, რარიგ გარცხვენდნენ და შეურაცხგყოფდნენ! გული მეკუმშება, მაგონდება თუ რა, რარიგ ჩვეული ღაცინვით უბნობდა ეს უღმერთო შენთა ყოველთა ღვთაებრივ სახელთ: პართენონიო, პოლიადეო, ნიკეო, პრომაქიდეო... ოჰ, ნუთუ მარტო თორმეტი ათენა გვყავსო? რატომ ოცი არაო? მეცოცხეთათვისო, ჯორთა

მარეკთათვისო... - ცრუობ!

- სოკრატეს ეგ არ უთქვამს!

- როღისა თქვა? ვის უთხრა, საღ?

მელეტმა იგრძნო: აი ახლა უნდა დასცხოს სოკრატეს სასიკვდილოდ; ახლა უგანსაკუთრებულესად უნდა აღინიშნოს ამა ქალღმერთის მნიშვნელობა ქალაქისთვის, მისი მნიშვნელობა ყველა და ყოველგვარი ვაჭრისთვის - აქ ხომ მრავალნი სხედან, რომელთაც თავიანთ კართა ზედან ცხოვრების დევიზად მიუწერიათ: "პატივი და სალამი, სარგებელო!"

ვინ ჩაყარა და ვინ აჩუქა ათენს ზეთისხილის კორომნი? ვინ იცავს ქალაქს სტიქიისა და მტრის მძვინვარებისგან? ვინ ზრუნავს ათენელთა სარფისთვის? სად ძქრებოდით, უმიწაწყლონი, ვისი მინდვრებიცა და სახლებიც მტერმა გადაბუგა, ვისი ნარარ-ჯოგნიც იმან გაირეკა, უკუთუ ათენას არ ჩაეკარით გულში და არ შეეფარებენეთ თავის ქალაქში, სადაც თავად ბრძანებლობს და მეუფეობს? სად იქნებოდა თქვენი ავლა-დიფებატარებელნო ვაჟკაცნო, უკეთუ ათენა არ შეგეწეთდათ სპარტელ მარზიკთაგან და მაოხართაგან ქალაქის განთავისუფლებაში?

ნაფიცნი და მაყურებელნი სმენად იქცნენ: ამდაგეარი სიტყვები მუდამ ძლიერ ზემოქმედებენ ყოველ ელინზედ, ანიტემ ნასიამოენებმა გაუღიმა მელეტს, სოკრატე, რომელიც თვალს აღევნებდა პატარა მწვანე ხვლიკს, ფეხის გულთან რომ გაურბინა,

შეკრთა და თავი ასწია.

სოკრატემ იცოდა სიტყვის ყადრი. თუმცა არც გრამატიკოსი იყო, არც რიტორი - სიტყვის მალას სრულყოფილად ფლობდა. კარგად იცნობდა თვისთა ათენელთაც - ყველა ამ მეწვრილმანეს, ჯიბიდან გავარდნილთ და ახორმაზთ, ყოვლის უფრორე ფულს რომ სღებენ პატივს. ძაღლსა ვფიცავ, ამათ სულში ჩაბუდებულ სწორედ რომ ამ მოხვეჭის ინსტიქტს კუტრიალებ თითქმის ერგასი წელიწადია და ვცდილობ, რომ აზრისა და სინდის-ნამუსის საუნჯით შევუცვალო.

საკუთრება, მოხვეჭა... აი ის სიტყვები, რომელთაც მთელი ცხოვრება ეჯახებოდა სოკრატე, რომელთაც შუბლს ახლიდა ზედ ადამიანის გაუკეთესების სურვილით შეპყრობილი. გამოუცნობი, იდუმალი სიტყვებია, აღმოსავლელ მაგთა იმ ბუნდოვანი შელოცეებისა მსგავსი, სამსხვერპლო კოცონთა სქელ კვამლში რომ ღნებიან, მაგრამ

ათენში უთვალავი ადამიანის ყურს ესალბუნებიან ისინი...

სოკრატემ ნაფიცთ გაღახედა: ზოგიერთნი, სულ ახლაჩან ღამცინავად რომ გამოიყურებოდნენ და აშკარად ეტყობოდათ, რარიგ აბუჩად იგდებდნენ პოეტს თავის ბრალდებებიანად, ერთბაშად შეიცვალნენ, ყველანი თითქოს ერთმანეთს დაემგვანენ, ერთსახოვან არსებად იქცნენ, რომელსაც უძრავი მშიერი თვალები და ჩასაყლაპავად დაფჩენილი პირი მოუჩანდა... რის ჩასაყლაშავად? რისა და, ყველაფრისა, რაცა გნებავთ! ოღონდაც მეზობელზედ მეტი ჰქონდეს, ოღონდაც! საჭმელი, სასმელი, ობოლოსები, ყურძენი, ზორცი, ძვლებიც კი...

სოკრატე უკვე საგულდაგულოდ აღეენებდა თვალს მელეტს, როცა მან იმის ლაპარაკი დაიწყო, თუ როგორ შეურაცხჰყო ახლახან სოკრატემ თავისი მასხრული ცეკვით ქალაქის მფარეელი ქალ-ღმერთი! ის ბრალად სდებდა სოკრატეს, რომ იმ დროს, როცა ელადის უდიდესი მოქანდაკენი - ფიდია, მირონი, პოლიკლიტე სიყვარულითა და მოწიწებით ქმნიდნენ ღმერთთა გამოსახულებებს, სოკრატემ მიატოვა ჩაქუჩი და საჭრე-

ლელი, აღარ ისურვა ქვათაგან ღმერთთა ხორცშესხმა!

- ყოველი ჩვენგანი საუბარში ვახსენებთ ღმერთთა სახელთ,ყველაზედ ხშირად ზეკსისას, რომელსაც უსაკუთრესი მოწიწებით ვცემთ თაყვანს. სოკრატე? სოკრატეს ოღენ ერთი "ძაღლის" ხმარება უყვარს! ალბათ ზევსი ამისთვის - ნუ გამიწყრებით სიმართლისთვის, ღმერთნო! - იგივეა, რაც ძაღლი! განა მარტო ესეც იმის სარწმუნო საბუთი არ არის, რომ საქმე გვაქეს შეურაცხმყოფელი უღმერთობის გამოვლინებასთან? შემდეგ: ყოველ დილით სოკრატე მზეს მიეგებება, მიემშეიდობება და თაყვანსა სცემს. მაგრამ არ იყიქროთ, რომ ამით ჰელიოსს ეთაყვანება, რომელი ჰელიოსიც ცისმარე დღე ოქროს ეტლით დაბრძანდება! ამისი მასწავლებელის - თვით უღმერთო ანაქსაგორასი არ იყოს, სოკრატესაც მზე ოდენ გავარეარებულ მასად, რაღაც მოგიზგიზე მუგუზლად თუ ღუმლად მიაჩნია. რაოდენ სასაცილო და სულელურია ეს ყოველივე, რაოდენ აშკარა უღმერთობაა! თანაც ღმერთთ ისე კი არ ექცევა, როგორაც უნდა ექცეოდეს,

როგორაც დადგენილია სახელმწიფო ძ<mark>ალაუფლებით: დგას და ღმე</mark>რთთ, ვითარცა ჩვეულებრივ ადამიანთ, იმგვარად ელაპარაკება, თავის სამვანო ხელოვნებას იმათზეც ივარჯიშებს.

რაკი მელეტმა ერთმანეთზედ მძიმე-მძიმე ბრალდებები დაახვავა, მარჯექდ გამოკვანძა და ამ კვანძით სოკრატეს დახრჩობა დაუწყო, კრიტონი, პლატუნექდანამლლოდორე წამერთ გარს შემოეხვივნენ თავიანთ მოძღვარს უნებლიედ დატქის ჰქანქბსმისა

- რა იყოთ, ძვირფასნო? - უთხრა სოკრატეშ, - <mark>რატო</mark>მ მიფარავთ ამ კაცისგან? არ გუსმით, როგორ მადიდებს? პირდაპირ <mark>ეწითლდები...</mark>

მელეტმა მოზეიმედ გაიცინა:

- რა უპასუხა პითიამ ქერეფონეს, ოღეს იმან ჰკითხა, ვინ არის ელინთა შორის ყველაზედ უფრო ბრძენიო? რადა: ბრძენია სოფოკლე, იმაზედ უფრო ბრძენია ევრიპიდე, გარნა ყოვლის უფრორე ბრძენი სოკრატეაო. მერე. რა მიაგო სოკრატემ აპოლონის წინასწარმეტყველს უმადლესი პატივისთვის? აგორაზედ თავმოყრილ ზღვა ხალხს იმას ჩააგონებდა, რომ თითქოს მხოლოდ სულელნი ითხოვდნენ იმ კითხვათა წინასწარ აზსნას, რომელთა გადაწყვეტაც ცოდნით თეითონვე ადამიანთ ძალუძთ! ასეგვარად ამცირებს სოკრატე მისან-ქურუმთა ღიდებას, პირს უხშობს და თავის თავს იმათზედ მაღლა აყენებს - დაუფიქრდით, ათენელნო, თავის თავს სამისნოთა შაღლა აყენებს, მოკვდავს - ღმერთთა მაღლა, ადამიანის გონებას კი - ორაკულთა მაღლა! ყოველივე ამასთან ერთად ღმერთთა უმშვენიერესი ქმნილების - ადამიანის შეცელას კადნიერობს.

ნაფიცთა და მსმენელთა შორის ჩოჩქოლა. უკვე ისადგურებს მტრული განწყობილება სოკრატეს წინააღმდეგ: ალბათ მართლა რაღაც ნარუქთა შემოტანას ცდილობდა, თორემ რატომ დასცინებდა თავის კომედიებში არისტოფანე?

აპოლოდორე კრიტონს ჩურჩულით ეუბნება:

- სოკრატეს ბედი მაშინებს!

ხოკრატე ხედავს, როგორ ჩაისველა მელეტმა ყელი: ფიალიდან წყალი მოხვა. არეოპაგზედ აღამიანის ოფლისა და გამხმარი თევზის სუნი ჩამოწვა. არემარე ქინქლით აივსო. იკბინება ქინქლა, იგესლება, სისხლსა სრუტავს...

მელეტი სიტყვების ახალ ნაკადს აფრქვეგს:

- ეს უღმერთო ღმერთთ იმისთვის კი არ აღიღებს, რომ ისინი მფარველობას გვიწევენ და ზრუნავენ ჩვენთვის, არამედ იმისთვის, რომ ესღენ კარგად შექმნეს აღამიანი. აღამიანი, ამისი აზრით, ისე ჩინებულად არის შექმნილი, რომ უთუოდ მავანი ბრძენი და კეთილი ოსტატის დიადი ნახელავია! გამოდის, რომ არა ზევსს, ათენელნო, არა ათენას, აპოლონს ან სხვა რომელსამე ღმერთს, მოწიწებით რომ ადიღებს ჰომეროსი, არამედ აღამიანს უნდა ვცემდეთ თავვანს! და შემქმნელი მისი, მავანი იღუმალი ოსტატი ესე, მზოლოდ იმაღ გამხდარა სოკრატეს აღიარების დირსი, რომ კარგად შეუქმნია აღამიანი... ვითომ ეს ის ახალი ღვთაება არ არის, მხოლოდ სოკრატე რომ იცნობს? მართალია, თავის თავზედ თვალთმაქცურად უბნობს, ის ვიცი, რომ არაფერი არ ვიციო, მაგრამ აი ამ ახალ ღვთაებაზედ ამან ყველაფერი იცის, ჩვენ კი არაფერი! ალბათ ეს ის გამოუცნობი ახალი ღმერთია, რომელთანაც სოკრატე ისე ახლო დგას, რომ ესაუბრება კიდეც,როგორც ტოლი ტოლს...

-ღემონიონია! ღემონიონი! - გაისმა ყოველი მხრიდან.

- ... მაგრამ ეს ღვთაება ჩვენთა ღმერთთათვის უცხო ძალაა. ეს ახალი ღმეროია,
 სოკრატეს ღემონიონია, შავი ღემონი, იმ ღმერთთა მტერი, რომელთაც უხსოვარი ღროიღან მიაგებენ პატივს ჩვენს სახელმწიფოში...

მძიმე ღუმილი, ამ ხიტყვებს რომ მოჰყვა, ნაფიცთა აღელვებულმა წამოძახილებმა

დაარღვია:

- შეჩერდით! ვის ავნო სოკრატეს დემონიონმა? თქვას ვინმემ! ხედავთ? არავის!...

- არავის! არაგის! - უპუსავით გაისმა ფერდობებზედ.

არქონტმა გაშმაგებით დააკაკუნა ჩაქუჩი. რა თავხედობაა! სალკაგონილა ეხეგვარი ღრიალი სასამართლო საქმის განხილვის დროს?

- წყნარაღ! ნუ ხმაურობთ! ნუ გვიშლით! - გაჰყვიროდა არქონტი; ilპგრამ ზმჰური არ

Vacagaries.

წესრიგი ღარღეეულია - მატულობს ურჩობა. არქონტი თვითონაც მოიცვა ცნობისმოცეარეობამ - ნაფიცნი კიღევ რითი ღაარღეევენ სასამართლოს მსვლელობასო, - ღა არასაკმაოღ მკაცრაღ იქცევა.

ფეხზედ დგება კიღაც ღარიბულად ჩაცმული ბერიკაცი:

მე სოკრატესთვის სამართალს ვითხოვ! ამისთვის ვარ აქა!

- მოესწრები! - უპასუხებს არქონტი.

- მეც კითხოვ სამართალს ათენისა და იმის ღვთაებრივ მფარველთათვის! - იმახის ერთ-ერთი ევპატრიდი. - მოქალაქენო, იჩსენით ათენი ამ თხუნელასგან, რომელიც ნიაღაგში ჩამძვრალა ღა ყველა ფესვსა ღრღნის. იმ ფესვებით ათენი ხომ წინაპართაგან ნაანდერძევ ძველ სასიცოცხლო ტრადიციათა წვენს იწოვს!

მელეტმა ხაზგასმული დაჟინებით მიმართა ნაფიცთ:

 ათენელნო, კინმემ ურნაში თქვენ-თქვენს ცერცვთ ჩაჰყრიღეთ, მოგიწოდებთ: კარგად დააკვირდით სოკრატეს - საოცარ რამეს დაინახავთ, ხომ არ გგონიათ, ერთი კაცია? არაფერი შეგეშალოთ: სოკრატეში ორი აღამიანია!

ხალხში მღელეარებაა.

- რომელია ორთაგან ნამღვილი? ის ხომ არა, რომელსაც ჩვენი ღმერთნი ურწმენია? მაშინ დაცინვასაც არ დაუწყებდა და არცა უარყოფდა იმათ არსებობას! თუ მეორე, რომელსაც ღმერთნი უარუყვია, მაშინ მსხვერპლთ საჯაროდ არ უნდა სწირავდეს იმათ! თუმცა, აბა, ის უბადრუკი მსხვერპლი რა სალაპარაკოა: საკურთხეველზედ ერთ კონა სამკურნალო ბალახბულახს მიიტანს, თავის ბაღში გაგლეჯილს, ორიოდე წვეთ ღვინოს გამოაღენს თხიერს... - აქ უცნაურად აუწია ხმას: - ერგასი წელიწადია, რაც თავის განჩინებას აღგენდა უღმერთო სოკრატე, ათენისა და ყოველი ჩვენგანის მტერი! ანაქსაგორასა და პროტაგორასთვის გამოტანილი განჩინებით გაფრთხილებული ემალება სოკრატე, ყველაგვარი ნარუქი საქმის ეს საშიში განმაგრცელებელი, ამგვარივე განაჩენს ემალება ღელფოს ორაკულს ამოფარებული, თავის საცოდაგ საზორავს ამოფარებული, რომელი საზორავიც ხალხის თვალწინ მიაქვს საკურთხეველზედ... ათენელნო მსაჯულნო, კარგად აწონეთ ეს მრჩობლიბა სოკრატესი და გამოუტანეთ სამართლიანი განაჩენი, განარჩიეთ ტყუილი და მართალი!

ტაში აღგილ-აღგილ გაისმა: საღაც მღიდარნი ისხღნენ, შეთანხმებული, სხვაგან კანტიკუნტი, და იყო მთელი რიგები, საღაც ერთსაც არ დაუკრავს ტაში. არქონტმა მზეს ახედა, ივარაუდა, კიდევ ორი ბრალმდებლის მოსმენას მოვახწრებთო, და გაღაწყეიტა

საქმის განხილვის გაგრძელება შეუსვენებლად...

3

არქონტის ნიშანზედ ბოლცომის კიდესთან მოვიდა ალაწოდა, თხელი ლიკონი. ვიწრო სახე ჰიმატიონის კალთით დაიფარა და აქვითინდა ხმა კარგად ჰქონდა დაყენებული - ამაღლებაც შეეძლო, დადაბლებაც, ჩურჩულიც, დაქუხებაც, თუ უნდოდა, აითრთოლებდა კიდეც მეტისმეტი გრძნობიერებით. ამ უკანასკნელი ხერხის გამოყენება გადაწყვიტა ახლაც.

- ათენელნო მამაკაცნო! ცრემლმორეული ვიწყებ - მაპატიეთ ეს სისუსტე. მე ვტირი, რამეთუ მოგალეობა მაიძულებს, რომ თქვენს წინაშე ბრალი ღავღო ამ ბერიკაცს... იქნებ კაცმა ცუდაღაც ღაიწყო, მაგრამ კარგაღ უნდა ღაამთავრო - ასეთი უნდა იყვეს ცხოვრების მდინარება. ოღონდ ეგზომ ბეგრის ღაპირებით ღაწყება და აგრე დამთავრება, ოღეს გაშიშვლებული ღა შერცხვენილი დგახარ სასამართლოს წინაშე, ფრმოცდაათი ნაფიცის, მეგობართა წინაშე... მტერს! გაიმე, გაიმე! რა ღრმაა ჩემე თანცგრენლბა ამა კაცისა მიმართ. რომელსაც უკვე აღარ შეუძლია ბოროტების გამოსწორება, მთელი სიცოცხლის მანძილზედ რომ ეწეოდა...

აქ ლიკონმა ასწია თავისი გველურად გრძელი სახე და უფერული თვალები გამოაჩინა:

- ეგონებ, ამას აღარ ძალუმს იმის გამოსწორება, რაიც მოახდინა, რადგან ამის ღამლუპეულ იღეათა თესლი უკვე გაღივდა ახალგაზრდობის სულში, იზარდა და უკეე თავად გამოიტანა ღვარძლის მთესეელი ახალი ნაყოფი. ბერიკაცმა ამან დააჭირიანა მთელი ათენი. გარყენა მრავალთუმრავლესი ჩვენი ყმაწვილკაცის სული, და მეტად მძიშე სამუშაო დაგვიტოვა- ჩვენ უნდა ამოვძირკვოთ ყოეელივე ის მავნე ცუდი და ბოროტი, რაიცა ამან თესა. ხედავთ, ათენელნო მამაკაცნო, რარიგ დავტირი სოკრატეს თუთოინ ამისავ მეგობრებთან, ამისავ ცოლთან ქსანთიპესთან და შვილთან ლამპროკლესთან ერთად! რატომ გიხრჩობი მწუხარებისა და სიბრალულისგან, თუმცა კაცსა ამას ბრალსა ვდებ? იმიტომ, ათენელნო მამაკაცნო, რომ ეს გზააბნეული კაცი თვისი ბუნებით კარგი კაცია. იმიტომ რომ ამას ნამდვილად კარგი უნდა თქვენთვის და თქვენთა შვილთათვის. იმიტომ რომ სწამს, რაკიდა თავის სიბრძნეს თქვენს კუთვნილსა ხდის, ამით გაკარგებთ და გაუკეთესებთ. მე დარწმუნებული ვარ, ამას წარმოდგენილი აქვს, რომ თანამოქალაქეთა თანა დაუცხრომელი საუბარ-მუსაიფით თავის მიზანს მიაღწეეს -ათენს, ქვეყნად ულამაზეს ქალაქს, უმაღლესი სიბრძნის ქალაქადაც აქცევს.

ლიკონმა რიტორიკულ პაუზას მიმართა და პირი წყლით გაისეულა.

ახალგაზრღა ნაფიცი შეზობელს მიუბრუნდა:

- გაიგონე? განთქმული ორატორია, და როგორი ზლუქუნი ატეხა! ხანდაზმული ნაფიცი:

- იმასა ვეღარა ხედავ, რომ ლამის ბეგრმა ჩვენგანმაც შეჰბღავლოს სოკრატეს?

ახალგაზრდა:

- მერედა, განა ეს სწორია,როცა ამას ნამდვილად ჩადენილი აქვს ღანაშაული, რის გულისთვისაც სიკვღილის ღირსია? ნეტავი რას უყურებს ეს ლიკონი, რატომ ისე არ მოჰკიდებს ხელს, როგორაც საჭიროა? თან ეცოდება, თან აქებს და აღიღებს. მგონი, ღაფნის გვირგვინსაც ჩამოაფხატებს მელოტ თავზედ, ღა საქმე იმით ღამთავრღება, რომ სოკრატე უბრალო რამ ჯარიმით გაღარჩება.

ხანდაზმული:

- ძალიანაც კარგი იქნება. ღარიბი კაცისთვის ჯარიმაც საკმარისია.

ახალგაზრდა:

- არა, არა. მე ათ ღრაქმაზედ გარ ღანაძლეეებული, რომ სიკვღილით ღასჯიან. უკვე პირში ნერწყვი მომღის: ერთი მაგრად წავუქეიფებ ცოლ-შვილთან ერთაღ!

ხანდაზმული:

-აბა შენ იცი, მაღა არ გაიფუჭო! მაშ, გახშმად სოკრატეს ხორცს მიირთმევ. კიღევ კარგი, ათენში ჭკვიანი კაცნიც არიან. ვერა, ვერ გაუსინჯავ სოკრატეს ხორცს გემოს, კაციჭამიავ!

აქ ორივეს ყურადღება ორატორის შეძახილმა მიიპყრო:

- უბეღურო სოკრატე! რამხელა თვალები გაქვს და მაინც ბრმა ხარ!როგორ, რით გინდა სრულყო ათენელი მოქალაქენი, რომელთა სწაელა-განათლება, ხელოვნება და სათნოება მთელს მსოფლიოში განთქმულია? შენ ყველაზედ უარესი გზა აირჩიე: ისარგებლე ახალგაზრდობის თვალში პოპულარობით, როგორაც ნარუქ საქმეთა მომხრემ, ისარგებლე იმით, რომ აღმოსავლეთის ხალხთა ენით თუ ვიტყვით, ახალგაზრდობის გერპი ხარ და ამ ახალგაზრდობაზედ ზედმოქმედება მოახდინე ყოველნაირი ხერხით, იქნებ ჯადოქრობითაც, რათა ჩამოგეშორებინა ჩვენგან ჩვენი შვილგბი ჩაგეწვეთებინა თითოეულის სულში შენი დამღუპველი ახალ იდეათა მხამი შუნახებ ადამიანის განკარგებისა - და სწორ გზას ააცდინე ისინი.

ათენელნო კაცნო, მერწმუნეთ, ყოვლისშემძლე ზევსისა ძალას გაფიცებთ, მერწმუნეთ - მე თვითონ დიდხანს ვეჭვობდი იმას, რაც ახლა ვთქვი! მაგრამ ჩემთა სიტყვათა
უკან უღავო ღამამტკიცებელ საბუთად ღგანან: ალკიბიაღე, კრიტია, ქარმიდე - ჩვენთა
ძველთა გეართა შვილნი. იმათი მამანი იცნობღნენ სოკრატეს, კაცს, რომელსაც სძაგს
ანგარება და საკუთრება, ვინაც ყველაფერზედ მაღლა სათნოებას აყენებს და ქაღაგებს,
რომ სათნოების სწავლა შესაძლებელია; სოკრატეს სათნოება მრავალწაზნაგიანია,
შეიცავს სიმამაცის, სამართლიანობის, სიმართლისა და სამშობლოს ერთგულების,
ზომიერების ცნებათ, რომელი ზომიერების წყალობითაც კაცი ცხოვრებაშივე მიაღწევს
უმაღლეს სიკეთეს და ამ სიკეთეს აზიარებს თავის მახლობელთ და სახელმწიფოსაც
კი...

ვინ არ ანდობდა შვილს ესეგვარ მასწავლებელს, ესეგვარ ბრძენს? ვინ არ ოცნებობს,

რომ შვილი სახელმწიფოს მართვის ხელოვნებაში გაწაფოს?

მაგრამ კაგლახ! ამ მოხუცში თავმდაბლობა განდიდების მანიას ერწყმის, ზომიერება - აღვირახსნილობას, მორჩილება - ქედმაღლობას და გულკეთილობა - ბოროტებას. მელეტმა პოეტის ალღოთი სწორად დაინახა: სოკრატეში ორი ადამიანია. ძლიერ უხალისოდ ვიღებ ხელში დანას, რათა სოკრატე სათნომყოფელი განვაცალკევო იმ სოკრატესგან, ახალგაზრდობას რომ გვირყვნის.

მამანი სოკრატეს უმანკო, სულით წმინდა, სამშობლოს სამსახურზედ მეოცნებე შვილთ უგზავნიდნენ. როგორთ უბრუნებდა უკან სოკრატე? ამპარტავანთ, უკადრისთ, პატივმოყვარეთა და უწესურთ. როგორ უნდა გავიგოთ, რომ თავად თავმდაბალმა თავმდაბლობა კერ ჩაუნერგა? თავად ზომიერმა - ზომიერება? განა ეს უცნაური არ

smol?

ნაფიცთა შორის ზუზუნი ღაიწყო, თითქოს სკა აზუზუნდაო. ლიკონმა წყალი მოსვა. სოკრატეს მოწაფეთ, რომელნიც ქსანთიპესა და მირტოს გვერდით იდგნენ, ცხარე კამათი გამართეს. პლატონი ღაძაბული უყურებდა სოკრატეს, გემრიელად რომ აკნატუნებდა მზესუმზირას. პლატონი იღუშებოდა. ბრაზი მოხდიოდა მასწავლებელზედ, რატომ არის აგრე გულგრილად, ოდეს თაგზედ ბრალდებათა კიკლოპურ ლოდთ აყრიანო.

- პასუხი ჩემს კითხვაზედ თქვენთვის ალბათ ნათელია , - განაგრძობდა ლიკონი - სოკრატეს თავმდაბლობა მხოლოდ გარეგნულია, შიგნით კი ამპარტავნობა ჩაჰბუდებია. ამ ქედმაღლობით რყვნიდა ახალგაზრდობას, გადასდო თავისი დამცინავი ზნე, ღმერთთა უპატივცემულობა. ახალგაზრდობა იქამდე მიიყვანა, რომ ღვიძლი მამანი შეაძულა. ყოველივე ამას სოკრატე იქმოდა არა იმ ზომიერებით, რაიც ერთ-ერთ უმაღლეს სათნოებად თვითონვე გამოაცხადა, არამედ, პირიქით, დაუღალავი ენერგიითა და გატაცებით- და იქმოდა დღესაქამომდე. რა თავდადებაა, რა თავგანწირვა! ეს უძილობას და უჭმელობას ამჯობინებდა, ოღონდ დაეკმაყოფილებინა თავისი შერყვნილი წყურვილი - ბოროტება ეთესა თვისთა "საუბართა" წყალობით. და ისე მოხდა, რომ ამისი ყველაზედ უფრო ნიჭიერი მოწაფენი, ათენის სიამაყედ რომ უნდა ქცეულიყვნენ, ათენის სირცხვილად იქცნენ…

სოკრატეს ამხანაგნი აღშფოთდნენ, კრიტონმა მშვიღაღ, მაგრამ მტკიცედ უთხრა:

- ნუ აუკუღმართებ, ლიკონ! ფედონმა შესძახა:

- ბინძური სოფისტიკაა! ცრუ ცილისწამებაა!

მაგრამ ლიკონი იმათ ყურადღებსაც არ აქცევდა. ისევ შეტევა განაგრარ: /

- ოდენ ხოკრატეს დარწმუნების ხელოენებას უნდა ვუმადლოდეთ, რომ ალკიბიადე, ათენის უდიდესი იმედი, გახდა წმინდა ჰერმების შემბილწველოს ბოწქქქანშქმობილი ლოთი, დაბოლოს, სამშობლოს მოღალატე, ახლა კრიტიას არ იკითხავთ, სადამდე მიიყვანა სოკრატეს აღზრდამ! სადამდე და, გადააგვარა და გაამხეცა, რომელ მხეცსაც ტოლი არა ჰყავს, რომელიც ბღალავს სრულიად ამა ქვევანას...

ანტისთენე "სოლონის მაგიდის" ყველაზედ უფრო მადალ ადგილზედ ავიდა, ქს-

ანთიპესთან დადგა და მთელი ამფითეატრის გასაგონად შესძაზა:

- ცრუობ, სოფისტო! კრიტიამ სოკრატე მიატოვა და შენი მასწავლებლის გორგიას მოწაფე გახდა!

ლიკონმა ეს წამოძახილი ყურადღების ღირსად არა ცნო.

- რა წარმოგვიდგება თვალთა წინ? რა, თუ არა მიშველი ფეხები, დაგლეჯილი სამოსელი, საცოდავი ქოხმახი, შიმშილისგან პირდაღებული მთული ოჯახი? რა, თუ არა თავადაც პირდაღებული და მიწყივ სამართლიანობაზედ, ადამიანის სრულყოფაზედ მოლაქლაქე? ათენი ელის ჩვენგან სამართლიან განაჩენს - სასარგებლოა იმისთვის სოკრატე თუ მავნე. ათენს ის ახალგაზრდა კაცნი ეჭირვებიან, ძველ დიდებას, სიმდიდრეს და ძლიერებას რომ დაუბრუნებდნენ. მაგდამ ესეგვარნი არ გამოსულან სოკრატეს "სააზროვნოდან". ამან ვერ მისცა თავის ათენს ამისთანა კაცნი!

სოკრატეს მოწაფეთა და მეგობართა აღშფოთება მატულობს, მაგრამ ლიკონი უფრო სწრაფად ალაპარაკდა. ხმაც ძლიერი ჰქონდა და ფარაედა დრტეინვასა და წამოძახილთ.

- ეს ახალგაზრდობას ასწავლის თავის სამეანო ხელოვნებას, მაგრამ სინამდვილეში ამ ხელოვნებას არცხვენს, კი არ ამაღლებს, ამასთან კიდევ ბრალსა ჩვენა გვდებს, სოფისტთ, - ლიკონმა მკერდზედ მიიდო ორივე მუშტი, - ჩვენ, ვინაც გცდილობთ, რომ ავამაღლოთ ახალგაზრდობა, ბრბოზედ მაღლა დავაყენოთ, ვასწავლოთ ამ ბრბოს გამღოლა! - ამ ადგილას ლიკონმა ხელები ორივე მხარეს გაშალა, თითქოს მკერდიდან რაღაცა მოიშორაო.

სოკრატე ზედ მზისგულზედ იდგა, ლიკონს უყურებდა და ფიქრობდა დიდებულად კი შეთანხმებულან, ერთხელ კიდეე თვალადსაჩენი გახადეს, რომ სოფისტიკა ყველაფერს აუკუდმართებს, ამახინჯებს, ყველაფერს ბოროტად იყენებს. მერშე, რარიგ კარგად წარმოაჩინეს, რაიც ოდესმე მიკეთებია და მიშტკიცებია! ვხედავთ, ნაფიცთ ცვილსავით ასორსლებენ ხელში. პოეტია, გამოცდილი რიტორია! არა, მე აგრე ვერ ეათამაშებ სიტყვათ, რაღა ესენი და რაღა მაოცარნი... აბა ამათთან მე, უპერანგო ყრმასაებრ შიშველი და ტიტველი, ჩემი სიმართლით რას გავხდები? არა, ამ ჩემთვის მოზომილ მცირე დროში ნამდვილად ვერ გავაქარწყლებ მთელს ამათ ცილისწამებას... თანაც ჯერეთ არ გამოსულა ამათში ყოვლის უარესი, ანიტე, რომელსაც სხვათა მეტად ემულვარ...

ნუთუ ათენი უნდა დაკაგდო? არა, ძაღლსა ვფიცავ, არ შემიძლია! უათენოდ ცხოვრება არ ძალმიძმს- ანდა რა იქნება ათენი უჩემოდ? ჩემი ოჯახი?... მეგობარნი?...

სოკრატეს აზრთა ძაფი ლიკონის შეძახილმა გაწყვიტა:

 მე კი არა, მთელი ათენი ხდებს ბრალს სოკრატეს, ეს მამათ ყოვლის უფრორე მეირფასს- სამშობლოს იმედს ართმევს. შენ,სოკრატე, ვაჟიშეილნი მოგვპარე! ვინდა ღაგვიბრუნებს იმათ?

იმით თავმოწონებული, რომ ეფექტურად გაასრულა საბრალდებო სიტყვა, ლიკონი

თავის აღგილზედ დაბრუნდა, თან მლიქვნელურად უღიმოდა ყველას, ვინაც საჯაროდ უკრავდა ტაშს. თავი იხე ეჭირა, ვითომც არ ეყურებოდა ნაფიცთა მეორკ ნაწილის ყვირილი:

- სირცხვილი ლიკონს! სირცხვილი!

არქონტი ამ დროს წყნარად ელაპარაკებოდა ანიტეს, მორიგ ბრალმტებელა ამაოდ ცდილობდა აღმფოთებული პლატონის დაწყნარებას. გაბჭქი-თაქის საწინააღმდეგოდ გადაჭრით ედაკებოდა:

-კი, ეს შენი საქმეა, ჩემო ძვირფასო, მაგრამ ჩემიც არის! ლიკონი მეც შეურაცხმყოფს

შენთან ერთად!

და ნაფიცთა და მაყურებელთ მეხსავით დაატყდა პლატონის ბოხი ხმა:

 აბა, რაღატომ ღაგიღგებოდი მოწაფედ, სოკრატე, უკეთუ მართლა სწორ გზას ააცდინე ჩემი ახლო ნათესავნი - ალკიბიადე, ქარმიდე და კრიტია? მაშ, სულელი და ბრმა ვყოფილვარ! მაგრამ მეც, სხვათაც, თვითონ ლაკონმაც, ძალიან კარგად ვუწყით, რომ იმათი ბოლო ესღენ სავალალო სწორედ იმიტომ იყო, შენ რომ ჩამოგშორდნენ, სოკრატე!

ნაფიცთა შორის, პლატონის სიტყვები კარგად რომ გაიგონეს, ხმაური ატყდა:

- რა გუნაღვლება, რა! მოდი და გაიგე! ახმახი ლიკონი სულ იმას ჩაგეჩიჩინებს, ვითომ სოკრატე ახალგაზრდობას რყენიდეს, ეს ახალგაზრდა კაცი კი, პლატონი. რომელსაც იმოღენი ფული ჰქონია, რომ თურმე სხვა ბევრ მასწავლებელსაც გაღუხდიდა, ამ წვეროსან ბერიკაცს ნებაყოფლობით დამოწაფებია... თანაც ახლო ნათესავი ყოფილა იმ სამი არამზადასი, ასე რომ საქმე გაეგება... აბა, რა უნდა ვიფიქროთ?

- შენ ეგა თქვი! რა უნდა ვიფიქროთ?

იმ რიგებში კი, სადაც მდიდრული სამოსი მოსავთ:

- როგორ არა სცხვენია ჰლატონს! საჯაროღ აღიარებს თავის სიახლოვეს ამ კონკიაჟღარუნასთან!

- ღიაზ... ღიაზ... ამისთანა ღიდებული გვარის ჭაბუკია - ღა ამისთანა ჭუჭყში ჩაიგლი თავი...

- პოდა, ჩანს, რა ძალაცა აქკს ამ ბერიკატს!

ხოკრატემ მსუბუქი ღიმილით უთხრა პლატონს:

- მაღლობა, ძვირფასო, რომ შენი თავის ღაცვით მეც მიცაე.

- მართალი ბრძანებაა! - პლატონი მღელვარებისგან ჯერ კიდევ კანკალებდა - მე არა მარტო ჩემზედ, არამედ შენზეც ვფიქრობ, ჩემო ძვირფასო მოძღვარო! ისეთი შთაბეჭდილება მრჩება, თითქოს სწორედ ღღეს ივიწყებდე საკუთარ თავს...

- არა, - მიუგო სოკრატემ, - მე ძალიან ბევრს ვფიქრობ იმაზედ, როგორი ეარ და

როგორად უნდა დავრჩე.

6

სხვათა წინ სიარულს მიჩვეული კაცის ნაბიჯით გამოვიდა ანიტე. სათრიმლავი წამლების მყრალი სუნი აქაც კი მოიყოლა, სასაშართლოში: ან უკვე აღარც გრძნობდა, ანდა ამაყობდა კიდეც ამ სუნით...

- ო,პოლიტე! მოქალაქენო! - მკვეთრად შეჰყვირა და ხელი დაუდევრად ასწია მისალმების ნიშნად, - თქვენ ხშირად დადიხართ ჩემთან თქვენ-თქვენი სათხოვრით.
 დღეს მე მოვედი თქვენთან სათხოვნელად: განსაკუთრებით დაფიქრებულნი და სამართლიანნი იყავით დღევანდელ საქმეში! თქვენი გადასაწყვეტია არცათუ მცირედი მნიშენელობის დავა. რაზედაც ბრალსა სღებენ სოკრატეს, რაზედაც ბრალსა ვდებ მე,

მძიმედ წარმოსათქმელია, მაგრამ იძულებული ვარ და უნდა გავიმეორო, რათა საგულდაგულოდ განსაჯოთ და აწონ-დაწონოთ, ჩემი ბრალდებაა: სოკრატეს ხელი უდიდეს ბოროტმოქმედებაში ურევია. სოკრატე სახელმწიფოს ძლიერებას ქოჩრის ძირს!

აქა-იქ შეშინებული წამოძახილი გაიხმის, ზოგი ეინმე ნაფიტრა წინა როგებიდან წამოიჭრა კიდეც და შემრწუნებულთ ხელები ასწიეს, რათა ანიტეს შეემჩნია ისინი და დაემახსოვრებინა, იმისი კეთილგანწუობილება ხომ ესოდენ მნიშვნელოვანია!

სოკრატე თვალს აღევნებდა ნაფიცთ: ეს-ეს არის პლატონს უკრავდნენ ტაშს, აწდა უშალ საწინააღმდეგო მხარეს მიბრუნდნენ და ყოვლისშემძლე დემაგოგის წინაშე

მაამებლური ერთგულებით წელში იკაკეებიან...

მწველი წყურვილი და შიმშილი იგრძნო სოკრატემ. ტუჩებზედ მლაშე ოფლი მოილოკა. მზე უწვავდა სახეს და მელოტ თავს, ისე აჭერდა და ისე სჭრიდა თვალს, რომ ნაფიცთა სახეები ერთიან ვარდისფერ ლუფხად ეჩვენებოდა. სოკრატეს უკვირდა. ასეთ კაცად არ იცნობდა თავის თავს. ასეთი განცდები აქამდე არა ჰქონია. ნუთუ სწორედ დღეს გადააბიჯა ფიზიკური ამტანობის საზღვარს? მაგრამ არა, სისუსტეს არ უნდა დანებდეს. არა მარტო თავისი თავის დაცვის მოვალეა, არამედ რაც მთავარია, თავისი იდეები, თავისი მოწაფენი და მიმდევარნი უნდა დაიცვას. ერთი ყლუპი წყალი ითხოვა. ანიტეს არ უყურებდა, საკუთარი რისხვისა ეშინოდა, რომელი რისხვაც მუდამ უჩნდებოდა

ამ კაცის შემვურეს.

ანიტემ კი კმაყოფილმა შეამჩნია, რომზსოკრატეს წინააღმდეგ მისმა ჯიქურმა შეტევამ ნაფიც მსაჯულთ შეწყალებისა და შებრალების განწყობილება წამერთ შეუმუსრა. პირეელივე დარტყმით მან სოკრატეს მრავალი ნაფიცის თანაგრძნობა ჩამოაცალა, მაგრამ არც ამით დაკმაყოფილდა, იცოდა - სოკრატეს ბევრი მტერი ჰყავდა, მეტადრე იმ ხალხში, ვისთვისაც აშკარა უმეცრების ნიღაბი ჩამოეგლიჯა, მაგრამ ჰყავდა უამრავი მეგობარიც, ვისთვისაც ის ძვირფასი მრჩეველი იყო. აუცილებლად უნდა მოეშალა სოკრატეს მიმართ ამათი მადლიერების გრძნობაც. ანიტე უკვე ფლობდა სოფისტიკის ხერხთ, მით უმეტეს,რომ ამას დღესაც აკვირდებოდა ლიკონის გამოსვლაში. მაგრამ ანიტე წინდახედული იყო. უკვე იმდენი სასამართლო საქმე ენახა, რომ კარგად იცოდა, რა ცვალებადია ბრბოს დამოკიდებულება. ერთი რადაც წერილმანი და - ნაფიცთა განწყობილება უკანასკნელ წუთს ისეე სხვა მხარეს შებრუნდება...

ანიტე თავს უშიშრად გრძნობდა. მთავარი ბრალმდებელი მელეტი იყო და ჩავარდნის შემთხვევაში ის აგებდა პასუზს - ზნეობრივსა და მატერიალურს (ამ უკანასკნელში, სხვათა შორის, თვითონაც იოლად მიეშველებოდა), მაგრამ მაშინ ანიტე თავს ვერ დააღწევდა ყოვლის უფრო საშინელ მოწინააღმდეგეს! სოკრატე უწინდებურად სათითაოდ აუმხედრებდა ყველას, დაურღვევდა მოსვენებას, სიმშეიდეს, ძილს... ზედიზედ გააშიშვლებდა ამომრჩეველთა წინაშე... და ანიტემ რბილად განაგრძო, თითქმის

aggotham:

- მეგობარნო! ყოველთ კარგად მოგეზსენებათ, რომ სოკრატემ ბოროტად ისარგებლა თავისი ზედგავლენით, ოღეს ჩემი საკუთარი შვილის აღზრდაც ითავა...

ჰოო. ეგრე, ეგრე! - გაისმა პირველ რიგებში.

- ასე და ამგვარად, მე თვითონ კარ დაზარალებული იმ "ზრუნვით",რომელსაც სოკრატე ახალგაზრდობის მიმართ იჩენდა. რამდენი რამ უნდა ვილოსო ახლა, რომ სასიკეთოდ მოვაქციო ეს შერყვნილი ნორჩი სული! თუმცა, გუფიცებით, მოწმედ თორმეტსავე მთავარ ღმერთს კუხმობ, არცრა არის საერთო სოკრატეს შიმართ ჩემს ბრალდებასა და ჩემს შვილზედ სოკრატეს ცუდ ზედგავლენას შორის! - უხერბული ტაში. - ჩემი შვილი უკეე რა ხანია სიბრძნის განთქმულ მასწავლებელთა, სოფისტთა

მოწაფეა, - ანიტემ მონოლოგის წარმომთქმელი მთავარი მსახიობის პოზა მიიღო, - მაგრამ რა არის ჩემთვის შვილი ქალაქის გეთილდღეობის საქმესთან შედარებით, რასაც მთლიანად შევწირე თავი?!

ხმაურიანი ტაში, მაგრამ უკმაყოფილების ნაწყვეტ-ნაწყვეტი შეძახოლებიც.

- ალბათ ხედაკთ, - ზომიერად განაგრძო ანიტემ, - რომ პირტდედ წფნასწერ ცუდად განწყობილი არა ვარ სოკრატეს მიშართ. ამის დასტურად უნდა მლგყვონუთ ამ კაცის კარგი საქმენი, ამ კაცის დამსახურება სახელმწიფოს წინაშე. ამან სამაგალითო გმირობა გამოიჩინა პოტიდეას, ამფიპოლისის და დელოსის ბრძოლებში. მცირეოდენი დამსახურების წართმევაც არ მინდა და იმასაც მოვიხსენიებ, რარიგ ეწინააღმდეგებოდა ოცდაათი ტირანის ბრძანებათ, თუმცა იცოდა, რომ სიცოცხლეს საფრთხეში იგდებდა ისეთი არაკაცისა და მკვლელის წინაშე, როგორიც კრიტია იყო.

სოკრატეს მიმართ კეთილად განწყობილი ნაფიცნი გამოცოცხლდნენ; დამტერებულნი გულში იზრიდნენ ქედს ანიტეს სულის სიდიადის წინაშე, რამეთუ მან თავის მტერს დამსახურება არ დაუკარგა და ამით წინა ორატორთა ბრალდებასაც დაუბლაგვა ფხა და საკუთარსაც კი. თავისივე მტკიცებისდა წინააღმდგომ, სოკრატე სახელმწიფოს ძლიერებას ძირს უთხრისთ, ანიტემ უკლებლივ ჩამოთვალა სოკრატეს საუკეთესო საქმენი იმავ

სახელშწიფოს სასიკეთოდ...

სოკრატეს ზოგი მეგობარი ხარობს, სხვანი კი, მეტადრე პლატონი, მოღუშულია. მიხვდნენ: იმჟამად, როცა სოკრატეს დიდი დამსახურებანი ანიტემ ენაზედ დაიკერა,

ისინი სოკრატეს წაჰგლიჯა პირიდან. ახლა რაღათი დაიცავს თავს?

პლატონმა მასწავლებელს გაღახედა. ღაინახა: შუბლზედ მძიმე ფიქრის ნაოჭები გასჩენოდა, ღიმილს, რაც განუყრელად თან ახლდა სოკრატეს, ტკივილის იერი დასღებოდა. პლატონის მზერა სოკრატეს გამოხედვას გაუსწორდა. ეს იყო ჩამქრალი გამოხედვა, მაგრამ პლატონის მზერას რომ შეეხო, კვალად იელვა თავისი ჩვეული შუქით. პლატონმა სძლია შიში თავისი მასწავლებლის ხვედრის წინაშე, სულმოკლეობის მოძალება ჩაიქრო, გამამხნევებლად გაუღიმა ბერიკაცს.

ამასობაში ანიტე ბრბოს მიმართაულა:

- ღემოკრატიას რომ ტირანია არ ღაემხო, სოკრატეც უსათუოდ სიკეღილით დასჯილი იქნებოდა იმ ათას ხუთას ათენელს შორის!

აქ შეჩერდა, რაკი დაინახა, რომ მწერალი ჩაწერას ვერ ასწრებდა; მცირე პაუზის შემდგომ მწერლისოვის თავისი უკანასკნელი ფრაზები გაიმეორა. მერე ისევ მიუბრუნდა ნაფიცთ და ნაწყვეტ-ნაწყვეტ შეჰყვირა:

- ჩვენს ღემოკრატიას რომ ღროზედ არ გაემარჯვნა, სოკრატე ყოველ ღილას ვერ მიესალმებოდა თავის ჩვეულებისამებრ ამომავალ მზეს! გარნა ეს უმაღურია სწორედ იმ

დემოკრატიისა, რომელმაც სიცოცხლე შეუნარჩუნა!

ღარტყმის ძალა იმან გააორკეცა, რომ აქამდე ანიტე სოკრატეს აქებდა. სამარისებური დუმილი ჩამოვარდა - მხოლოდ ათასი რამ მწერი ირეოდა ზუზუნით შეშინებულ კრების თავზედ.

ანიტემ უკვე აღშფოთებით განაგრძო:

- ეს უმაღურია სწორედ იმ ღემოკრატიისა, რომელიც ხალხს ისეთ სრულ თავისუფლებას აძლევს, როგორსაც არც ერთი ქვეყნის არც ერთი მთაერობა არ იძლევა, - ანიტეს ხმა მტკბარად აჟღერდა, - მან ნაფიცთა გულის მოგება გადაწყვიტა: - სწორედ იმ ღემოკრატიისა, რომელიც ესღენ უხვად გძღვნით თეთრს ხაზინიდან ყოველთა უქონელთ და შეჭირვებულთ!

ნაფიცნი, მზის გულზედ რომ სხედან, ნელ-ნელა ისველებენ ყელს ღვინის ყლურწვით. ეს მუხანათი ნუნუა ზოგს ამხიარულებს, ზოგიც მოუსვენრად იშმუშნება და უცებ გაფიცხებული წამოიყვირებს:

ამ ბუჩუდს არა? შავ ფულს?!

ამ წამოძახილმა ერთბაშაღ გაარღვია სასაშართლოსადმი პატივისტენის ეიხედაც გათხელებული ჯებირი.

- bally dom derzaggoat

- ღაგვიბრუნეთ ჩვენი მინღვრები!

APPORTAGE CLCIOPINESIIS

არქონტი დიდი ჯაფით ძლივს ახერხებს ხალხის ცოტათი დაწყნარებას.

- აცალოს, იყეირონ, რაც საყეირელი აქვთ! - ჩურჩულით ეუბნება ერთი მდიდარი მეორეს.

- sas, is 30(10...

- თუ ეგენი იმას შვრებიან, რაც უნდათ, ჩვენც იმას გიზამთ, რაც გეინდა. არაფერია, აცალოს.

მაგრამ ანიტემ ისე იქუსა, რომ ნაფიცნი შეშინდნენ:

- და მაინც! აღმოჩნდა ჩვენ შორის კაცი, რომელიც ყოველდდე დადის ქალაქში და სადაც კი ჩურდება, უმალ ჩალხს იკრებს გარშემო, რომ მოგვდგეს და გვლანძლოს ჩვენ, დემაგოგნი! ისმინეთ, ათენელნო მამაკაცნო! და სოკრატეს ეს ქადაგებანი, ეს დამანგრეველი იდეები ნიადაგს პოულობენ,ფართოდ ედებიან ქვევანას!

ანიტე ნაფიცთა პირწყალს შეეხო, და ისენიც გაჩუმდნენ: ვის ეხალისება ნაფიცი

მსაჯულობიდან ბრალდებულად ქცეგა?

- დიონისეს თვატრის სცენიდანაც კი მიმართავდა ათასთ! - ქუხს ანიტგ, - გიკვირთ, რანაირადო? გეტყვით. თავის მეგობარ , პოეტ ევრიპიდეს, ის აზრი ააკვიატებინა, რომ ლექსებში მონანი დაეცვა და კანონის წინაშე დედაკაცისა და მამაკაცის თანასწორ უფლებათა იდეისთვის ებრძოლა!

აქ ღემაგოგმა შეატყო, რომ აქა-იქ ხალხში კვლავ გაჩნდა მოუსვენრობა, აღარ

დაუცადა წამოძახილთ და უცებ გაასრულა:

ძალიან საყურებელი კი იქნებოდა ათენი, სახელმწიფოს სათავეში დედაკაცი რომ

დაგვესვა და ჩვენ, თავისუფალ მოქალაქეთ, მონათათვის ფეხები გვებანა!

იმიხმა წარმოდგენამ, რომ ანიტეს ნაცვლად სახელმწიფოს სათავეში დადგებოდა მავანი ლამაზი ქალი, ხოლო ანიტე ხელებდაკაპიწებული ფეხებს დაბანდა ვინმე მონას, ხალხში მხიარული ხარხარი გამოიწვია. გამხიარულებული ბრბო გაჰ ყვიროდა:

- ღიღება სოკრატეს!

მონათმფლობელთ, რომელთა რიცხვი აქ საკმაოდ დიდი იყო, ლიკონის დაჟინებით. ხაწინააღმდეგო ყვირილი ატეხეს:

- სირცხვილი სოკრატეს, სიკვლილი!

ანიტე მდიდართა მხარდაჭერამ გაამხნევა და ცოცხლად განაგრძო:

- სოკრატე ბოროტებას იმაში ხედავს, რომ ამჟამად საზოგადოების სათავეში მდგომთ საკუთარი ჭერი აქვთ და წესიერი ტანისამოსი აცვიათ. ამას, ჩანს, უნდა, რომ იმათაც მონებსავით იცზოვრონ! ფეზშიშველებმა იარონ და მზესუმზირა აკნატუნონ, როგორაც თვითონ აკნატუნებს!

გესლიანობამ, რითაც ის ნაფიცთა გაცინებას გარაუღობდა, მხოლოდ ნაწილობრივ იმოქმედა. მრავალთ უცებ გაიხსენეს, რა თვალთმაქცურად ცხოვრობდა ანიტე, როგორ იცვლიდა ტანსაცმელსაც და მიმართვასაც, როგორ იცვლიდა გარეგნობას იმისდა მიზედეით, დატაკთათვის შეჭამანდის დასარიგებლად მიდიოდა თუ საბჭოში, ანდა სტუმართ რომ იღებდა შინ.

ანიტემ ეს წამიერად იგრმნო და უმალ მოახლინა რეაგირება:

- სოკრატე პირფერულად აცხადებს: "კიცი, რომ არაფერი არ კიციო". ეს მთელს ათენში გავრცელდა, მაგრამ შან იცის, მან ერთმა იცის, როგორი უნდა ფოს სამართლიანი კაცი და სამართლიანი მშართველი! მან ერთმა იცის, როგორი უნდა ნუოს სოულურფილი სახელმწიფო და ამას ჩააგონებს თავის მოწაფეთ, სოკრატე ითხოვს, რომ სახელმწიფოს ის კაცი უნდა განაგებდეს, კისაც ფიქრი უყვარს! მაშ, იქნებ ფილდაცელენებებ თვითონ სოკრატე? - დუმილში, ამ ნათქვამს რომ მოჰყვა, ანიტემ კითხვა ჩართო:

- ჩვენი უღიდესი მონაპოვრის, განუსაზღვრელი თავისუფლების სამაგიეროდ რასა გთავაზობთ, იცით? - ხმას აუწია, - ცრუ თავისუფლებას, შევიწროებულს იმით, რასაც ძალდაუტანებლად წესრიგს უწოდებს, რაც ვითომც სულიერი მონობისგან

გვათავისუფლებს!

სოკრატე ანიტესკენ მობრუნდა, პირდაპირ თვალებში ჩახედა - ხვლიკის თვალებში! ანიტე დაიბნა, აღელდა. მზერა მოაშორა, ნაფიცებზედ გაღაიტანა და უეცრად საზიზღარმა განცდამ მოიცვა - თითქოს წინ რიგებად სოკრატეები ღა სოკრატეები უსხდნენ, ასობით

სოკრატე...

ოფლი მოასკღა. კიღევ უნდოდა ბეერი რამის თქმა, მაგრამ მოკლედ მოჭრა ამჯობინა...
ათენელნო მამაკაცნო! თქვენ მოისმინეთ მელეტის, ლიკონისა და ჩემი ბრალდებანი
და თითოვული მათგანი ცალკე ამხელს სოკრატეს. მაგრამ ჩვენ წინაშეა სამი ბრალდება
და ჩამივ ერთად ამტკიცებს, სოკრატეს საუბრებმა რაოდენად უფრო მეტი ზიანი
მოუტანა ათენს, ვიდრე სარგებლობა. თქვენ თვითონ განსაჯეთ, განგებ თუ უნებლიეთ
გეგლეჯდა ხელიდან ათენს, რათა თავის ზედგავლენაში მოექცია. თქვენ უნდა გაღაწყვიტოთ
ჩვენი სახელმწიფოსათვის უმნიშენელოვანესი საქმე - დიდი საქმე.

ერთ ერთი შეზარხოშებული თამამი კაცი შეწრიალდა:

- ო, სახელოვანო ანიტე! დიდო დემაგოგო! - მაგრამ აქ მისი პათოსი ნდობის კილოთი შეიცვალა. - რახან, ძმობილო, როგორც შენ ამბობ, ეს საქმე ესდენ დიდი მნიშენელობისაა, განაღა არა ჰგონებ, რომ გასამრჯელოდ სამი ობოლოსი მეტისმეტად მცირე თანხაა? იქნებ ხუთ-ხუთი მოგეცე?

ყოველი მხრიდან აჰყენენ:

- ხუოიც ცოტაა ამისთანა საჯახირო საქმისთვის! მოუმატე! მოუმატე!

- ჩუმად, ბიჭებო! ენას კბილი დააჭირეთ! - შეაგონებდა დოღრიალებს იმათთანავე დატაკი ვინშე, - თორემ ლუკმა პურს მოგვანატრებენ!

არქონტის ნიშანზედ სასამართლოს მსახურნი აყვირდნენ:

- წყნარად მანდ! წენარად!

და ამ მოუსვენრებისკენ დაიძრნენ.

მაგრამ შეზარხოშებულმა ნაფიცმა - თუმცა ერთის მაგიერ ორ ანიტეს ხედავდა უფრო აშკარად, ვიდრე ბრალდებულნი ორ სოგრატეს ხედავდნენ - მზერა მაინც იქით წარმართა, საითაც საჭირო იყო, ხელისგულები ბუკისებრ მიიდო პირზედ და დაიღრიალა:

- ჰა, ანიტიკო, მოგვიმატებ? თუ ხაზინა სულ დაგიცარიელდა?

გაბედულის ხმა შეძახილების, სიცილის, ლანძლეის ქარიშხალში დაიკარგა. არქონტშა მხოლოდ მუქარით დააცხრო, ეხლავ გავათაუისუფლებთ იმ სკამთ, საიღანაც კაღნიერი

შეძახილები ისმისო.

ეს ეპიზოდი უაღრესად არასასიამოვნო იყო ანიტესთვის. უტიფართა ხმაში სოკრატეს ხმა ელანდებოდა და ეს ხმა ამტკიცებდა, რა შორს იყო წასული ყოველგვარი წესრიგის ხრწნა ათენში, და ამ ხმამ იმაშიც დაარწმუნა, რა სწორად მოიქცა, როცა ახეთი სამსჯავრო გამართა. ახლა კი უნდა დაასრულოს!

ხელები ასწია:

- ოლიმპის ღმერთთაგან და წინაპართაგან დაწესებულ კანონთა სახელით მეც

ბრალსა ვდებ სოკრატეს! ამის დანაშაული ის არის, რომ ათენში პატივდებულ ღმერთთ არა ირწმენს, ახალი ღეთაებანი შემოჰყავს. ახალგაზრდობას რყვნის და ძირს უთზრის სახელმწიფოს ძლიერებას!

1

Warring ... . Links

១៨២១50% ខ្លាំង%៣២៣១៤៦

ბრალმდებელთ თავიანთი სათქმელი ჩაათავეს და უკანა რიგში გავიღნენ.
არქონტმა ბასილეგსმა თავზედ მირტის გვირგვინი შეისწორა, ხელშეუხებლობის სიმბოლო, ადგა და ბრალდებულს მიუბრუნდა, საზვიმო იერით წარმოთქვა, როგორც პელიეაში ხამს ლაპარაკი:

- შენი დაცვის დრო დადგა, სოკრატე, იუბნე! კლეფსიდრამ დროის წვეთების ანგარიში დაიწყო.

სოკრატე ღუმდა. თავი ოდნავ განზედ გადაეხარა, თითქოს ვიღაცას უსმენსო. ჩქამი არ ისმოდა. კაცს ეგონებოდა, არა მარტო სოკრატე, არამედ მთელი არესის გორავი, მთელი ათენი, მთელი ცა, მთელი დედამიწა დუმდა. სოკრატე კი ისევ იღგა, სმენად იყო ქცეული, სმენით თუ უნდოდა ამ დუმილში რაღაც უცხო ხმის დაჭერა. დუმილი გრძელდებოდა, წყალი კლეუსიდრიდან წვეთავდა, მაგრამ სოკრატეს დროში შეჭრას ვერავინ ბედავდა, რომ თუნდაც სიტყვა ჩაერთო, აეჩქარებინა.

ვიდრე ბრალმდებელნი ლაპარაკობდნენ, ნაფიცნი იმათ უყურებდნენ, ხანაც არქონტს, სამსაჯულოს წევრთ, შულტას, პრიტანს, ხოლო სოკრატეს მარტო წამიერად
თუ გადახედავდნენ. მაგრამ ახლა მხოლოდ ერთი სოკრატე ედგათ თვალწინ. ხუთასი
წყვილი თვალის მზერა დახუნძლოდა სოკრატეს,იმის შიშველ დეხებს, ძლიერ ხელებს,
იმის თეთრ ტილოს ქიტონს, იმის სახეს, მეტადრე მოკუმულ ტუჩებს. როდის განეხვნება
ბოლოს და ბოლოს! ძვირფასი დრო ხომ გარბის!

ახლაღა შეათვალიერუს ჯეროვნად ნაფიცთ - განსაკუთრებით ახალმოსახლეთაგან - ხოკრატე. მკვიდრი ათენელნი კი გონებაში უპირისპირებდნენ ერთმანეთს ბრალმდებელთა მიერ ღაზატულ სოკრატეს ღა იმას, როგორსაც თეითონ იმთავითვე იცნობდნენ.

სოკრატეს გარეგნული იური არცეის არ აღუძრაგდა სიბრალულს, ნაფიცია წინაშე იდგა სულაც არა ვინმე საცოდავი ღარიბი, უძლური და დაშინებული ბებერი, რომლის მარტო ერთი შეზეღვაც ხელს გაუჩერებდა ნაფიც მსაჯულს და ურნაში მაგ ცერცვს არ ჩააგდებინებდა, სოკრატე სამოცდაათი წლისაც კი წარმოსადეგი, ჯმუსა, ბეგრად უფრო ახალგაზრდად გამოიყურებოდა, სხეული, უმეტესად მზეში მოტრიალე, ეინემ ჩრდილს შეფარებული, ჰუდის ვენახების ნიადაგის ფერი ჰქონდა და თეთრ ქიტონთან შედარებით კიდევ უფრო მუქი ჩანდა, ესეც უფრო აახალგაზრდავებდა სოკრატეს, მაგრამ ყველაზედ მეტად ეწინაადმდეგებოდა ასაცს სახე, მომრგვალო სახე, სულაც არა სიბერის ნათჭებით დასერილი, რომელსაც ხშირი, ჩამოღელვილი წვერი უმშვენებდა, ამ ძლიერ სახეზედ ვერ იტყოდით, იღიმებათ: მაგრამ არც ამისი უარყოფა შეიძლებოდა, სოკრატეს სახე ნებისყოფის ძალას, ხალისის მომგვრელ მხიარულებას და შუქს ასხივებდა.

მოხეტიალე ფილოსოფოსი, ახირებული კაცი... რარიგ უნდა მოექცნენ?

სოკრატეს უძრავად უდევს ხელი მეორე ხელის მოხრილ იღაცვზედ. არქონტის ხელი კი მაგიდაზედ ცახცახებს, როდის ამოიღებს ხმას?! არქონტის ხელი უკევ მისწვდა ჩაქუჩს, მაგრამ აქ სოკრატემ ფართოდ გაიღიმა და მშვიდი ხმით წარმოთქვა:

- ათენელნო მამაკაცნო! სიჩუმის ამ წუთებში მიეხვდი: უკეთუ აქ ავმეტყველდი, ამით არავითარ საურთხეში არ ჩავიგდებ თავს და არცრა ცუდს ეს არ მომიტანს. საკმაოდ ღიდხანს გუსმენდი, ხმას ხომ არ გამაგონებს-მეთქი ჩემი დემონიონი, ხომ არ გამაფრთხილებს-მეთქი, ნუ გამოხვალო...

ნაფიცთა შორის აღმფოთებული შეძახილ-შემოძახილი გაისმა:

- გესმით? პირველივე სიტყვებით აღიარებს თავის დანაშაულს

- სიგიჟეა!

- სირცხვილია!

სოკრატემ ხელი ასწია, სიჩუმე ითხოვა.

opanosoma cenenamono

- მე კმაყოფილი გარ იმით, რომ ჭამა-სმა შეწვვიტეთ და ყურს მიგღებთ.მაგრამ ვისურვებდი, რომ ზომიერება დაგეცვათ, მოყვასნო, მსჯელობაში. ეს თქვენთვის უფრო აღვილია, ვიდრე ჩემთვის! მე აქ მიჭერენ ყელში და არა თქვენ; მე კი არა ვყვირი. თუ თქვენ იყვირებთ, მეც იძულებულს გამხდით, რომ ავყვირდე, მე კი, დამეთანხმებით,

ყვირილი არ მეკადრება.

უარესი სხვა რამეა: მე არ ვიცი, რა ეთქვა, რით ვიმართლო თავი, რაღგან ბრალმღებელთ, როგორაც იტყვიან, ყოველი თავდასაცავი იარაღი ხელიდან გამომგლიჯეს, უზარმაზარი შრომა გაუწევიათ მელეტს, ლიკონს და ანიტეს! აბა, რა გამახხენებდა ჩემი ცხოვრების <del>ყველა იმ წვრილმანს, ამათ რომ გაიხსენეს! მაგრამ ესენი არა მარტო ბრალსა მდებდნენ,</del> არამედ მიცაედნენ კიდეც. ეს მეტად კეთილშობილურად გამოიეურებოდა, უაღრესად სამართლიანად ჩანდა და თქვენც, ჩემო მსაჯულნო, კარგი შეხედულება დაგრჩებათ ბრალმდებლებზედ. მაგრამ თავად განსაჯეთ: ამ სამსაჯულოში ხომ ამათვე მომიყვანეს, ამა კეთილშობილი და სამართლიანთ. და ოდეს ბრალდება ბრალდებაზედ მესმის, დაუჯერებლად მიმაჩნია, რომ, მაგალითადრე, მთავარმა ბრალმდებელმა, ჩემგან შერცხვენილმა პოეტმა მელეტმა ოღენ იმისთვის ღამაყენა თქვენ წინაშე, რომ ერთი **სული ჰქონ**და, სანამ ათენელთა სასარგებლო ზრუნვისთვის შემაქებდა და დამადგამდა დიდების გეირგვინს, რომელი გვირგვინიც თავად არ ადგას. არა მგონია, ორ დანარჩენ ბრალმდებელსაც ოღენ იმად შევექე ათენის წინაშე ჩემი ღამსახურებისთვის, რომ ჩემი **დიდება უ**ფრო შორს განევრცოთ, ანდა ესერიგად იმიტომ მაქებენ და მასხამენ ხოტბას, რომ ჩემი სიცოცხლის ღასასრულს შევუყვარდი და პატივსა მღებენ! ამ სამთ თავიანთ ბრალდებაში ჩემი ღაცვაც ჩართეს, ის მიითვისეს. რისი თქმაც მე მევალებოდა, რათა თქვენ წინაშე თავი მემართლებინა. ასე და ამრიგად განმაიარაღეს.

სოკრატემ ნელა დაუშვა ხელები.

ჩვენი ღროის სოფისტთა საკაღრისი ეს ვერაგული ხერხი, ეს ორატორული სიმარჯვე, ჩემთვის სრულიად მოულოდნელი იყო. ჩემი ენა, რომელიც მუღამ ჯაფით იკვლევს გზას სიმართლისკენ, ისე მოქნილი ვერ არის და, მერწმუნეთ, სულაც არ მიგავს გველთევზას ანდა გველსა.

უკეთუ ახლა, ჩემთა ბრალმდებელთა შემდეგ, ავდგები და გავიმეორებ, რაც ჩემს ცხოვრებაში საშშობლოსთვის კეთილი რამ მომიღონისძიებია, ამას უკვე მხოლოდ იმიტომ კიზამ, რომ ამათ ჩემამდე იგდეს ხელთ ეს ყველაფერი; კიცი, იფიქრებთ, აი თვითონვე იმეორებს იმათ ნათქვამს საკუთარი თავის წინააღმდეგო. ჩემი ყოველი დამსახურება აკი უკლებლივ მიწასთან გაასწორეს, - და მეშინია ძირიდან აღება, რამეთუ უკვე ისე შეურყენელი აღარ იქნება.

მაგრამ ჩემს მთავარ დამსახურებას სამშობლოს წინაშე, რაც ბევრად აღემატება ჩემთა საბრძოლო საქმეთ და ოცდაათთა ტირანთა თვითნებობისთვის გაწეულ ჩემს წინააღმდეგობას, - ჩემთა იდეათ, ხალხში რომ ეთესაგ, ამ ყოვლის უფრორე მთავარს ჩემი ბრალმდებელნი არ შეხებიან. ამიტომ მოგმართავთ ამხელად, ათენელნო.

ვითომ ამბობენ: სოკრატეს ყოველთეის იქ ნახავთ, საღაც ბევრი ხალხი იკრიბებაო? სწორედ იქ იყენებს თავის სამეანო ხელოვნებას და ხელს უწყობს იმის გაგების გაჩენას, თუ რა არის სიკეთე და ბოროტება, სილამაზე და სიმახინჯე, სათნოება და მანკიერება, რა სამართლიანობა და რა უსამართლობაო? არა, სოკრატეზედ ამბობენ, უბრალოდ, შეპყრობილია ამ მოღვაწეობითო. აბა, როგორ არ უნდა ეჩქარა სოკრატეს აქეთკენ, სადაც ხუთი ასეული კაცი მოუსმენდა? განა ძალედვა, რომ ხელიდან გაეშვა ესდენ იშვიათი შემთხვევა, როცა უკვე სამოცდაათმა წელმა მოუკაკუნა, როცა უზირმაზარი გამოცდილება დაუგროვდა და როცა მისი ყოვლის უფრორე მხურვალე ოცნება კეთილ ხალხთან ამაზედ ბაასი და ლაპარაკი?

ჩედავთ- სრულიად ბუნებრივია, რომ დაუყოვნებლიე დავეშურე ქნოვნ ქმექელელ მოპატიჟებას და თქვენთან სასიამოვნო შეხვედრის თავის ასარიდებლად არავითარი საბაბი არ მიძებნია. მადლობელი ვარ ანიტესი და მისთა მეგობართა - მელეტისა და ლიკონისა ესეგვარი მოწვევისთვის. ყოველმა უწყით, პესიმისტი არა ვარ და ქვეყანას შავად არა ეხედავ. ამიტომ კამბობ: ვინ იცის, ვის რა სიკეთეს მოუტანს ეს დღე? მე, ბრალდებულს, ჩემთა ბრალმდებელთ თუ თქვენ, ჩემთა ნაფიც მსაჯულთ?

მოდით, ერთაღ გავსინჯოთ ის რამდენიმე ნამცეცი, ჩემთა ბრალმდებელთ შემთხვევით საჩემოდ რომ დაუცვივდათ, ისიც გავარჩიოთ, მომიტევონ მართალი სიტყვისთვის, საღ

რა აურ-ღაურიეს.

სოკრატემ ბოლცომის კიდისკენ გაიწია და ხელები გაშალა:

- მე ხომ, და ამას ვერავინ უარყოფს - უბრალო ვინმე ვარ, არაფრით არ გამოვირჩევი, და უადგილოა მელეტისგან ჩემისთანა მოკვდავის შედარება ისეთ სახელოვან კაცთან, როგორიც ჰომეროსია. ჰომეროსის მიერ გამდსახულ ღმერთთა შიგან ბევრაღ მეტი მღელეარე სიცოცხლეა, ვიდრე მრაგალ მიწიერ ადამიანში. ეს ღმერონი აღსაესენი არიან საკაცობო გრძნობებითა და ვნებებით. ამიტომ მელეტს ეშლება: არა, მე არ შემითხზავს არც ერთი ეს ოდინდელი ანდერმი შესახებ ღმერთთა, რომელთაც ჩვენი სახელმწიფო აღიარებს. მე არა გარ მომგონი მრავალი მომხიბლავი სამიჯნურო რამ თაეგადასავლისა, რაიც ამა ღმერთებზედ თქმულა. მე ოდენ ცნობისმოყვარე გარ, ცოდნისმოყვარე, მე ოღენ განვიხილაე და გსჯი ყოველივე ამას სხვა კაცთა თანა. ვითომ რა, საუბრისთვის საგულისყურო საგანი არ არის? ვითომ რა, ვერ შევნიშნე, რარიგ გამოცოცხლდით სუყოველნი, როცა ამაზედ სიტყვა დავძარი? დიახ, დავთვალე, რაერთი მოკედავი დიაცი გააბედნიერა ზეესმა თავისი კეთილგანწყობილებით. დავთვალე, რაერთი აფროდიტე და ათენაა. უკვე თვით ამ სათვალავშია რაღაც ღვთაებრივი სიამე, რასაც, სამწუხაროდ, ვერ განიცდის მელეტი. თქვენ ყოველთ შეგიძლიათ დათვლა - ბევრს ჩემზედ უკეთესად და ამ ბეგრმა იცით, რომ ბოლო რიცხვამღე არ მივსულვარ ამა ღმერთთა ეროტული წრის ჩამოთელაში, რატომ უნდა განიკიცხოს მთელელი? ის ხომ ოდენ ითვლის? მაგრამ გაოცებული ვხედავ, რომ მელეტი კიცხავს არა მარტო ჰომეროსს, არამედ თვით მეხთმტყორცნელ ზევსსაც - იმის გულისთვის, რომ არასაკმაოდ უბიწო და თავშეკავებულია...

ყოველი მხრიდან სიცილი მოზვირთდა. მაგრამ სოკრატე არაფერს ყურადღებას არ

აქცევს, მშვიღად განაგრძობს:

- და ჩემი სახით, გულცივი მთვლელის ხახით, მელეტი უსაყვედურებს ქალღმერთ ათენას: რატომ ხარ ესდენ ნაირშესახედავი და ესდენ ნაირსვებედიანიო...

სიცილი გაძლიერდა. მელეტი ბრაზისგან წამოჭარხლდა. შეუძახა:

- ხუმრობ კიდეც?!

- ძაღლსა გფიცავ, არა გხუმრობ! - მიუგო სოკრატემ, - მხოლოდ ვტკბები ჩვენი ღვთისმეტყველების სიმღიდრით. ჩემი ბრალმდებელნი ამბობენ, რომ დემოკრიტე მიყვარს, ფილოსოფოსთა შორის ყველაზედ უფრო მხიარული. კი, მიყვარს. იმის შრომა- "სულის კეთილგუნებაგანწყობილებისთვის" ჩემი საყვარელი საკითხავია. ოდეს ნადიმზედ ადამიანი პურისმტეთა თანა ღვინოს შეექცევა და ვინმე მაოცრის ცქერით ერთობა, იმას ნებისყოფის დაძაბვა სულაც არა სჭირდება სულის კეთილგანწყობილების შესანარჩუნებლად. ეს

თავისთავად ხდება. დემოკრიტე კი გვირჩევს - და მეც ვეთანხმები - სულის კეთილგანწყობილება თვით ყოვლის უფრორე მძიმე ჟამსაც შევინარჩუნოთ. დარწმუნებული ეარ, არც ერთი თქვენგანი მტკიცებას არ დამიწყებს, კითომც აქ ქითსურ ღვინოსა ვსვამდე და მზერას მაოცართა სიმარჯვით კაბარებდე. ყველანი ალბათ დამეთანხმებით, რომ კლეფსიდრა ჩემი ცხოვრების საკმარტ მწარე წუთთ ითვლის, და უკეთუ აქ ჩვენ შორის მაოცარნი არიან, იმათ ალბათ აზრადაც არ მოჩდით ჩემი გამხიარულება. ამიტომ მომიტეცეთ, თუ მელეტსავით შემწედ ღმერთთ არ მოვუხმობ, ლიკონსავით ნიანგის ცრემლთ არა ვღვრი და ანიტესავით გინმე მეუფროსეს დარად არა ვყვირი და არა ვღრიალებ...

ამ სიტყვებზედ ატეხილ ხმაურში სოკრატემ ჩართო:

- ოღონდ ცოტათი ხომ არ გადაგუხვიეთ?...

შინაგანი სიცხის შეგრძნება სოკრატეში უფრო მატულობდა. მატულობდა გარეთა სიცხის შეგრძნებაც. პაპანაქება სულს უხუოაუდა, მზეს ახედა, ზენიტს რომ უახლოვდებოდა რა ზღება? ნუთუ დღეს შენც აღარა ხარ, საყვარელო ძმაო, ჩემდაში კეთილი? სოკრატემ შუბლზედ ოფლი მოიწმინდა. ხელის უბრალო მოძრაობა წერილმანი რამ არის. მაგრამ მისთა მახლობელთ, რომელთაც ადრე ასეთი რამ არცროდის შეემჩნიათ, ამ მოძრაობამ

შიში მოჰგვარა.

- გიცი, უფრო მოვეწონებოდი ბრალმდებელთ — და ალბათ იმ ნაფიცთაც, აქ რომ სხედან და აგონდებათ, როგორ დავადგი ოდესდაც ფეხი მტკივნეულ ადგილზედ, რომელიც ახლა მრავალი წლის შემდგომ, როცა აქ უსუსტესის როლში მომიხილეს, წალიან იარად გადაქცევიათ, - დიაზ, უფრო მოვეწონებოდი, უკეთუ თავპირჩამომტირალს მნახავდნენ, უკეთუ მოვიყვანდი ცოლსა, რათა ტირილითა და მუდარით მოელბო გული თქვენი, უკეთუ აქ, ამოღენი მოწმის წინაშე დავიფიცებდი - თუნდაც ისევ ძაღლსა ჩემსა, - რომ აღარ ვიწანწალებდი აგორაზედ, გიმნასიებში, ბაზრებში და აღარც არავის გავესაუბრებოდი. ჩემო კარგო მელეტ, და თქვენც, ლიკონ და ანიტე, - ამას თქვენზედ ადრე ჩემგან სხვანი ითხოვდნენ. ნუ გამიჯავრდებით სიმართლისათვის, გარნა ეს სხვანი იყვნენ კრიტია და ქარმიდე - როცა არ დავემორჩილე, იმათ კანონიც კი გამოსცვს, რომელიც მიკრძალავდა, რომ ახალგაზრდობას დავლაპარაკებოდი და რიტორიკის ხელოვნება მესწავლებინა.

რიგებში ჩოჩქოლია.

სოკრატე კი შეუოკებლად განაგრძობს:

- კითომ შემთხვევითია ათენის წვეულ მომსრველთა და თქვენთა სამთა ესეგვარი ღამთხვევა, თუ ამაში რაღაც კიღევ უფრო ღრმა კავშირია ასახული? ...

- კაპროტესტებ! - ზეწამოიჭრა ანიტე, ბრაზისგან სახეწამონთებული, - ამისთანა

თავდასხმანი დაუშვებელია! მოვითხოვ, რომ არქონტმა...

- მოეითზოვ, რომ არქონტმა ანიტეს ლაპარაკის უფლება არ მისცეს ჩემთვის გამოყოფილი ღროის განმავლობაში, - ხაფად და მტკიცედ შეაწყვეტინა სოკრატემ და ისევ ანიტეს მიუბრუნდა: - რაში ხედავ აქ თავდასხმას? იმაში ხომ არა, რომ ახლაზან მომხდარ ამბავთ ვიგონებ და ძველი ჩვეულების თანახმად ხმამაღლა ვსჯი? ეს ვის შეურაცხყოფს? და რატომ?

- მოკითხოვ, რომ არქონტმა... - ისევ სცადა დაწყება ანიტემ.

- გვიან მოხვედით გონს, ანიტე! ახლა ხუთასი ათენელი ისმენს ღა კვლავაც მოისმენს იმას, რისი დაფარვაც გინდოდა ამათგან. თვითონ შენს თავსა ჰკითხე, მელეტსაც ღა ლიკონსაც - რატომ გამოიჩინეთ ესეგვარი წინდაუხედაობა და მაიძულეთ, რომ საჯაროდ მელაპარაკა?

ანიტე მსაჯულთა მაგიდასთან მიიჭრა, მაგრამ არქონტმა ხელის მოძრაობით

შეაჩერა: აქომოთ

– მაპატიეთ, ანიტე, მაგრამ ახლა კანონით ლაპარაკის უფლება მხოლოდ ბტალდებულსა აქვს.

ანიტემ სიშმაგისგან ტუჩი მოიკვნიტა. მართალია, რას ვერჩი ამ ღემონერ ბქრიკაცს! მე თვითონ მოვიყვანე აქ! სულელი ვარ! მაგრამ ღამაცა, ბოლო სმტექ. ჩემბა..!!

- ისეე მელეტს უნდა დაცებრუნდე, - განაგრძო სოკრატემ, - მანზენაც ნაც სამოქოსდა ორთავიანსა მხედავდეს და ერთი პირით ვლაპარაკობდე, ღმერთთ ვირწმენ-მეთქი, ხოლო მეორეთი - არა ვირწმენ-მეთქი.

რიგზედ მივყვეთ. დიან, მივაგდე მოქანდაკის საჭრეთელი, მაგრამ მე ხომ უკეთ ვიცი, რა მიზეზითაც მივაგდე. ჯერეთ კიდევ ახალგაზრდობაში ერთი აზრით ვიყავ შეპყრობილი - ქვის უძრავი სხეულის ნაცვლად დამევალიბებინა და გამომეძერწა ცოცხალ კაცთა ხულნი. მინდოდა, რომ ათენის მარმარილოს მშვენიერებათა შორის ყოფილიგენენ ასეთივე მშვენიერი, კეთილშობილი და სულით ამაღლებული კაცნი. როგორც ჩანს საშიში რამ აზრი ამეკუთატა, არა? ეჰ, რა ბავშვურად ვფიქრობდი! ძერწვაზედ რომ იმდენი მეშრომა, რამდენ შრომასაც კაცთ ვახარჯებდი, ერთი რიგიანი მოქანდაკე მეც გავხდებოდი, ვიცხოვრებდი მშვიდად, ვისარგებლებდი პატივითა და ავტორიტეტით, აღარც ჩემს ქსანთიპეს გავაწვალებდი, აღარც ჩემს თავს და არცა თქვენ, ათენელნო. მაგრამ ერთი აბეზარი გრძნობა ცოცხლობდა ჩემში და მორიელსავით მნესტრავდა, ბერძენთ, რომელთაც თავიანთი ფიდია და მირონი ჰყავთ, თავიანთი სოკრატეც ეჭირვებათო...

- ღიღებულია, სოკრატე! - იფეთქა ხალხმა.

- აი ხედავ, მელეტ, შენ ეერ მიხვდი, ვინ არის სოკრატე და რატომ დაუნიშნა თვითონ ათენმა სხვა სარბიელი, ვიდრე მქანდაკებლის სარბიელია. უბადრუკია შენი მჩხრეკელობა, მელეტ, ბრალსა მდებ, რომ ქალაქის სამსხვერპლოებზედ ოდენ ჩემი ბაღის სამკუ-რნალო ბალახბულახი მიმქონდა და ღმერთთ ჰუდის წითელ ღვინოს წავუქცევდი ხოლმე.

გეჭვობ, სამარცხვინო იკოს ჩემთვის, რაკი არავის ხარჯზედ არა ვმდიდრღები, რაკი უარარაო ვარ. გარნა სწორედ ჩემი სიღარიბე აიძულებს ანიტესა და ლიკონს, რომ ჩემს პირადობას ყურადღება მიაქციონ. რამეთუ იციან: ჩემი სიღარიბე, დაე უტყვი, ათენელთ რაღაცას ეუბნება სოკრატეზედ - და იმათზეც, სხვებზედ; მერე რა, რომ ჩემს სიღარიბეს თვალები არა აქვს, მაინც კარგად არჩევს ყველაფერს.

ნაფიცთა შორის მღელგარება გაძლიერდა. ერთნი უკმაყოფილონი არიან, სხვანი

მოწონებას გამოხატავენ სოკრატეს სასარგებლოდ.

- შენ კი, მელეტ, მხოლოდ იმას ხედავ, რისი დანახვაც თვალებით შეიძლება. ბალახბულახს ხედავ, მაგრამ ვერ ამჩნევ, რომ საზოგადოებრივ სამსხვერპლოზედ მივიტანე ყოვლის უფრორე ძვირფასი რამ, რაიცა მაქვს, - სიცოცხლე ჩეში .ღა უკეთუ არა ვცდები, ეს ჩემი სიტყვები ოდენ პოეტური მეტაფორა არ არის. - ხელები გაშალა. - ეგების პირდაპირი აზრითაც მართალი გამოდგეს.

სოკრატემ ხმას ოდნავ აუწია - ეჩვენებოდა, რომ როცა ხმადაბლა ლაპარაკობდა,

კანკალს იწვებდა, დადუმდა.

ახლა ნაუიცნიც ლუმდნენ, თითქოს დაფიქრებულნი, - სოკრატეზედ ღა იმაზედ, აქ რატომა ვართო. სამარისებურ პაპანაქებიან მღუმარებაში შორით ოდენ ყრუ ქვითინი ისმოღა. კენჭისყრა ახლა რომ ღაწყებულიყო, ურნებში ბეერად მეტი თეთრი ცერცვი აღმოჩნღებოდა, ვადრე შავი. მაგრამ ჯერ კენჭისყრა არ იყო.

ნელა, ულმობელი განზომილებით წვეთავდა წყალი კლეფსიდრაში, და სოკრატე

obgg ამეტყველდა:

მენ. მელეტი რაკილა არ იცოდი, რა მხრიდან მომღგომოდი შენი საყვარელი ქალაქის მხახლას, ნემს ფერონოთნს ჩააცივდი. შავი ღემონი უწოდე, რათა ზიანი მოგეგენებისა ნემთვის შე ი და არცროდის დამიფარავს -იმას ლეთაებრიგ ხმას კუნოდა დათაებრიგს იმოგოს, რომ სმა ესე ყოველთვის ცეთილი იყო, გონივრული და ჩემდა სამიშროებაშიც დაუფიქრებლად გადავეშეებოდი ხოლმე. სოგრატე და არაცელ სამიშროებაშიც დაუფიქრებლად გადავეშეებოდი ხოლმე. სოგრატე და არაცემებარით შმამ როგიატე და არაცემებარით შმამ როგიატე და არაცემებარით შმამ როგიატებადი გავიგოთ იმის განოქმული ზომიერება, სოფროსინეო? მკითხავთ, არა შეაცმალოთ რა, ათენელნო კაცნო! ჩემში სისხლი ცივი როდია. არეთოცის თბალი გარ კული ნემი ჩალასაებრ აბრიალდება ხოლმე ყოველივე მმ ცენიცროსადა გეთილის ხოლვაზედ. სილამაზის და სიკეთის ცნებანი მე ერთი სიტყვით გამთვნაბეს გალი სიგათის და გეთის ცნებანი შე ერთი სიტყვით

რემი კეთილი ლემონიონი! საკუთარი თავისგანაც კი მიცავდა. თქვენ, ჩემო ბრალძლებულნთ, ახლაც კი მეგიძლიათ დარწმუნება, რომ აღამიანს ვერცვინ იმდენ ზიანს გერ მიაცენებს, რამდენსაც ის თავის თავს უზამს. თუ ღაუფიქრდით მაინც, რა ზიანი მიაცინეთ თქვენივე თავს თქვენ სამთავემ, კეთილ დემონიონს მოკლებულნო?

პენ, მელეტი ნემს დემონისის შავ დემონად რაცხ. მაშ რალატომ ველაპარაკებოდი ესდენ ნასტათ ამ ჩემა დემონისის შავ დემონად რაცხ. მაშ რალატომ ველაპარაკებოდი სალასა ნემთა მოწალეთ? მერწმენეთ, ხელაც არა იმისთვის, რომ დაგედანაშაულებინეთ. არამედ იმ მოჩმის, რომ ეინაც სიკეთესთან წილნაყარია, ვისაც მოსმენა ძალუმს, სიკეთესთან წილნაყარია, ვისაც მოსმენა ძალუმს, სიკეთესთან გალამაც სულში წყნარად უჟღერს. თუმცალა ამხსთვის დიდი მოთმინებაა საჭირო, რაიცა ადამიანთ არა აქვთ, და გარდა ამისთვის დადი მოთმინებაა საჭირო, რაიცა ადამიანთ არა აქვთ, და გარდა ამისთვა გადასადებელი სმა ესე ადამიანს ხშირად ხელს აღებინებს იმ ნაბიჯზედ, რომლის გადასადებელიდაც სული უკაწვაწებს, და არაფრით უკან არ იხევს. ვინ იცის, იქნებ მევრი ის მობენ ცადეც სულმი ამ ხმას და აზრზედაც არ არიან, რომ ის იცაეს იმათ გეთიც დღეთბის?

იქსეს შენც გენმის, მელეტ, ცნეგვარი გამაფრთხილებელი ხმა. იქნებ დღესაც გენმოდა, ოლეს გარქმუნებდა, სოკრატეს წინა დმდეგ ცრუსა და დამახინჯებულ ჩვენებათ ნუ

მიშართავთ - მაგრამ შენ ყური არ ათხოვე!

ნაფიცია შოოის ამ განცხადებამ მდელვარება გააძლიერა.

- სათა თურები? - ჰკითსა მერინმა ლუ**სტრატეს.** 

არც საათა ლამენ - მეც ხომ რახმე არ მეუბნება ჩემი ხმა...

გლეის კოლოფონ ის ბმა მხოლოდ მაშინ გვესმის, როცა მნიშვნელოვან რასმე გადაწყვეტის ვილების

როცა ესჯიო, კაცი ლამნაშავეა თუ არა, მნიშვნელოვანი არ არის?

- საკრითლ კი! ამთიოსრა მერინმა.

ნენის სიტყოთ, მე თრი თავი მაქვს... – მან შელეტისკენ წაიწია, ის უკან გახტა მემისებული. ნე გემინია გაიცინა სოკრატემ და ჩანდა, რა გულწრფელად იცინოდა, იქნებ სულაც ადითვა ასსოცდა, სად იმყოფებოდა და ვის ელაპარაკებოდა. – ჩემი ორი თავიდან არც ერთა არ შეგებმს! თლონდ ახლოდან შემომხედე, - აი ხომ ხედავ, თავი ერთი მაქვს. მართალია ქაკმაოდ დიდი, და ბევრს საფიქრალს უჩენს, რომ შიგ ამოდენი რამ იხარშებას ამც თუ ისც, ჩემს თავში რადაც წესრიგია, რამეთუ არცროდის ზრუნვას არ ეაცლებ, ცოცელაცლურად ვავი, თანაც საგავს, ჩვეულებისამებრ, რაც შეიძლება,შორსა ეცრია ეს ცლი ჩვეულება არა მგონია, მელეტ, თუმცა ზოგჯერ მეზობლისთვის არც ისე სასიამთვნოა, ჩიმ აგრებ?

პოეტთან კიდევ უფრო ახლოს მივიდა, მან ხელები ასწია, გაცი იფიქრებდა, თავს

იცავსო. სოკრატემ გაიცინა და გაჩერდა.

ლანაჩვება მინდა, რა მრულე გზებით კლიან შენი კოჭლი აზოები მთანტანტა ბაჩება მინდა, რა მრულე გზებით კლიან შენი კოჭლი აზოები მთანტანტა ბაჩება ტელაპარაკები? საზიზღარია თუ საძულველი? თუ, პირიქით, სამართლი სა და არის განტანტა ფიქრობ, რომ ღვთაებრივი მეუთავსუბელია სამართლი სა და არის განტანტა და მამასადამე, შენის ჭკუით, ღმერთნი უსამართლი სა არის მამანტანტანტა არიან, არა? უბრალოდ, მოკვდავნი არიან? აი სედავ, რა ულმერთლ ფლილასარ? საბტიკმა ირონიამ, მელეტი რომ გასრისა, ნაფიცნი გაამხიარულა, მაგრამ შეამანუსა სოკრატეს მოწალენი და მეგობარნი, რომელთათებსაც ნაცნობა ბტო ეს შეზნებარება, გა ცეცხლი, როცა სოკრატე საბოლოო დასკვნამდე მიდიოდა თავის ამა თუ ამ საუბარში ანდა იზიბლებოდა რაღაც დიადითა და შშვენიერით. მაგრამა აქ, ამ ალაგას, ეს შეზნებარება

არაფერი ისეთი არ მითქვამს... - ლუღლულებდა მელეტი, მიგრამ სიკრუტე არ

იხევდა:

-ჩემი მიზანი, მელეტ, ღვთაებრივი სრულყოფილების პოცნაა, თუმცა ვიცი, რომ სრული სრულყოფილება არც არაფერშია...

რო- **ისევ მკრეხელობ!** – დაუღრინა მელეტმა, - თავიდ ითნოვ სისჯელს!

სოგრატე - მოჩვენებითი გაოცებით:

მოწაფეთაც აკრთობდა და შეგობართაც.

- როგორ? განა მე ათენში არა ვარ, სადაც, თქვენის განცხადებით, ამსოლეტური თავისუფლებაა? - გაიცინა, - ღამავიწედა: ამ ჩვენმა აბსოლუტურმა თავისუფლებამ ისე შორს შეტოპა, ყველაგვარი ბოროტმოქმედება მოიყოლა... - რაკი შენიშნა, რომ ამ სიტყვებმა აღაშფოთა ბრალმდებელნი, სოვრატემ ჰკითბა:

- განა ამ ხუთასი მოქალაქის წინაშე ვიდგებოდი ახლა და თქვენს მსამთან ბეზლობას მოვისმენდი, ათენში რომ მართლა თავისუფლება ყოფილიცი? არაცითარ მემთხვეცაში! ერთის სიტყვით, ამ თქვენს უსაზღერო თავისუფლებას არც ჩემს თავს ცვასურუბებ და არცანით უმეტეს ათენელთ! ეს თავისუფლება ძალიან ძვირი უჯდება სუციფელ კაცას ვინაც გინაც გი თავის მოწინააღმდეგეზედ უფრო პატიოსანია!

აღგზნებული ხმაური ნაფიცთა სკამებიდან ერთიან გუგუნს შეუერთდა, რომელშიაც ჩაიძირა არქონტის ჩაქუჩის ხმა.

სოკრატე ისევ მიუბრუნდა მელეტს:

- ხედავ, მელეტ, მარტოოდენ ჰომეროსის ღმერთთ და გმართ როდი გართმეც ვეთილს - კაციდან კაცთან რომ მივღივარ, მაშინაც ვაგროვებ; სულ იმას ძიებაში გარ; საიღან მომდინარეობს გულკეთილობა, აღამიანურობა და სამართლიანობა. აგრე აზროცნებს

ფილოსოფიის მოყვარული, ასევე მუშაობს მქანდაკებელი.

შენ ამტკიცებ, მელეტ, რომ ესეგუარად ნამცეც-ნამცეც კეთილის გარა დათახალი ღვთაებანი შემომყავს; უნდა შეგისწორო: ჩემი სურეილია, თამ ჩემს სასელმწოლის შევძღენა ახალი მოქალაქენი, უფრორე სრულყოფილნი და უკეთესბი, ვინემ აწინდელსი არიან, მაგრამ აქ, სწორად რომ ითქვას, უკვე ლიკონს მოვადექი, აგრე როგად რომ დამტირის, არა, ეგ საქმე არ გამოგდისო. მაგრამ, ძალუსა ეფიცავს ნეტავი ერთი ისეთი ვინმე მაჩვენა, გისაც ჩემი მარცხი ჩემზედ მეტად მოუკლავდა გულსა, ლიკონი წუსჩ, რომ ახალგაზრდობას ვაფუჭებ, ამ შემთხვევაში ზებუნებრივ ძლეკომოსილებასა და ძალას მომაწერს. მთელი ამჟამინდელი ათენელი ახალგაზრდობა ალბათ ისეთა გამოტანი როგორიც გუინდა რომ იყოს, საემმაკოდ და სათინბაზით კი იცის გამოტიც სლება, მაგრამ უმალ იძინებს, უკეთუ მნიშვნელოვანი საქმე ან შროსა მოელის თუმცა ესეგვარსი მაინც ცოტანი არიან, და არცა მოზრდილნი აძლევენ ხშირად გარგ მაგლათს. ისიც კი

უნდა ვაღიარო, რომ ახალგაზრდობის არამცირე ნაწილი დღეს უფრორე წახდენილია, კინემ უწინ იყო.

ეჰ, ნეტავი შემძლებოდა, რომ მეტი ცოდნა დამეგროეებინა და გამეგო, რომ გაამრუდა ესდენ ათენელთა სული! იმ წუთიდან, რაც ლიკონმა თავს დამატება უსეგვარო ბნეობრივი კატასტროფის ბრალდება, სულ იმის თავის მტვრევაში ვარ, როგორმე ჩავსვდე, დანაშაულის რა ნაწილი მოდის ამა თუ იმ გარემოებაზედ, რა სხვებზედ და რა გავდევ ჩემწედ.

შენც ჩემსავით რომ გემტვრია, ლიკონ, ამაზედ თავი, მაშინ შენსტირილს - ამხელად უკვე გულწრფელს - დასასრული არ ექნებოდა, მით უმეტეს, რომ მრავალ ბრალდებულს შორის ძალიან ბევრ მოქალაქეს აღმოაჩენდი, რომელნიცა შენთან ჩემზედ უფრო

ახლოსა დგანან!

ნაცნობი ხმა ქსანთიპემდე აღწევს, არ გამოჰპარვია არც ერთი სიტყვა, ეგზომ მანძილზედაც კი, მაგრამ თითოეული ის სიტყვა შიშსა ჰგვრის

- ლმერონო, შეიწყალეთ! თავს კი არ იცავს, თავის საწინააღმღეგოს ლაპარაკობს! მირტო, რომელსაც ქსანთიპე დაყრდნობოდა, გრძნობდა, რომ ის სულ უფრო და

უფრო მძიმედ აწვებოდა მის მხრებს.

უკეთუ მამანი ჩიეთან, ძენი არ გამოგვადგნენო, - განაგრმობდა ხოკრატე, - პირდაპირუცნაურია იმათ მხრივ ამა ამბავში ერთადერთი ადამიანის დადანაშაულება, თანაც იმ სი, ვინაც მთელი საათობით ესაუბრება ამ ყმაწვილთ სათნოებაზედ და თეთოინაც მთელი ცხოვრება სათნოების სამსახურშია, იმათ მხრივ უცნაურია აგრეთვე, რომ ისეთთ აქებენ, სათნოებაზედ ბევრს რომ ლაპარაკობენ, მაგრამ მანკიერ ცხოვრებას ეწევიან...

- ის ნაფიცნი მსაჯულნი, საქმის გარჩევის დასაწყისში რომ ბუზღუნებდნენ, გმინვითა თუ სიცილით ანიტეს მხარს რომ უჭურდნენ, და ის ბრალდების შთამაგონებლად მიაჩნდათ, ახლა, თითქოსდა თავად ბრალდებულნი, მოიკუნტნენ, დადუმდნენ. სხვანი კი, ვინაც სოკრატეს სიტყვა თავისად მიითვალა, ღვინისგან თანდათან გამჩნევებულნი ახმაურდნენ:

- სახელდობრ! დაასახელე!

ანიტე ცოფმორეული მაგმაგებდა.

- სახელობით გინდათ, კეთილო ხალხო? - ცოცხლად გამოეხმაურა სოკრატე, - არა, ეგ არ უნდა მკითხოთ! ეგრე არ შეიძლება! იყავით კეთილგონიერნი! ყოველთა სახელი ათენელთათვის ცნობილია, ჩემგან მიმატებული ბუკიოტნი აღარ ეჭირვებიან ათენს!

ისევ ხიცილი. პლატონმა შეშფოთებით გადახედა კრიტონს: რა ვქნათომ იმან თავის ქნევით ანიშნა, გავიგეო. მაგრამ ამათ აღარ ძალუძთ სოკრატეს შემერება, თუმცა ნაფიცთა თვალში იმისი დაცვა სულ უფრო ნაკლებად ჰგავს დაცვას.

კრიტონი სოკრატეს ხელს შეეხო - სოკრატე კი მოსცილდა და განაგრძო:

- ელადისა და სხვა ქეეყანათა უდიდესნი ბრძენკაცნი საუკუნეთა განმავლობაში უკირკიტებდნენ საშყაროს, უფრო ხშირად ცას აკვირდებოდნენ, ვინემ დედამიწას, და თვითონ ადამიანის შვილნი, მცირე რამ გამონაკლისთა გარდა, გაურბოდნენ კაცობრივი

ჩაქმის გამოკვლევას. აღამიანის გამოკვლევას.

პოდა, აი! მეცკინაც მთელი სიცოცხლე აღამიანის გამოწვლილეას შევწირე, ეგონებღი, ხალხი უცრორე შემიყვარებს. ვიღრე შემიძულებს-მეთქი, — ახლა კი ეხედავ, რომ მშვიდი ცხოგრება თუ მინდოდა, კაცობრივ საქმეთ არ უნდა გაეკარებოდი. რამეთუ ვინაც ვარსკვლავთა, ატომთა, სამყაროს მიმოქცევის სტიქიათა ოლენობისა და მისთანათა ბუნებასა სწედება, არცროდის არ დაიტებს თავზე ისეთ უბედურებას, როგორსაც ის იტებს, ვინაც აღამიანის ბუნებას შეებება.

მოწონების შეძახილთა ქუხილმა დაფარა სოგრატეს სიტევები. ათენის ნაფიცთა

ჯანხალი ბირთვი ჯერეთ კიდევ მის მხარეზედ იყო.

- ანიტეს კარგად გაულესავს ხანჯალი ჩემთვის გულში ჩასარტყმელად, დარტყმა,

რომელიც მან მომაყენა, რა თქმა უნღა, ყველაზეღ მძიმეღ გეჩვენებათ.

მეკი განცვიფრებული გარ ამ დარტყმის მხოლოდ მოულოდნელობა ულატელობით, და არა სამართლიანობით, რამეთუ სამართლიანობა ანიტეს საერფიდე არ ტაგჩნია. ამიტომ გული სულაც არა მტკივა. გესმით? მე ხომ სასამართლეს წენდებდაო! თქვენის სივარულისთვის წარვდექი, ესენი კი მაბრალებენ, ათენს ზიანს აყენებდაო! თქვენ, ცხადია, თავადაც შეამჩნიეთ წინააღმდეგობა ანიტეს საბრალდებო სიტყვაში: მთელი სიცოცხლე რაც უყვარდა, იმას ებრძვისო!

მეგობრობისა და თანაგრძნობის უთვალავი წვრილმანის გამოვლინება იფრქვევა ხოკრატეს მისამართით: აქ ნათელი გამოხედვა იელვებს, იქ მეგობრული თავის ქნევაა,

გამამხნევებელი ღიმილი...

მეორედ დგება წუთი, ოდეს მრავალთა ხელი უკვე ამზადებს თეთრ მარცვალს;

ხოლო ისინი, ვისაც ანიტეს სიამოვნება სურს ან მეტისმეტად გულახდილ სოკრატესთან პირადი ანგარიშის სწორება უნდა, მოუსვენრად იბუზებიან, მზერით ეძებენ ანიტეს

მხარღაჭერას თავიანთი შავი საქმისთვის.

ანიტე ყურადღებით ადევნებს თვალს საქმის მსვლელობას. არა, ეს მსვლელობა არ მოსწონს, ანიტე მძიმედ სუნთქავს. სოკრატეს თავდასაცავი სიტყვა უარყოფს ჩვენთა ბრალდებათა უდიდეს ნაწილს, რჩება სულ მცირე ნაწილი, რასაც აღიარებს. ვაითუ ყველაფერი სასჯელის მესამე საფეხურით- ჯარიმით დასრულდეს, ხოლო მსაჯულთა ამდაგვარი განწყობილებით იქნებ სულაც გამართლდეს. მელეტმა მეტისმეტი მოინდომა - სიკვდილი ითხოვა. მაგრამ არა, არ გამოვა - სოკრატე ძალიან უყვართ. არც ერთია საჭირო და არც მეორე. ყოვლის უფრორე ხელს მაძლებს მესამე გზა - განდევნა.

როგორც კი ეს გაიფიქრა, ანიტემ ჩაიცინა. იქ, საღმე მაკეღონიის პელაში ან სარდისში, - იქ განსაჯე რომელიმე მონარქთან ერთად, როგორი უნდა იყოს მონარქი!

ანიტემ ენაზედ იკბინა: მაგრამ როგორ მიაღწიოს ამ მესამეს?

სოკრატეს ხმამ გამოარკვია ფიქრებიდან:

- ჩემთა ბოროტმოქმედებათა მაგალითად ანიტემ თავისი შვილი დაასახელა. მეც ამა მაგალითს მოვიმარჯვებ. ჩემთვის ეს ძალზედ მნიშვნელოვანი იყო, და ბევრი ოფლიც ეთარე, რათა ათენის დემაგოგის შვილი გაცად მექცია. მაგრამ რა აღზრდა ჰქონდა ამ სალგაზრდას, ვიდრე მამამისი ჩემთან მოიყვანდა? ბევრი თქვენგანიც გასცემდა ჩემ მაგიორად ამაზედ პასუბს. ფუფუნება, განუსაზღერელი თავისუფლება, აღვირახსნილობა. ის ისეთ გარემოცეაში იზრდებოდა, რის გამო ვაფრთხილებ ახალგაზრდათ, ერიდეთ მეთქი. მე ზედმეტად შევაფასე ჩემი ძალა, როცა ეიმედოვნებდი, თუმცა არა დიდი ხნით - გამოვასწორებ-მეთქი. ვინაც უკეთურებას მიეჩვევა, ვედარ გადაეჩვევა, და იმასაც იძულებს, ვისაც უნდა, რომ ამ უკეთურებას ჩამოაშოროს. ის განელტვის ამისთანა გაცს, რომ ამ ატესოთვმდაბლობაში არ მისდის ამისთანა გაცზედ და მით უმეტეს არა სურს, რომ ამ კაცხოთვმდაბლობაში აჰყვეს.

არა ძარტო ანიტეს შვილი, მრავალი სხვა ჭაბუკიც მოდიოდა ჩემთან, მამათაგან განებიგრებული, მაგრამ სულაც არა იმისთვის, რომ უკეთურების სიძულეილი მესწავლებინა. ისინი იმ მიზნით მოდიოდნენ, რომ, როგორაც ჩემთა მოწაფეთ, მაღალ თანამდებობათათვის და წოდებათათვის მიეღწიათ. ათენს კარგი მხედველობა და სმენა

ი ი ჩანია უწყის, რომ თუ რამ მამოქმედებდა, ის მამოქმედებდა, რომ სალგაზრდობა უკეთესი გამეხადა და შემეგნებინებინა, რა არის

სიკეთე და სამართლიანობა, და ამით ეხელმძღეანელა - არა სიტყვით, არამედ საქმით, რათა დროთა განმავლობაში მთელი სახელმწიფოც ეგებ ამ სიკეთის გზით წაეყვანა. ჩემი მიზანი მიწყივ ის იყო, რომ სუყოველ გაცს ეცხოვრა როგორაც თავის, ისე სრულიად მთელი ქვეყნის ბედნიერებასა და კეთილდღეობაში! ვადიარებ, მეგობარნო, ათენს განელილი მცირე დროის მანძილზედ ჯერეთ არა ძალყდვა კეთილდღეობის შექმნა, მაგრამ იმისთვის კი საკმაო დრო გავიდა, რათა ათენის ტარტაროსი ელისიად თუ არა, - არც ამოდენს ვითხოგ. - ყოველ შემთხვევაში ისეთ ადგილად მაინც გალქცეულიყო, სადაც ადამიანის შვილნი ნადირ-მხეცთა უარესად არ იცხოვრებდნენ...

ანიტე უწინდებურად დაძაბული ადევნებს თვალს სასამაროლოს მსვლელობას.ყველაფერი გამოსდის ამ ბებერ ჯადოქარს! ჩვენ გვძირავს, თავისი საქმე კი სულ უფრო კარგად მიჰყავს... აი ხალხის ხელზე დახვევაც ეს არის! როგორ გააჩუმა

ყოველნი! რა მოწიწებით უსმენენ!

სოკრატე კი აგზნებული განაგრმობდა:

- გაზსოვდეთ: ათენის მოქალაქენი ამომრჩეველნი არიან,და სურთ, რომ სახელმწიფოს სათავეში ჩემსავით თაემდაბალი კაცი ჰყავდეთ, და არა დიდების წყურვილით შეჰყრობილი ამპარტავანი დ მომხვეჭელი. აწ, ათენელნო, დიახაც უპრიანი იქნებოდა, თუ იტყოდით ჩემზედ: აი მეორე სიზიფეო. გასწავლი, გასწავლი და სწავლებას რა დავასრულებ - მოწაფე უკეთესი კი არა, უარესი ხდება, და მეც კვალად გიწყებ კატორღულ მუშაობას ახალ მოწაფესთან. არა, მიწყიე სიზიფესავით უმიზნოდ არა ვჯახირობ! იცით, რაერთ გინმესთან მისაუბრია ამ ნახეგარი საუკუნის განმავლობაში? ეს მე თავადაც არ ვიცი, ჩემო ძვირფასო მეგობარნო. როგორა ვარაუდობთ, სუყველა მათგანი კრიტია გახდა? აგრე რომ გევარაუდათ, მაშინ, ცხადია, საკუთარ თაესაც შეურაცხჰყოფდით და საკუთარ შვილთაც. წუთისოფელი შავად არ უნდა წარმოიდგინოთ!

ამ სიტყვებით გაღიზიანებულთა დრტვინვა თანხმობის წამოძახილებმა დაფარა, ხან

ახლოდან რომ მოისმოდა, და ხან შორიდან.

- გესმით, ისინი აქაც არიან, ჩემთან არიან!

ანიტეს ზურგი აეწვა. ასი სოკრატე! აი უკვე ესმის კიღეც იმათი ხმა!

-არცა ამ განსაცღელში მიმატოვეს ბერიკაცი, ოღეს თავზედ უმძიმესი ბრალღებანი

მეფრქვევა, და ამით სარწმუნოდ ასაბუთებენ თავიანთ ზნეობრივ სიმაღლეს!

თქვენს შორისაც რა ხანია მრავალნი მიცნობენ, ნაფიცნო, და არცთუ ცუდის მხრიდან, თქვენ საუკეთესო მოწმენი ბრძანდებით ყოველივე იმისა, რაც რამ ჩემს სიცოცხლეში მომიმოქმედნია. აკი თქვენც გინაწილებდით მთელს ჩემს ცოდნას, როგორაც მშიერნი ინაწილებენ ხოლმე ლუკმა პურს. თქვენზედ კარგად ვინ უწყის, ვინცა ვარ? მაშასადამე, სუყოველზედ სწორად თქვენ განსჯით, ათენის საზიანოდ ემოქმედებდი თუ, პირიქით, თუნდაც მისხალ-მისხალ, ხელს ვუწყობდი ათენის სულიერ გაძლიერებას, ამად თქვენ მარტო მსაჯულნი კი არა, მოწმენიც ხართ ჩემი.

ხალხი ფეხზედ ღგებოდა, ხელების ქნევით გაიძახოდა:

- მართალს ამბობ! ჩვენ მოწმენი გართ შენი!

მაგრამ აქ ანიტეს ჯგუფიდან ერთი ნაფიცთაგანი წამოდგა, ბოლცომისკენ გზა გაიკვლია:

- მეც შენი მოწმე ვარ, სოკრატე! ჩემი თვალით ვნახე, როგორ ასასაცილოებდი და შეურაცხყოფდი ათენას აგორაზედ უსირცხვილო ცეკვით! და ამისა შემდგომ უნდა შეგიწყალოთ, ჩვენ დავიტეხოთ თავს ქალღმერთის შურისძიება? ათენელნო...

- გაჩუმლი! - შესძახა არქონტმა. - შენ არა გაქვს ნება, რომ საქმის გარჩევაში ჩაერიო!

მაგრამ სოკრატემ სთხოვა:

- ღრო ჩემია, გარნა მაგას მიეცი სიტყვა, არქონტო. იყავ კეთილი! ღაე, თქვას, ღაამტკიცოს, რით იყო ჩემი ცეკვა ქალღმერთის შეურაცხმყოფელი.

- დაგიმტკიცებ! - შეუღრინა ანიტეს დამქაშმა, - დე, აქაც ისე იცეკვოს, როგორაც

აგორაზედ ცეკვაედა ათენას აღალმის წინაშე!

კელური აზრი! პროტესტის ქუბილი...

- სასამართლოს წინაშე იცეკვოს? ასეთი უპატივცემულობა სამხვავროს მიმართ? გადაჭრით უარგო არქონტმა.

- იცეკვოს! - ითხოვს მელეტი.

TERESCHAR

სოკრატეს თითის განძრევის თავიც არა აქვს. მთელი დიდი მესქიტმ მაქვი, მთელი სახე ოფლში ეწურება.

ჰაერი გიჟურმა წამოძახილებმა შეძრა:

- დიაჩ, იცეკვე! დაუარე!

სოკრატე არ იძერის.

ნაფიცი იზე იჭიფხება, ლამის ხმის იოგები დაიწყვიტოს:

- ხედავთ? არა სურს! ეშინია!

სოკრატეს შუაღღის მზე აღგას, თავის ციურ გზაზეღ ზენიტს მიღწეული, იგივე მზე, რომლის ქვეშაც შვიღი ათეული წლის წინათ ღაიბაღა.

რა საოცარი ჟამია შუაღღე! ღღის მწვერეალი, როცა არაფერს არა აქვს ჩრდილი...

- (33335, (33335...

არქონტს ის იყო ჩაქუჩი უნდა დაეკაკუნებინა მაგიდის მარმარილოზედ, რომ ანიტეს მბრმანებლური მზერა დაიჭირა: ნუ ჩაერევიო! არქონტის სახეზედ გამოხატულია გაოცება, გაოგნება, მაგრამ ჩაქუჩს გვერდზედ დებს.

სი ატე მორჩილად გამოდის წინ, ცეკვისთვის ემზაღება.

პლატონი წყნარად სთხოეს:

- გევედრები, ძვირფასო, ნუ იზამ მაგას...

სოკრატე გაუგებრად უფურებს.

ქსანთიპე ხედავს, როგორ იხრუკება სოკრატე - ცალკე მზე ხრუკაეს, ცალკე აქეთიქიდან შეძახილი. მერე როგორ შეუპოგრად ებრძვის ერთსაც და მეორესაც.

ქალმა სასოწარკვეთილმა შეჰკიგლა:

- მოელვარე ჰელიოსის გულისთვის, შეიწყალეთ! ნუ ჯენჯავთ! სოკრატე, ჩემო უბეღურო, ნუ უსმენ მაგათ! წამო, შინ წავიდეთ!

შაგრამ სოკრატემ უკვე ასწია დაბუჟებული ფეხი, რომ საცეკვაოდ პირველი ნაბიჯი

გადაედგა.

- არ გინდა, სოკრატე!- სთხოვს კრიტონიც.

იმან კი უკვე ხელიც აღმართა, მეორე ფეხიც, გაცვეთილი ჰიმატიონის კალთა მწიკვით აიწია და ნელი რიტმით იწვო როკვა.

შიშველი დაფანჩული ფეხები სულ უფრო და უფრო მაღლა იპლაკვება, თეთრი

ქიტონი ლამის შემოეჩეს ხორციან სხეულს, მრგვალ მუცელს თიმთიმი გააქვს.

მტრები თვალებით ჭამენ ჩოკრატეს. ხან იქ, ზან აქ,მერე ყოველგან გაისმა ბოროტი სიცილი. ბოროტი სიცილი სახიფათოდ ძლიერდება, ედება ყველას, იმათაც, რომელნიც გულიანად იცინიან, უბოროტოდ და არ იციან, რარიგ ვნებენ ამით სოკრატეს.

ის კი მძიმელ კუნტრუშებს, ბარბაცებს, სიცხისგან გათანგული, მოვრალსავით

იქნევს ხელებს.

რა ნაცნობი ფიგურაა! ეს ჩუბერა, მელოტი ბრძენი, დიონისეს თანამგზავრია... რომელიღაც ნაფიცმა ვეღარ მოითმინა, წამოიჭრა, ხმა გაიმეივარა:

- ეს ხომ ნასკაში სილენკა, ჩვენი სილენე! მიდი, დაუარე, სილენე!

- დიდი პატივი კი ეცი ათენას!

- შეხტი და შეიკუნტრუშე, აბა, ჰე!

მთელი საკრებულო გულიანაღ ხარხარებს. ძალიან ცოტაა ისეთი, კისაც გულიდან

არ გადაეარდნია, რომ სასამართლო გრძელდება, ვისაც ესმის, რა ცეკვას ასრულებს სოკრატე

ანიტე ფეხებგაფარჩხული ღგას და ისე უყურებს მოცეკვაუ სლგრატეს სალენე! აბა მისი, ანიტეს ემმაკური სიტყვა რას მოვა ამ ცვკვასთან, რომლხთაც სოკრატე თავს იდანაშაულებს.

საერთო ხარხარში მოისმის ქსანთიპეს ტირილი. სოკრატე სქლ ქქოს მლიერად ირწევა. მძიმედ სუნთქავს, სტვენით და ქმენით. აფრიალებულ ჰიმატიონს ხელით იჭერს და უკვე ძალაგამოლეული, ტლანქად ხტის ზენიტის წერტილიდან დაძრულ მცხუნვარე მზეში.

სიცილის ქარიშხალი ცხრება. წამერთ ერთიმეორის მიყოლებით იგონებენ ათენელნი,

როგორ დასწამა უღმერთობა სოკრატეს მულუტმა...

და აი უხიტყვოდ დგანან უკვე მრავალნი, თვალს არ აცილებენ საშინელ კომედიას; ბეგრნი ადგილებზე დასხდნენ, თვალებზედ მოსასხაში მიიფარეს.

სიცილი კლებულობს , დნება, წყდება, მხოლოდ არეოპაგის მარჯვენა მხარეს ისეგ ხარჩარით იგუდება მოსყიდულთა ერთი ჯგუფი, უფრო ანიტეს რომ უყურებს, კიდრე სოკრატეს.

კრიტონი და პლატონი კუშტად დუმან. აპოლოდორე ძირს პირქვე დაემხო, ჩურჩულით

Paranga:

- სოკრატე, ჩემო ძეირფასო, ეს რა ქენი?

აქ არქონტი წამოდგა, მაგიდიდან წყლის საათი აიღო, მაღლა ასწია:

-კლეფსიდრა დაიწრიტა, უკანასკნელი წვეთი ჩამოიწურა. შენი დაცვის დრო დასრულდა, სოკრატე!

ხოკრატემ გაუბედავი ნაბიჯი გადადგა მაგიღისკენ, ზედ დაეურდნო, ქმინავდა.

არქონტს შეხედა და ჩუმად უთხრა:

- მაგრამ მე... მე ჯვრეთ არ დამისრულებია ჩემი დასაცავი სიტყვა...

6

არქონტი ბახილეები ჩაქუჩს ისე გამეტებით სცემდა მაგიდას, რომ მარმარილოს კიდე ჩამოატება; როცა ბოლოს კნებათა დელვა დაცხრა, ნაფიცთ უხმო, კენჭისსაყრელად მოემზადენითო არწშუნებდა სოკრატეს განსჯის ჟამს უდიდები სამართლიანობით და წმინდა სინდისით იმოქმედეთო. ნაფიცთ ახლა უნდა გადაეწყვიტათ, იყო თუ არა სოკრატე დამნაშავე იმაში, რასაც ბრალად სდებდნენ.

ლა კვალად ახმაურდნენ ნაფიცნი. ისინი დიდხანს ისხღნენ მზისა და მიწის სიმხურვალეში – მზით გავარვარებული ბოლცოში აღამიანთ შენამსჭვალ სითბოს სძლენიდა. წყურვილს წყალშერეული ლეინით იკლავდნენ. რა გასაკვირია, თუ თავებიც

უსურდათ.

ნაფიცო ამ პროცესის თავი და ბოლო ვერ გაეგოთ. რამდენიშე ჯგუფად დაიყვნენ, ერთნი სოკრატეს გამართლებას ითხოვდნენ, როგორც ათენისთვის უაღრესად საჭირო კაცისას, მეორენი - დასჯას, როგორც მაგნე ადამიანისას, მესამენი დაბნეულნი იყენენ და პირველ და შეორე გადაწყვეტილებათა შუა შერყეობდნენ. მეოთხენი საერთოდ უარყოფონენ ყოველგვარ გადაწყვეტილებას.

ამ აბობოქრებული არეოპაგის თავზედ, სადაც ერთი მეორის დარწმუნებას ცდილობდა, მოჩანდა მაღლა აწეული ხელები და გრძელი კვერთხები - ნაფიცთა სასამართლო

ძალაუფლების ნიშნები.

აგორაზედ ათენას წინაშე სოკრატეს ცეკეის მხილველი აზაეთებულ ბრბოში მიიკვლევდა გზას; და, სოკრატე კიდევ უფრო რომ გაემწარებინა, ტრაბახობდა:

- მე ეამზილე! მე გიჩვენეთ, როგორ ცეკვაედა ქალღმერთის წინაშე, და ხმისტაუწია:

კიდევ უფრო მეტიც ქნა ამ უსირცხვილომ...

სუნამოშეფრქვეული ნაფიცი ხელში სწვდა:

- რა ქნა, მეგობარო?

CLENDING SALE

თვითმხილველმა ქიტონის კალთა აიწია და ცნობისმოყვარეს ის დაანახვა, რაც

ქიტონის ქვეშ ყოველ მამაკაცია აქვს.

ხარხარი აღშფოთების ღმუილს შეერია, ის თვითმხილველი კი წინ წავიდა და ხან ერთს უჩვუნებდა თავის ფალოსს, ხან მეორეს. ნაფიცნი გაუბედავად არჩევდნენ ოფლიან ხელებში ცერცეის მარცვალთ.

ვიღაცამ ნაცნობს ორი რიგის იქით გაღასძახა:

- თეთრი ჩაუგდე, ლარიღონ!

- არც ვიფიქრებ! - გამოეხმაურა ლარიღონი, - მაგ ბებერმა ერთხელ მეც დამცინა, ჩემი სავაჭროს წინ ბაზარში...

-ნუ იქნები წერილმანი! თეთრი ჩაუგდე, გეუბნები! თუნდაც იმიტომ, რომ ცეკვა... ზევსს გეფიცები ,საქმე ამის სიცოცზლეს ეზება, ამ ღიპიან ბერიკაცს კი იმის გაგებაც არ სურდა, რომ თავს იღუპავს... ერთი მითხარი, მართლა რომ ასეთი არამზადა იყვეს, როგორც გააზაგავენ, - აგრე მოიქცეოდა?

ზის თეთრთმიანი მოხუცი, ქვისმთლელი პანთოე, სოკრატეს მამის ამხანაგი; ზის სამსაჯულოს უკანასკნელ, ზემო რიგში და ხედავს, რა ვნებათა ღელვაც უღუღს

თვალწინ. ბიჭი ყორეზედ გაღმოძვრა, მოხუცს მიუჯდა:

- რას იტყვი, პაპავ, კითომ სოკრატემ ცუღი რამ ქნა?

არა მგონია, შვილო.

მაშ, გაამართლებენ! - გაუხარდა ყმაწვილს.

- არცა ეგა მგონია,- მიუგო მოხუცმა.

ბავშვმა თვალები დააჭყიტა:

- ეს როგორ? არ მესმის...

- არც მე მესმის, შვილო. იქნებ შაშინ, როცა ჩემსავით დაბერდები... ან იქნებ, როცა შენი შვილი ჩემსავით დაბერდება, - იქნებ იმან გაიგოს.

ღარიბ ნაფიცთა შორის ანგარიშიანი ხალხიც იყო: ანიტე შეჭამანღს მაჭმევს, ობოლოსებს მომცემს და კიდევ ვინ იცის, რას გაიმეტებს. ამ უარარაო ყბედი მოხუცისგან კი რას უნდა ველოდე?

- მე ანიტეს დავუჭერ მხარს...

- მეც. შაე ცერცვს ისე ჩავაგდებ, რომ თვითონ დამინახოს.

- გული არა გაქუთ, ხალხო! ადამიანის ბედი წყდება!

როცა ბედად შიმშილი გექცევა, მაშინ სხვანაირად აჭიკჭიკდები!

შეძლებული ნაფიცნი ასერიგად ფიქრობენ: ანიტე თანამდებობას მოგცემს, პატივს მოგაგებს დაკიდევ ბევრ რასმე... ამ უარარაო, ყბედი ბერიკაცისგან კი რას უნდა ელოდე? მავანის სათუთი ხელი შავ ცერცვს ამზადებს.

ვიღაც წინასწარმეტყველებს:

- ეს ყველაფერი ფუჭია. მელეტი ჯარიმას არ გაღაიხდის ცრუ ბრალღებისთვის. სასაშართლოს სოკრატე გაღაუხდის.

- რას გაღაუხღის? უარარაოა!

- უარარაოსაც მოეძებნება რაღაც დასაკარგავი...

ბუკმა იქუხა, მაცნემ ნაფიცთ უხმო, რომ ღაუყოვნებლივ მისულიყვნენ ურნებთან

blob dabsogdsg.

ცვიკა ურნებში ცერცვი - მავი, თეთრი...

როცა გველა ნაფიცმა მისცა ხმა, სასამართლოს მოანგარიტი /პრიტანის ზედამხედულობის ქვეშ დაიწვეს ცერცვის თვლა სათანალო წესიუფლებდულ ქირულოდ - ედრებოდა თუ არა ცერცვის ოდენობა ნაფიცთა ოდენობას პქიგანუტეტტებს წვერნი სრული შემადგენლობით გამოცხადებულან: ხუთას ერთი კაცი! მაშინ შაეი და თეთრი ცერცვის მარცვლების გადარჩევა დაიწვეს.

სოკრატე შეღეგს ელოდა,მეგობრებით გარემოცული. ქვის გრძელ სკამზედ იჯდა, ისვენებდა. აპოლოდორე იქავ მის ფერზთით მოკალათებულიყო და ძარღვიან კოჭზედ ზელს უსვამდა. კრიტონი და პლატონი ჰკითხავდნენ, ხომ არ დაიქანცე, მოძღვაროო. შემწვარი თეგზი შესთავაზეს დასანაყრებლად. პლატონი ისე ღაღგა, რომ მზეს ჩამოჰ-

ფარუბოდა.

ხორციანზედ სოკრატემ უარი თქვა:

- მაღლობა. სიცხეში გასაძღომაღ არაფერსა ეჭამ. აქ კი ახლა გვარიანაღ აჭერს. - თავისი პატარა ბოზჩა გახსნა. - კვერიც მეყოფა. შეხედვით მადას არ აღგიძრავს, მაგრამ ღიდხანს რომ ღეჭავ, გემრიელია. დღეს კი კვერი განსაკუთრებით კარგი გამოსვლიათ, ცდა არ დაუკლიათ ქსანთიპესა და მირტოს! მაგრამ თქვენ რა მოგდით! თავს დამტრიალებთ, საჭმელს მიმარჯვებთ, საქმთან სიტყვას კი არ მაგონებთ! განა რამეში გაგაწბილეთ?

- არა, ძვირფასო! - უპასუხა კრიტონმა.

სოკრატემ უცებ გაიცინა:

- სულ ჩემი ბრალია - ღა შენი, კრიტონ! გახსოვს, როგორ ჩუმად ღაგყავდი მამაშენის ბიბლიოთეკაში? რამდენისანი ვიყავით? თხუთმეტ-თვქვსმეტისანი, არა? მერე - მთული ეს წლები, ჩემზედ ზრუნავდი, მეზმარებოდი... შენ რომ არა, ასე მთელი არსებით ვერ მივეძალებოდი ფიქრთ იმის თაობაზედ, თუ როგორ გაშეუმჯობესებინა, როგორ შემეცვალა აღამიანი, და არცა აქ ვიქნებოდი ახლა. შენ კი ორივ ჩვენგანისთვის ასეთ ბედნიერ დღეს იღუშები და ალმაცერად მიყურებ! ნუ იქნევ ხელებს. შენც, ჰლატონ. არ მოგწონვარ რალაც დღეს.

კრიტონმა იმ მაგიდას გადახედა, სადაც შაგ მარცვლებს ითვლიდნენ.ქარს ხამუშ-

ხამუშ მთვლელთა ხმა მოჰქონღა:

-... ორას ერთი, ორას ორი...

კრიტონს და პლატონს ელდა ეცათ. გაშეშდნენ.

სოკრატემ ხელი დანამულ წვერზედ ჩამოისვა და დამთვლელთ დასცინა:

- თვლასა სწავლობთ? კარგია; ეგეც საჭიროა. რა ხღება, სათვალავი მაღლა-მაღლა მიიწევს? აი აგიყვანთ ახლავ ხელში, როგორც ღედაჩემს აჰყავდა ხოლმე ახალშობილნი და ნუგეშინსა გცემთ... გიკვირთ, რამ გამამხიარულა? როგორ არ გაემხიარულდე, ოდეს ამა ჩემთა მოხერხებულ ბრალდებულს საშუალება მომცეს, რომ თავთავისი სახელი მეწოდებინა ესოდენი საგნისთვის, რომელი საგაჩნიც ყოველ წესიერ ადამიანს თხებსავით ურქენენ, მაგრამ რომელთა შესახებ ლაპარაკისა სუყველას ეშინია! მიირთვით ჩემთან ერთად, მეგობარნო...

ბოხჩიდან ერთი კვერიც ამოიღო, დატეხა და ღაუნაწილა.

- რას მიყურებ, პლატონ, - ხელი მიკანკალებს? ვბერღები, ძვირფასო.

შენს დახჯას ეერ გაბედავენ, - უთხრა პლატონმა.

- გაბედაუენ, ჩემო კარგო. დამსჯიან, მაგრამ ჩემზედ ნუ იფიქრებთ. საქმე ბეგრად უფრომნიშვნელოვანია. აზლა ხომ ათენელთ თავად დაიდგეს თვალწინ სარკე - და მალე გავიჯებ, რაც დაინახეს.

- შენს დასჯას გერ გაბედავენ! - გაიმეორა პლატონის სიტყვები ცრემლმორეულმა

აპოლოდორემ.

სოკრატემ გაიღიმა.

- ბაეშვად იქცაო, თუ ფიქრობთ ჩემზედ, მართალნი ხართ - ისეთ ასაქმი გარ, ჩემი გაბავშვება აღვილი შესაძლებელია - მაგრამ გამოგიტულებით, ძეირუანნია რატარ უნდა დამატუხონ თაეს, თაფლად მომეჩვენება, თუ მეცოდინება, რომ აქაც, კარგ ქელეებესავით, რამდენიმე სული დავიჭირე ჩემი ანკესი ხანდახან იჭიმებოდა და ეგრესობფი, ჩემ თევზი ეგებოდა... ვფიქრობ, მარტონი არ დარჩებით, ამ სასამართლოს შემდეგ უფრთ გამრავლდებით.

ჰლატონმა გაოცებით ჰკითხა:

- მოძღვარო, სულთ აქაც იჭერდი?

სოკრატემ გაიცინა:

განა სხვანაირად შემეძლო მოქცევა?

- მაგრამ, მეირფასო, - ჰლატონმა გაღაწყვიტა, რომ ნაწილი მაინც გამოეთქვა იმისა, რაც აშინებდა, - შენ ბრალმღებელთ ისე ებრძოდი, როგორაც მოჭიდავე იბრძვის პალესტრაში! ხერხემალს უმტერცვდი, ურტყამდი, მერე რა შეუპოვრად... პირდაპირ გვანცვიფრებდი....

- ისინი რა. კითომ მინღობდნენ? - შეედავა სოკრატე.

კრიტონს, სოკრატეს უძველეს მეგობარს, სხვაზედ მეტის უფლება ჰქონდა:

 მეტისმეტად ჭირეეული ხარ. ნაფიცნი მიჩვეულნი არიან, რომ ბრალდებულნი მორჩილნი და თვინიერნი უნდა იყვნენ, გარეგნობითაც და სიტყვითაც, რომ შეწყალებისთვის და შებრალებისთვის, თანაგრმნობისთვის უნდა ილოცვიდნენ და ითზოვდნენ, ოჯახთ ნუ დაგვიღუპაეთო...

მერე ჩემგანაც მაგას ელოდით? - გაუკვირდა სოკრატეს.

- არა, რასაკვირუულია, - მიუგო პლატონმა. - მაგრამ შენ ხომ ყოველთვის ზომიერებას ქადაგებდი! საღ გაქრა ის შენი ზომიერება ღღეს?

- ...ორას ორმოცდაოთხი, ორას ორმოცდახუთი... - მოისმა მთვლელთა ხმა. სათვალავი

საბედისწერო ციფრს უახლოვლებოდა.

 ზომიერებას ნეტარებაში, ჭაშა-სმაში, ალერსში ყოველთვის ყეელას ვურჩეე და თაეაღაც ღაცეას ეცდილობ, მაგრამ როცა ჭეშმარიტებაზედ არის ლაპარაკი, პლატონ, როცა ლაპარაკი ჭეშმარიტებაზეა, ზომიერებას სულ კუდით ქვა ასროლინეთ, როგორაც ნახირზედ მოტეულ მგელსა!

სოკრატეს სული შეეხუთა. საფეთქელზედ დაკლაკნილი ძარდვი წამოებ<mark>ერა,</mark> სისხლისაგან ჩამუქებული. მაინც ერთი დრმად ამოისუნთქა და კიდევ მეტი მგზნებარ**ები**თ

zabazeiden:

- ჭეშმარიტებას რბილ-რბილი სიტყვებით ვერ დაიცაუ! თვითონ ყოვლის უფრორე მგზნებარე სიფიცხესაც არ ძალუძს ჭეშმარიტების ღაცვა, როცა მის წინააღმდეგ ხელისუფლებაა. აქ კი რაზედ იყო ლაპარაკი? სოკრატეზედ თუ ჭეშმარიტებაზედ? აი ხედავთ?

მაგრამ ესენი მგზნებარებას არ გაპატიებენ, ძვირფასო, - უთხრა პლატონმა, - **იენ** მაინც ცღა არ უნდა დაგეკლო, რომ თუ მთლად არ გაგამართლებდნენ, უმცირესი

სახჯელით მაინც დაგეღწია თავი...

- მერედა იცი, რომელია ჩემთვის უმცირესი? - გაიცინა სოკრატემ, - ეგ მე მომანდე, უმაწვილო...

ხმების დათვლა დასრულდა. პრიტანმა არქონტს ციფრებიანი დაფა გადასცა. არქონტი

ბახილევსი წამოდგა. სოკრატე და მისი მეგობრებიც წამოდგნენ

აპოლოდორე შიშისა და დაბნეულობისგან სოკრატეს გადაეხვია, სახე მხარზედ

113

დაადო.

არქონტმა გამოაცხადა:

- სოკრატე დამნაშავეა.

აპოლოდორემ ის ჟრუანტელი იგრძნო, სოკრატეს რომ ტანში დაუსერა ატირღა, შეჰყვირა:

- არა! არა! არა!

სოკრატემ ალერსით დაამშვიდა:

APPECALAGE CLCWMAPPEAS

— ნუ, ყშაწვილო! ასე რატომ განიცდი? როგორც მე ვიცოღი, შენც უნდა გცოღნოდა, რაც მოხღებოდა!

არქონტმა რომ გამოაცხაღა, სოკრატე დამნაშავედ ცნო ორასოთხმოცდაერთმა ხმამ, ხოლო ორას ოცმა - უღანაშაულოღო, სოკრატეს სახე გაუბრწვინდა:

- აი, ამას აღარ ველოდი! გაიგონეთ? ორას ოცი პატიოსანი აღამთანი ყოფილა! თითქმის ნახევარი! საკმარისი იყო კიდევ ოცდათერთმეტის მომხრობა და გავმართლღებოდი!

- დიახ, - ნაღვლიანად თქვა პლატონმა, - სულ ცოტა დაგაკლდა. ვხედავ, შენთვის ესეც ნუგეშია - გიხარია, რომ ამიერიდან მეტი მეგობარი გეყოლება, კიდრე ელოდი..

- მაგრამ ჩემზედ მეტად ეს ამბავი თქვენ უნდა განუგეშებდეთ,ჩემო მეგობარნო!

იმ წუთიღან, შავი ცერცვის მარცვალთა რაოდენობამ თეთრისას რომ გაღააჭარბა, ესე იგი, როცა მელეტი მიხედა, რომ სახჯელი სოკრატესთვის მას უნდა განესაზღერა, სულ დაკარგა მთელი თავისი საბრძოლო სულისკვეთება. მან, პოეტმა, უნდა დასაჯოს ბერიკაცი, რომლისკენაც ამდენი გული ისწრაფის,ვისი სიკეთეც დღესავით ნათელია? რაღა სწორედ ახლა დაკარგა ძალა, უკეთუ იმისთვის ეყო, რომ ბებერ თავსა ზედან დაემხო ყველაფერი, რაც კი რამ შეიძლებოდა?

მელეტმა ნაფიცო მზერა მოავლო იმ იმედით, რომ მხარდაჭერა ეპოვნა, მაგრამ ახლა უფრო დარწმუნდა, ამ ცოცხალ კედელთა შიგან მოქცეული ტუსაღი ვარო. და ეს კედლები თანდათან თითქოს ვიწროვდებოდნენ... სამარისებურ დუმილში ყოვლის მხრიდან მძიმე სუნთქეას იჭერდა სმენით. ამ ნაფიცთა უმრავლესობასაც იგივე სურს თუ არა, რაც გუშინ, ერთმანეთს რომ შეხედნენ, ანიტესაც სურდა? მოიშორონ თუ არა სოკრატეზე ან იქნებ ამათ შიშსა ჰგვრის სოკრატეზედ ხელის აღმართვა?

რაღა ღროს შიშია! ღღესვე ათენში, ხეალ მთელს ელაღაში, მერმე კუნძულებზედ, ღა უფრო შორსაც, ზღეის გაღმა, გავარღება ხმა: მელეტმა ბრალი დასღო სოკრატეს ღა სასჯელი მოითხოვა... მელეტი კანკალმა აიტანა: მერედა, ეინა ვარ მე, მელეტი? სიყმაწვილეში სულ სხვაგეარად მინდოდა ისტორიაში შესვლა - როგორც ალკეოსს ანდა ანაკრეონტს... უეცრად ისეთი განცდა გაუჩნდა, თითქოს ვიღაცამ ზურგზედ დააჭირა ხელი. მკვეთრადმობრუნდა: ანიტე მუქარიანი მზერით მიშტერებოდა. მიხედა, ანიტე უბრძანებდა: არ გაბედო უკან დახევა! არც დაიხევს.

ქონტი ბასილეესი გახწორდა. მირტის გეირგვინის ქვემოდან შუბლზედ და აახ, ხედ ოფლის წვეთები ჩამოუცურდა. მაგრამ ახლა, როცა ყველა მას მისჩერებია, უადგილოა ასეთი წვრილმანი რამისთვის ყურადღების მიქცვეა. ოფლი არ მოუწმენდია, ისე მიმართა მელეტს, როგორც მთავარ ბრალმდებელს, რომ სოკრატესთვის სასჯელი განესაზღერა.

მელეტს კიღეე შემოესმა ანიტეს ყრუ შეძახილი: "მელეტ!" - მაგრამ უკან არ მიუხედავს.

წინ გამოეიდა, ხელები გაშალა:

- ათენელნო! ჰელიეას ნაფიცნო! ხოკრატემ არც ერთი სიტყვით არ გამოხატა 114 სინანული თავის დანაშაულობათა გამო, პირიქით, ჭირვეულობა და სიკერპე გამოიჩინა. თქვენ პური აჭამეთ სამართალსა. ხმათა უმრავლესობამ გვიჩვენა, რომ სოკრატეს სიტყვამ ვერ დაგარწმუნათ მის უდანაშაულობაში, ამ უმრავლესობას გემორრთები და ვცნობ ჩემს პირად პასუხისმგებლობასაც.

SOME SECURITION OF STREET

სოკრატე იმაღარის ღამნაშავე, რომ არ აღიარებს ღმერთთ, სუყოველი ჩვენგანისგან აღიარებულო; შემოჰყავს ახალი, თავისი ღვთაებანი; დამნაშაგვალემენტებე რომ ახალგაზრდობას რყვნის, ამ ბოროტმოქმედებათა ერთობლიობა კი ძირს უთხრის ჩვენი

სახელმწიფოს ძლიერებას.

ამიტომ მოვითხოვ სოკრატესთვის სიკვდილით დასჯას მოწამელით.

ცივი ელდის დრტვინვამ დაუარა საკრებულოს. ბევრმა ნაფიცმა სახე დაიფარა.

სოკრატე დაფიქრებული იყურებოდა ზევით, აკროპოლისისკენ, რომელსაც მზე დასჩახჩახებდა. ჩემო მშობლიური ქალაქო! ისეკ ლაჟვარდოვანია შენი ზეცა, მზის ოქრო დაღერია სახესა შენსა, მელოსის მარმარილოზედ ქათქათას. რა დიდებული, რა კეთილშობილი, რა მშვენიერი ხარ! ალაგ-ალაგ კეიპაროსნი გამშვენებენ. შენი ტრფიალი სოკრატე ერთ-ერთი შენი კვიპაროსია, ცოცხია, შეიძლება რომ დასარტემელად იხმარონ, მაგრამ ვერ გადაამტვრევენ. ისევე როგორც ვერ გადაამტვრევენ იმ აზრს, რომელსაც ბერიკაცი სხვათ უზიარებს...

თავი არქონტისკენ მიაბრუნა. მან წარმდღქვა:

 კანონის თანახმაღ, სოკრატე, შენ უფლება გაქვს ახლა, მთავარი ბრალმდებლის შემდეგ, თავად შესთავაზო სასაშართლოს სასჯელის ზომა, რაიც შენთვის სამართლიანად მიგაჩნია.

ანიტეს სახე გაებაღრა: იქნებ სოკრატემ გამოასწოროს, რაც მელეტმა წაახღინა... სოკრატე უთუოღ თავის და, მაშასაღამე, ჩემს სასარგებლოდ ილაპარაკებს. სიცოცხლის ტრფიალია. გულს აუჩუყებს ნაფიცთ, და ისინიც ხმას მისცემენ არა მელეტის სასტიკ წინაღაღებას, არამედ სოკრატესას, რაც, ცხადია, ყველაზედ მსუბუქი იქნება, და მაშინ ალბათ საშუალოს გადაუწყვეტენ: განდევნას, როგორც უკევ მრავალს მიუსაჯეს მის წინამორბედთაგან. განდევნა - ეს ისეთი კაცთმოყვარული გადაწყვეტილებაა, გულს არავის მოუკლავს, და ამასთანავე მაინც მოიშორებს სოკრატეს...

სოკრატე აუჩქარებლად, ფეხების ტყაპუნით მიუახლოვდა ამაღლებული ადგილის

კიდეს, სადაც ნაფიცნი ისხღნენ:

- კანონი გვაუწყებს, ბრალდებულო, ღაასახელე სასჯელი, რომელიც, შენის აზრით, შენთვის სამართლიანი იქნებათ. რაოდენ ძნელი ამოცანაა! აბა, როგორ დავისაჯო თავი, ათენელნო, უკეთუ ცუდი არაფერი ჩამიღენია? აკი საკმაოდ ვრცლად აგიზსენით, არაფერში არა გარ დამნაშავე, რაიც სახელმწიფოს ზიანს მოუტანდა-მეთქი, ყოველთვის იმის ცდაში ვიყავი, სასარგებლო ვყოფილიყავი როგორაც ათენისთვის, ისე მისი ყოველი მოქალაქისთვის-მეთქი. ამიტომ, უკეთუ არცრის უარყოფა არ მინდა, რაც გითხარით, რისთვისაც მიცხოვრია ამქვეყნად, - ისღა დამრჩენია, რომ გითხრათ, არავითარ სახჯელს არ ვიმსახურებ-მეთქი, არც დიდს, არც პატარას.

მაგრამ ხომ ვიცი, რასაც ჩემგან ითხოვთ. თქვენ თქიდან გამოდიხართ, რომ ჩემთვის ცნობილია ყოველგვარი სასჯელი, რისი ღირსიც არის მკრეხელი უღმერთო, სახელმწიფოს

ძლივრებას ძირს რომ უთხრის.

ვინაიდან საკუთარი თავის განსჯა არ ძალმიძს, განვსჯი გონების თვალით წარმოდგენილ მავან და მავან დამნაშავეს, ვითომც ჩვენ წინაშე მათემატიკური რამ ამოცანა იყოს. წარმოვიდგინოთ, მაგალითად, დამნაშავე, რომელიც მართლა ვნებს სახელმწიფოს და რომლისთვისაც - დაუმსახურებლად - მელეტმა სიკვდილი ითხოვა. ჩემთან ერთად განსაჯეთ: რა სახჯელის ღირსნი არიან ისინი, რომელთა ვალია

თანამემამულეთა საკეთილდღეოდ გარჯა, მაგრამ არ ირჯებიან? რომელთაც სინათლისა ეშინიათ, როგორაც უღიღუსი რამ ბოროტებისა, და თავს სიბნელეს აღარებენ, სადაც სახეს სახისგან ვერ გაარჩეე!

ნაფიცთ, რომელთა მზერა ამ დროს ანიტესკენ იყო მიპყრობილი, ერთბაშად ყვირილი

ატეხეს. ყვირიან ანიტეს პურისმტენიც და წინააღმდგომნიც. უკუუუუულე არქონტი შემრწუნებულია - საით მიდის საქმე! აქმე! აქმელებებულია

- ღაშლილად კაცხადებ სასამართლოს! - ყვირის, მაგრამ არავინ უსმენს. ზალხი ნიძლავდება: ხუთი დრაქმა მელეტისთვის, ათი - სოგრატესთვის. ამ ხმაურში ანიტემ რაღაცის თქმა სცადა:

- გთხოე არქონტ ბასილევსს...

- ძვირფასო ანიტე! - გნიასი დაფარა სოკრატეს მკაფიო, ძლიერმა ხმამ- დამშვიდდი, ფურადღებას ნუ მიაქცევ დოღრიალა ხალხს. აკი ვთქვი, გონების თვალით წარმოდგენილ დამნაშავეზედ ვლაპარაკობ-მეთქი, რომელ დამნაშავესაც აქაშიშვლებდნენ მელეტი და ლიკონი, აგრეთვე შენც. სწორედ შენ დასდე იმას ბრალად სახელმწიფოს ძლიერების შერყევა. მე, ბუნებრივია, უნდა დავადგინო გონების თვალით წარმოდგენილი ამა დამნაშავის საზოგადოებრივი მდგომარეობა - მდგომარეობა, რომელიც საშუალებას მისცემდა, რომ ძირი გამოეთხარა სახელმწიფოსთვის, რადგან - თუნდაც მე შემომხედე: განა ძალუძს ფეხშიშველა ბერიკაცს, რომელიც სიდატაკეში ცხოვრობს და არცრა საურავი ანდა სახელო არ უჭირავს, ისეთი რთული ამოცანის შესრულება, როგორიც სახელმწიფოს ენებაა! ან იქნებ ფიქრობთ, ათენელნო, ამის მიღწევა იმით შეუძლია, თუ ხან ერთ კაცს გამოელაპარაკება, ხან მეორეს, და სთხოვს, უკეთესნი კაცნი გახდითო?

ამიტომ ჩვენს მაგალითზედ დავრჩეთ - დავრჩეთ იმ ადამიანთა შორის, საზოგადოებისთვის სასარგებლო შრომის სანაცელოდ სულ უფრო და უფრო მაღლა რომ მიფოფხავენ, ქისას ისქელებენ, გარშემო კი უწესრიგობა, თვითნებობა, დაკნინება

და საყოველთაო გახრწნილება სუფევს...

უკეთუ ჩემი ნათქვამის წარმოდგენას შეიძლებთ, მაშინ უთუოდ იწამებთ ჩემთა სიტყვათა სიმრავლეს: ამისთანა სახელმწიფო, ყოველმხრივ დასუსტებული, უფრო ძლიერად მიიზიდავს მტერს და ადვილად იქცევა ნადავლად, დაფიქრებულხართ ამ საშინელ ამბავზედ, ათენელნო?

ათენი - ნაღავლი? ათენელნი შეშინღნენ.

- მაგრამ ჩვენს საქმეს დავუბრუნდეთ, - განაგრძობდა სოკრატე- ვწუხვარ, რომ არ შემიძლია პასუხის გაცემა არქონტის კითხვაზედ, რა სასჯელს დავუწესებდი იმ დამნაშავეს, რომელიც ახლა წარმოვიდგინეთ; რამეთუ მეჩვენება, რომ აქ სიკვდილით დასჯაც გერაფერს უშველიდა საქმეს.

ისეთი ზმაური ატყდა, რომ სოკრატემ ლაპარაკი ვეღარ შეძლო. სიწყნარის მოლოდინში

გაჩუმდა.

ანიტე გაიჯგიმა. თავი ააღერა, იხეთი ზვიადი იერი მიიღო, ვითომ სოკრატეს სიტყვები მე არ მეხებაო.

როცა მღელეარება ცოტა მიწყნარდა, სოკრატე ისევ ამეტყველდა. ისევე უბრალოდ, როგორც ხალხს ბაზარში ელაპარაკებოდა ხოლმე:

- მართალნი ხართ, ათენელნო, სწორია თქვენი აღშფოთება, ოღეს ეხეგვარ მმართველთა, თუნღაც არარსებულთა შესახებ ვლაპარაკობთ...

მაგრამ ნაფიცნი მშვენიერად მიხედნენ, ეისაც ეხებოდა სოკრატეს სიტყვები და იმათი დაშოშმინება უკვე შეუძლებელი გახდა. შეძაზილების ახალი ქარიშხალი ამოვარდა. მუქარა. ლანძღვა, ო, ღმერთნო, ეს კაცი იმას ლაპარაკობს, რასაც ფიქრობს!

სოკრატეს ცხვირწინ ბრბოდან ამოწვდილი ხელების ტყე აღიმართა - ერთნი

ემუქრებიან, სხვები მოწონებით უქნევენ... ახმიანდა ბუკი, სიჩუმეს ითხოვს,

სოკრატემ კვალად გამოაგო სიტყვა:

- აწ დროა, რომ დაკუბრუნდე ჩემს თავს, ვინაც ამა საქმეს მარტო ღმერთო უწყიან, როგორ მიმატმასნეს, მაგრამ რაკი აქა ვარ, როგორმე უნდა გადაწყვიტორ ჩემი ბედი. ცოტას გიკარნახებთ, კარგი? აბა, დაუკვირდით, ათენელნო, რაღაც უცნაური ამბავი მოხდა. ანიტე - როგორც ყოველთვის, ამტკიცებდა და აქაც აღნიშნა, - სულ მუდამ იმის ცდაშია თურმე, რომ ჩვენი სახელმწიფო უფრო და უფრო იფურჩქნებოდეს. ცდასა და ზრუნვას არც მე ეაკლებ ჩვენს ქალაქს, სუყოველი თქვენგანის ბედნიერება მინდა, მაშასაღამე, ჩვენ ორივენი -მეცა და ანიტეც ერთსა და იმავეს ვცდილობთ, ორივეს ერთი სურვილი გვაქვს; გამოღის, რომ მე და ანიტე მეგობარნი ვყოფილვართ. ვერ გეტყვით, არ გიცი. ჩვენი მდგომარეობა არანაირად თანასწორი არ არის. ანიტეს ხელთ ძალაუფლება მიეცით, თავს უკრავთ, ადიდებთ. ნება თქვენია - არა მშურს. მაგრამ მეც ხომ მაქვს უფლება, რომ ჩემთვისაც ცოტა რამ მოვითხოვო. ბევრი თუ არა, ერთი ჩზირი ათენისთვის მეც გადამიბრუნებია! მტერს ვებრძოდი, ერთი აღამიანის მიერ მეორე აღამიანის უცოდნელობას ვებრძოდი. მომისმინეთ, ბევრის მთხოვნელი არა ვარ. ვისურვებდი, რომ ქსანთიპეს სიბერეში ჩემზედ ზრუნვა არ დასჭირვებოდეს. ამიტომ ესეგვარ რასმე გთავაზობთ: ხმა მიეცით იმას, რომ მეცა და ბევრ ჩემნაირს, ღვაწლმოსილთ, - სიცოცხლის აღსასრულამდე სახელმწიფო პრიტანეუმში თავისი ჩარჯით გვარჩენდეს.

გაოგნებული ბრბო წამით დადუმდა. შემდეგ ატყდა ღმუილი, რომელშიც ჰომერული

ხარხარი, გნიასი, აურზაური, სტვენა, ფეხების ბაკუნი სჭარბობდა...

- რა თავხედობაა!

- დიდება შენდა, სოკრატე!

- ღმერთნო, რა უტიფრობაა!

- სირცხვილი სოკრატეს!

ნაფიცნი ერთიმეორეს ეცნენ, აღგზნებულო აღარც ზრდილობა ახსოვდათ, აღარც წესიერება, მაგარ-მაგარი სიტყვები ეფრქვეოდა ბრბოს თაეზედ.

- დახეთ, რა ითხოვა ბებერმა!

- ჭკუის კოლოფია, იცის, რა არის კარგი!

- ანიტე, როგორც ჩვენ, მაგასაც შეახვედრე ყოველდღე შეჭამანდი.

- ის სალაფავი? არ იქნება ურიგო სასჯელი!

- ხმა ჩაიწყვიტე, ანიტე გაიგონებს!

- შენ ბებერი უთხარი, სულაც არ არის ლაჩარი! მაგის ყოფნა-არყოფნის ამბავი წყდება, ეგ კი გაღიზიანებთ... მიაგეთ პატივი, დაუნიშნეთ კვება პრიტანეუმში!

- ბერიკაცი მართალია! რა ხანია დაიმსახურა!

- მაგას მეტი უფლება აქვს, ვიდრე იმათ, ვისაც იმ ქალაქის ხარჯზედ აჭმევენ...

- ციკუტა კი არა, პაშტეტი და ღვინო მიართვით!

სიცილი თანღათან წყდება. ბევრი ნაფიცი დაბნეულია. ისეთი განცდა აქვთ, თითქოს რაღაც უაღრესად არასასიამოვნო ამბავი მომზდარიყოს. ქვისმთლელმა პანთოემ მკერდზედ მიიკრა შვილიშვილი, თეთრ წვერზედ ცრემლი დაუგორდა.

- რა გატირებს, პაპავ?

- რა მატირებს და, ეხედავ - სოკრატეს სიკვდილი მოსურეებია...

- სიკვდილს რა მოასურვებდა? სიკვდილი არავის არა სურს, - გაუკვირდა ყმაწვილს.

- მაგასა სურს. იცის, რომ სიმართლეს შეუძლია მაგის მოკვლა, - ღა მაინც ამბობს ამ სიმართლეს.

არა, მსგავსი სასამართლო არქონტს ჯერ არასღროს ენახა. მღელვარებისაგან აძაგძაგებდა. რვითონაც ეჭვით იყო სავსე - საღ არის სიმართლე? მაგრამ მოვალე იყო, რომ პატივი ეცა კანონისთვის. აღგა:

- ათენელნო მსაჯულნო! მელეტმა სოკრატესთვის სიკვდილი ითხოეს სოკრატემ კი სიცოცხლის ბოლომდე პრიტანეუმში უფასოდ კვება. მოემზადვთ ხმის მისაცემად. კანონი ბრძანებს, რომ პირველად კენჭი უნდა ეგაროს ბრალმდებლის - მელეტის წინადადებას.

მეორედ ხმის მიცემა ნაფიცთათვის ბევრად უფრო მნელი იყო პირველზედ, აუცილებლად გადაწყვეტა იმისა- ეცოცხლა თუ მომკვდარიყო სოკრატე - მძიმე ტვირთად

ღააწვა ყველას.

- ახლა რა ვქნათ?

- რის გულისთვის უნდა მოკვდეს? მოკლა ვინმე თუ რა? სამშობლოს უღალატა? რის

გულისოვის უნდა მოკედეს?

- პრიტანეუმი რაღასთვის? თქვენი თვალით ნახეთ, როგორ ასასაცილოებდა თავისი ცეკეით ჩვენს ქალღმერთს, ღიდ ათენას. ან ჩვენ როგორ დაგვცინის,მსაჯულთ! ამისთვის ეასვათ და ვაჭამოთ აღსასრულამდე?

მიღიოდნენ ურნებთან, უხალისოღ ყრიდნენ ცერცვის მარცვალთ, შავს, თეთრს,

თეთრს, თეთრს, შავს, შავს...

მთვლელნი ურნებზედ დაიზარნენ, თითქმის სულ შავი ეჩვენათ. ახლა შავი ოცით მეტი აღმოჩნდა, ვიღრე პირველად.

არქონტმა ნაფიცთ გამოუცხადა:

- სოკრატეს მისჯილი აქვს სიკვდილი. დღესვე, მზე ჩავა თუ არა, სოკრატეს ციკუტით სავსე ჯამს მიაწვდიან.

ნაფიცნი წამოღგნენ და უძრავად გაშეშდნენ მოსმენილით თავზარღაცემულნი. კედლის იქით ქარი ბუჩქებს არხევდა, თითქოს თვით არესის გორაკი ოხრავდა.

არა. ეს აღამიანების შეკავებული ოხერა იყო, სლუკუნი.

აპოლოღორე მუხლებზედ დაეცა, შეჰყვირა:

- არა! არა! არ შეიძლება! სოკრატეს ნუ მოჰკლავთ! მე წამიყვანეთ ამის მაგივრად! მე მომკალით!

ყმაწვილი კაცის შეძახილი ნაფიცდა ჩურჩულმა დაფარა, გაჩუმება უბრძანეს - და

დაობლდა ყმაწვილის შეძახილი: დაჭრილი ფრინველის ყივილს დაემგვანა...

სოკრატემ ზეზეულად შშვიდად მოისმინა განაჩენი. კრიტონს და პლატონს მიუბრუნდა:

- უყურეთ ერთი, როგორ გყვარებივარ ამ ყმაწვილს!

ორივემ - კრიტონმა და პლატონმა არქონტს ოცდაათ-ოცდაათი მნა შესატანი შესთავაზეს, რომ სიკვლილის განაჩენი ჯარიმით შეეცვალა.

საკრებულოს უღიღესი ნაწილი ამ წინაღაღებას მქუხარე ტაშით შეხვდა. გაისმა

'ახილები:

-მიიღე, მიიღე, არქონტო!

- გადაარჩინე ათენის დიღება! - შეჰყვირა მოხუცმა ქეისმთლელმა. ფერწასული ბრალმლებელნი გასოინდნენ.

არქონტშა თაბნე ალა საშალა ხელები:

- sei Agents en galerbost (i. Tragina et mai An Wago Agambsem:

In the light jaken had als gale, had dogogano?

არქონტი ითეახლოვდა სოკრატეს და წეხისამებრ ჰკითხა, ილებ აუ 🦟 კანინენსო

- რა თქმა უნდა, - უპასუხა ხოკრატემ.

მაშინ არქონტმა იმის გაგება ისურვა, კანონის თანახმად ისარგებლებდა თუ არა ბოლო სიტყვის წარმოთქმის უფლებით. რა თქმა უნდა, იმავე ტონით მიუგო სოკრატემ.

საქმე ჩვეულებრივ "ბოლო სიტყვამდე" არ მიდიოდა, რადგან განაჩენი გამოცხადდებოდა თუ არა, ნაფიცნი ფეთიანებსავით მისცვივდებოდნენ ხოლმე საზინადარს თაგიანთი ობოლოსების მისაღებად, და ყველანი იფანტებოდნენ.

დღეს საოცრება მოხდა - თითო-ოროლას გარდა ყველა ნაფიცი თავის გფნელმეც დარჩალცების იით ი დები იობე დამოგი მცერით გები მემლეტებების

სოკრეტემზისგენ მიბრუნდა, სახე თქროს სხივებმა გაუცისკროვნა. სილენეს ნაკვთები გაუქრა, ღა ისევ მხიარული ნახეგარღიმილი დაუბრუნდა. თითქოს ერთბაშად გაჭაბუკდა მზის ქვეშ, ნათლად აღებეჭდა თავისი დანარჩენი, მთავარი თვისებები: გულკეთილობა

და აზრის სიცხადე.

- სუყოველს მოგესალმებით, ათენელნო, ვინაც ქალაქის სახელით ჩემი პატიგისცემა მოისურეუთ - თუმცა არა მგონია, რომ დამემსახურებინოს: მე ათენისთვის ბევრად მეტის გაკეთება მინღოღა, ბევრად ნაკლები კი მოვახერხე. ჭამა-სმა მხოლოღ იმისთვის კითხოვე, რომ გამემხიარულებინეთ, კიდევ იმიტომ, რომ მეგრძნობინებინა: სიკვდილით ღასჯა ჩემთვის არ გამოღგება. თქვენგან ჯებული პატივი ფრიად მახარებს, და იმღენად აღარც კი მტანჯავს ის ამბავი, რომ თქვენ გვერდით ბევრნი არიან ისეთნიც, ჩემი თავიდან მოშორება რომ უნდათ და ვერ მიმხვდარან, რომ ჩემი სახით თავიანთ კეთილმოსურნე ბერიკაცს იშორებენ. საქმითა თუ რჩევით მე მუდამ იმათი ხელთამპყრობელი ეიყავი. ბევრ თქვენგანს დილიდანვე ეადევნე თვალყური, მეტადრე იმათ, ქინაც მსჯაური ღამღო, ესეგვართა გამოცნობა კი ძნელი არ არის. ხულ ახლახან ისინი მკვლელობის ჟინით იყვნენ ანთებულნი, და აგერ ახლაც ვხედავ, ფერწასულნი, შეშინებულნი არიან. ვგრძნობ - თქვენც დამძიმებული გაქვთ გული. ჯერეთ კიღევ აქა ხართ, თქვენიანთა შორის, მაგრამ მაშინ რაღას იტყვით, შინ რომ ღაბრუნღებით და გკითხავენ: რატომ ვერ აარიდეთ თავი მკვლელობაშო? რომელი თქვენგანი აღიარებს, რომ სასამართლოში პატიოსანი კაცი გამოცხადდა, უკან კი მკელელი დაბრუნდა? ფარულ კენჭისყრაში უაღრესად ხელსაყრელი სარფაა: მოკვლა შემიძლია, გარნა მკულელს კერავინ მიწოდებს...

ყრუ დრტვინვა გაისმა რიგებში.

ანიტეს ქედმაღლური პოზის შენარჩუნების თავი აღარა ჰქონდა.

- მოგვიანებით კიდეე დაელაპარაკება მკელელი საკუთარ თავს- როცა დაღამდება, ახეთი იდუმალი საუბარი მით უფრო მტანჯველია, რომ იდუმალია. მაგრამ ტვირთს
შეგიმსუბუქებთ, გაგახარებთ. ათენელნო! დღეს უკანახკნელად ეხედავთ ერთიმეორეს.
ოღონდ იცოდეთ, ჩემი დავა დღეს თავდება კიდეც და დღესვე თავიდან იწვება კიდეც.
ბუნებაში ყველაფერი მოძრაობს. არაფერი არ არის უძრავი, არც ახალი, არც ძველი.
აგრე ეს სასამართლოც გარკვეული დროისა შემდგომ ახალ სასამართლოს გადაეცემა:

მოუსვენრობის ტალღამ გადაუარა ნაფიცთ. სოკრატე ამას არ აქცევდა ყურადღებას. გადაწვერილი მზის ქვეშ იდგა, ოდნავ გაფაფხული და თავისი სასიამოენო, ამღერებული

ხმით ისევე მშვიდად ლაპარაკობდა, როგორც დაიწყო:

-ათენელნო! თქვენ, ჩემო ძვირფასნო, და თქვენც, არა ძვირფასნო, გახსოვდეთ: ოდეს მომავალ ჟამს ამ სასამართლოს გაასამართლებენ, ძალიან მცირე მნიშვნელობა ექნება მაშინ ჩვენს ამჟამინდელ სიტყვიურ პაუქრობას! მე გამომიტანენ ახალ, სხვა განაჩენს, მაგრამ თქვენც გამოგიტანენ განჩინებას. პირადად ჩემი თავისთვის, ათენელნო, იმა განაჩენისა სულაც არ მეშინის. ბედნიერიც ვარ იმ აზრისა გამო, რომ - თუმცა თავად უკეგ აჩრდილთა სამეფოში ვიმუსაიფებ მეგობართა თანა - კვალად მოსვენებას არ მივცემ ამა სოფლისა სინდის-ნამუსს, რისთვისაც სულ ახალ და ახალ სასამართლოს გაღამცემენ...

რა მნიშვნელობა ექნება მაშინ თქვენს განაჩენს?

ჩემთვის არავითარი, რადგან აქაც კი, ამ აღგილას, მე თავი დავაღწიე ყოვლის უფრორე ღიდ საშინელებას, რაც შეიძლება რომ აღამიანს თავს დაატედებ სირცხვილს,

თავის დამცირებას.

ამიტომ, ათენელნო, მხიარულნი წაბრძანდით შინ და რუგურც უ<u>ც ფგ</u>ღამდება, გამიზსენეთ, რამეთუ იმზანად ჩემი უკანასკნელი სერობით გდაგტებების და ჭელაშეს წავუქცევ არა მარტო ღმეროთ, არამედ ყველა თქვენგანსაც, ვინაც დღეს ციკუტის ფიალით გამიმასპინძლდით...

სოკრატე ჯერ ისევ ლაპარაკობდა, მალემსრბოლი რომ შემოიჭრა და სულშეგუბებულმა

არქონტს ახალი ამბავი აუწყა:

- ნიშანი გაჩნდა და წინასწარმეტყველება კეთილისმყოფელია სახელმწიფო ხომალდისთვის, რომელიც მზად არის დელოსისკენ გასაცურად და აპოლონის დღესასწაულზედ საზეიმო საელჩოს წასაყვანად! აპოლონის ქურუმმა კიჩო ყვავილებით შეუმკო, და ტრიერმა უკვე ასწია ლუზა...

ნაფიცთა რიგებში გამოცოცხლებაა.

- რა ხღება! რას უნდა ნიშნავდეს?

არქონტი წამოდგა, ხელები გაშალა:

- კანონი მეტყველებს: ეიღრე ხომალღი ღელოსიდან ათენში არ დაბრუნდება, ქალაქი წმინდა უნდა იყვეს, და არცვინ არ მოიკვლის საზოგადოების გადაწყვეტილებით. ამრიგად, სოკრატეს განაჩენი აღსრულდება მზის ჩასვლის შემდგომ იმ დღეს, ტრიერი უკან რომ დაბრუნდება.

განცვიფრება. როგორც შეხის გავარდნა მოწმენდილ ცაზე.

ერთადერთი, ვინც ხმის ამოლება შეძლო, ქვისმთლელი პანთოე იყო.მან შესძახა:

- თავაღ სიცოცხლის მომნიჭებელი აპოლონი ჩაერია ღა სოკრატეს კალთა გადააფარა! ხმაური ტალლებად გაიშალა ყოველ მხარეს. სულ უფრო იმატა, ღა აი უკვე იქუხა მრავალხმიანმა ქორომ:

- babyanmas! babyanma ambos!

აპოლონ ფებოსი, მოციმციმე მზიური ღმერთი, რომელსაც სოკრატე ყოველდღე თაყვანსა სცემს, - თეითონ ჩაერია!

აი რატომ შესიქეროდა სოკრატე სულ მუდამ მზეს!

აი რატომ არ აფროზილებდა თავისი დემონიონი!

აი რატომ ლაპარაკობდა აქ ესდენ თამამად!

მთელი თვით გადადება! ცინ იცის, რა მოხდება ამ ხნის მანძილზედ!

მელეტი ანაზღად სისუსტემ მოიცვა და საფეხურზედ დაეშვა. კიდეე მთელი თვე იცოცხლებს სოკრატე! რამდენი რამ შეიძლება რომ მოხდეს ამ ერთ თვეში!

ანიტე ცახცახმა აიტანა, აი ხომ არ უნღოდა! ხომ ეჭვობდა...აჰ, არამზადა მელეტი! არქონტმა შეშინებულმა დაინახა, რა ელდა გამოიწვია ამ ამბავმა ერთ ნაწილში, რა ზეიმი- მეორეში. ის მეორენი წამოცვივდნენ და შესძახეს:

- აპოლონ ფებოსი ახალ სასამართლოს მოთიხოვს! გვინდა ახალი სასამართლო!

ხრულიად დაბნეულმა არქონტმა წაიდედუნა:

- სახამართლო დამთავრებულია. წადით!

არქონტისა არცვის ესმის, არ ემორჩილებიან... თუმცა არა! ისინი, ვინც შავი ცერცვი ჩაყარა, აღგილებიდან წამოიშალნენ, გასახვლელს მიაშურეს, გროვა-გროვა გარბიან, ჩქარობენ, რომ ქალაქს მაინც შეაფარონ თავი! ობოლოსებიც კი აღარ აზსოვთ. გარბიან და ღვთაებრივი მშვილლისნის ისრების ზუზუნიესმით და ჰგოდებენ შიშით გონდაკარგულნი.

ამ გოდების ხმაზედ სამსჯავროდან გამოძვრა მელეტიც, სხვა მხარეს გაიქცა, ყელში monქოს მეზი გაეჩხირა... მკვდრისფერი ადევს, ეცვმა, ღვება, უკან მოუჩედავად გარბის... წინ კი სისხლიანი სოკრატეს მიმრქმელი მზე ჩადის. ცა დედამაწის დაბეზედ წითელი ღვინის მჭვირვალი ფიალაა და შიგ ავბედითი მარგალიტი დნება...

იმავე მზეს ხედავს სოკრატე. მაგრამ მისთვის ის ოქროს სალტეა, მს ჯაქტფალებულს

სისხლიან შორეთში რომ არ უშვებს.

ქსანთიპე, შვილი, მირტო, სიხარულისგან მტირალნი, სოკრატეს ეხვევიან, ჰკოცნიან, მეგობართ, ბედნიერთ, ლამის ხვევნით დაახრნონ, სოკრატემ ხელი მზისკენ აღმართა:

- სიცოცხლის ყოველი დღისთვის მადლობელი ვარ! ჩემდ მზეო! მე ისევ დაგინახავ! მთელი არესის გორაკი ირყევა შეძანილებისგან:
- დიდება აპოლონს!
- სირცხეილი მელეტს!
- ღიღება სოკრატეს!
- თავსლაფი ანიტეს!
- ღიღება სოკრატეს!

ცრემლმორეული მირტო იღიმება და სოკრატესთვის ეარდის გვირგეინის დაღგმას ცდილობს, სოკრატე გვირგვინს ართმეგს, კოცნის მირტოს.

არქონტის ნიშანზედ სოკრატეს ორხავ მხარეს ორი ხვეთო დგება.

მან გაიცინა:

- საპატიო დაცვაა! რას იზამ, წამომყევით, რაკი უამისოდ არ შვიძლება. თქვენ კი ნუ

გეშინისთ, მეგობარნო, არსად გაგექცევით.

. რწევა-რწევით, ფეხშიშეელი, წითელი გარდქზის გვირგვინით დამშვენებული, ასობით მეგობრის თანხლებით, გამარჯუბულსაებრ შეძახილებით პატივდებული, საჰყრობილისკენ წავიდა.

#### ESAOGO 93,93063

1

მრავალი საუკუნის წინათ პნიქსის კლდოვან გორაკს თითქოს ციკლოპის ხელით უზარმაზარი ლოდი მოსწყდა; გაჩენილ გამოქვაბულში სიკუდილმისჯილთათვის დილეგი გამართეს. დიდი ზნით ყოფნა აქ ჩვეულებრივ არავის ეწერა; განწირულნი ძლივს ასწრებდნენ გარემოების შეგუებას, მაღლა კლდეში გამოკვეთილი ხვრელის დანახვას, რომ უკვე სარეცელზედ წვებოდნენ, სადაც სამუდამოდ უნდა მიეძინებინა ციკუტიან ფიალას.

სოკრატე აქ ისე შეეიდა, ზურგს უკან კლიტის ხმაური არც გაუგონია, და მიმოიხედა, არეოპაგის აუტანელი სიცხის შემდეგ სასიამოვნო სიგრილე იგრძნო. ჩამავალი მზე ირეკლებოდა შაე-ყავისფერ ოინოქოიაში, რომელშიაც წყალი იდგა, ოინოქოია მშეენიერი, სახიერი მოყვანილობისა იყო, ფრთებშეკვეცილ ჭრიჭინობელას ჰგავდა და გამობურცულ აღგილზედ სამი მოცეკეავე ქარიტა ეხატა.

სოკრატემ ყურაღღებით ღაათვალიერა ნახატი, გაეცინა, ძაღლხა ვფიცავ, ნემი ქარიტები სჯობიან, სამივეში ჩემი კორინაა, ჩემი სიჭაბუკის სიხარული... ამ მხატვარს

უფრო აგლაია გამოხვლია.

- შენ მართლა ანათებ, - მიმართა აგლაიას სოკრატემ, - ნება მომეცი, გაკოცო... მერმე წვალი დაისხა, დალია და დასაძინებლად დაწვა. გვერდზედ იწვა და შეჰხაროდა ოინოქოიას, ქარიტებგამოხატულს, რომელ ქარიტებსაც ღმერთებმა წილად არგუნეს აღამიანის ცხოვრების ღამშვენება და გულის გახარება.

როცა სოკრატეს ზურგს უკან კარი ჩარაზეს, მისთა მეგობართ გულწასული ქსანთიპე და მირტო მოასულიერეს, ორივ ბრბოდან გამოიყვანეს და სახლამატ მსმემატეს! გზად ხშირად ხედებოდათ კედლებზედ თეთრად მიწერილი წარწერები! "ჩამალლებულიმც გვენახოს მელეტი, მუხანათი მკვლელი! დიდება სოკრატეს!!! 🐠 🕬 🖓

ასეთი წარწერები უკვე მთელ ათენს მოეფინა. იმავ სიტყვებს გაიძახოდნენ ალისიანები

დილეგთან. დაღამებისთანავე ხალხმაც იმატა და ჟინჟღილებმაც... 📧 იმი

ანიტეს ბაღის კუთხიდან მოციმციმე ცეცხლთა ნიაღუარი ჩანდა. მრისჩანე გეგუნი მოისმოდა ყოველი მხრიდან. ხალხი ითხოვდა სოკრატეს ნახვას, გაშმაგებულმ შეძახილები არყევდა ციკლოპურ კედელთ.

**建设设,在共产生公司** 

შეციხოვნეთ სიკვდილმისჯილთა საკანში შეიხედეს. სოკრატეს ეძინა:: 🔻 🦠

ღამის მუქ სილურჯეში სოკრატებ პატარა ეზოში ღია ფერის რაღაც არსება ჩანს: შირტოა. ქალიშვილს ძილი არ ეკარება. დაეხეტება ეზოში, ხან ერო ლოდოან მიდის, ხან შეორესთან, ხელს უსვამს მარმარილოს. ჯერაც მზისგან თბილს, თითქოს ქვას გამოსოხოვდეს თუნდაც მცირეოდენ ადამიანობას ხოკრატესთვის, წვეთ სამართალს, ნამცეც გულმოწყალებას...

შორს ათენი ხმაურობს - რაღა ის და რაღა აქაფებული ზღვა, ზათქით რომ ეხლება კლდეს. სოკრატეს სახელი მოჰქუხს იმ აღგილიდან, სადაც ხალხი მოხღვომია საპყრობილეს, აგრეთვე იმ აღგილებიდან, საღაც სხვანი ეძალებიან ანიტეს ეილასა და

არქონტის სახლს.

- მოგვეცით ჩვენი სოკრატე!

იმათი სოკრატე, გაიღიმა მირტომ. სოკრატე ჩემია! დამწუხრებულმა ბნელში თეთრი ხელები გაშალა.

- სოკრატე ჩემია! - მტკიცედ წარმოთქვა ქსანთიპემ და გარეთ გამოვიდა.

- ჯერ კიდევ არის დრო. არის იჩუდი, - ქსანთიპეხა და თავისდა სანუგემოდ ჩაილაპარაკა მირგომ.

უღიდესი მგზნებარებით, თითქოს სიტყვებს დედამიწის დაღებულ ხახაში ჰყრისო, ქსანთიპემ შურისძიების ქალღმერთთ მოუხმო:

- ოკერინიებო! მიწისქვეშეთის სამეფოს მბრძანებელთა - ჰაღესისა და კორეს შეურიგებელო ასულნო, თქვენ მოგმართავთ, დასაჯეთ ბოროტმოქმედება, სოკრატეს თავს რომ დაატეხეს!

მირტო ჭადრის ხეს მიეკრა, შეშინებული უსმენდა ქსანთიპეს კრულვას.

- ამობრძანდით მიწისქვეშეთიდან! შეისწორეთ ფრთები, გადმოიქროლეთ ათენში! ბრჭყალებით დაგლიჯეთ მელეტი, ლიკონი, ანიტე! - ველური ხმით იწყევლება ქსანთიპე: - ალექტო, ტისიფონე, მეგერა! უცებ შეჰყვირა. - ხედავ, იქ ნისლის სამი ქულაა! ისინი არიან! ხედაე? უკვე ახდევნებიან მკვლელო! division for the

მირტო ცახცახებს, პასუხს ვერ აძლევს.

-შეხედე! -უბრმანა ქსანთიპემ, - ნისლი თხელდება და უკვე ჩანს იმათი მავი სამოსელი, იმათი თმა - ასპიტთა გორგლი და სისხლით სავსე თვალები! - ჭკუადაქარგულივით გაპკივის ქსანთიპე: - სალამი თქვენდა, ერინიებო, არ შეარჩინოთ სამართლის ღარღვევა!

მირტოს ეჩვენება - ხედავს: ქარისგან დევნილი სამი საშინელი აჩრდილი ათენისკენ

მოფრინავს...

16000000

2

ნისლი პატარ-პატარა ზოლებად დაიშალა, ნელი რხევით დაეკიდა ჰაუამი და დედამიწაზედ დაეშვა. როცა ჰიმეტოსზედ მზე ამოვიდა, მირტომ თქვა:

- Fogom of.

- იმასთან არ შეგიშვებენ.

-მერე რა, მაინც წავალ.

- წაღი, მირტო.

გაძლიერებული დაცვა კედლად აღმართულა დილეგის წინ, უკვე დილაადრიანად აქ ისევ დიდძალ ბრბოს მოუყრია თავი.

- მე მინდა..

- მე უნდა...

- გთხოვთ...

გუშაგთა კეღელი ყრუა, მოვიდა უფროსიც. ხმენით ესმის, მაგრამ მირტოს თხოვნასა და ცრემლს იმის გული არ შეუძრავს.

- გაღაეცი მაინც...

სანდომიანი ქალი კია, გიფიქრა დაცვის უფროსმა, გაულიმა.

- გაღავცე, რომ გულისწორი ეწვია ბერიკაცს, არა? - უთხრა ღაცინვით. - და ამ ღილით კოცნა უნდა-მეთქი, არა?

რისხვის ნაოჭმა ღაუღარა შუბლი მირტოს.

- ღიახ, გაღავცი, შენი ერთგული მირტო მოვიღა. შენი კოცნა უნდა-თქო.

უფროსს ღიმილი შეაციედა, მკაცრად მოუჭრა:

- ტუსაღის ნახვა აკრძალულია.

მირტო განზედ გაღგა, კლდეს მიეყრდნო. აქ უფრო ახლოს იქნება; აქ უფრო კარგად გრძნობს თავს, ვიღრე შინ.

მეორე ღლეს იგივე განმეორდა. მირტო საათობით იდგა ციხის-კართან, ბეერი უარა

გარშემო, შესელას ითხოვდა. ამაოდ. სოკრატესთან არ შეუშეეს.

არც გუშინ, არც დღეს ანიტე არ გამოჩენილა არც თავის სათრიმლაოში, არც

ერგასტერიონში - რომ მონებისთვის დაეხედა. დღეს სხვა საქმეები აქვს.

ის ბაღის იმ კიღეში ღაეხეტება, ქალაქს რომ გაღაჰყურებს: უცქერის, უსმენს, ღროღაღრო სიკოფანტნი მოდიან მოხსენებით - სულ ერთსა და იმავეს მოახსენებენ: სოკრატეს განაჩენით უკმაყოფილება მატულობს. ღილეგს ბრბოები აწყღებიან. ხალხი სოკრატეს ნახვას ითხოვს.

ნახვას? - ჩაფიქრდა ანიტე. მერე რა, შეიძლება. ვითარებას ცოტა შეამსუბუქებს. მელეტის მოსვლა მოახსენეს. მოვიდა მთავარი ბრალმღებლის როლისთვის

გასამრჯელოს სათხოვნელად. ღიმილს ელოდა - მავი ღრუბელი დახედა.

- არაღერს არ მოგცემ! - შეუტია ანიტემ, - რისთვის? მოგებით სოკრატემ მოიგო, მე კი არა! თავად ზედაე და გესმის... ათენი ამიმზედრე!

მელეტი ნასკამი იყო და დაჟინებით ითხოვდა დაპირებულს.

- შენ და ლიკონმა მიბრძანეთ, სოკრატე მოგვაშორეო, და მოგაშორეთ!

- იღიოტო! რეგვენო! მოშორება გიბრძანე და არა მოკელა! განდევნაც კმაროდა!
- თქვენ მითხარით, მოგვაშორეო, თაეისას გაიძახოდა მელეტი მეც დაგემორჩილეთ. ახლა გადამიხადე.

ანიტემ წონასწორობა დაკარგა, ლამის გაცოფდა, მონათ უხმო და უბრძანა, ეს

ლოთი აქედან გაათრიეთო.

დელოსის ტრიერის ღაბრუნებამდე დრო არის, ფიქრობდა ანიტე. ჯერკიდევ არის დრო და არქონტ ბასილევსთან წავიდა.

- შენთვის ცნობილია, ძვირფასო, რაც ხდება?

- კი, ანიტე, ყველაფერი ვიცი.

- მე არ მინდოდა იმისი სიკვდილი .მზოლოდ გაძევება მინდუდალეეტებებ

- მაგრამ ბრალღება მაშინ სხვანაირად უნდა ყოფილიყო წარმოდგენილი.

- სულ მელეტის ოინია...

- შენიც, ანიტე.

- როგორ გამოკასწოროთ ახლა საქმე, როგორ დავამშვიდოთ ხალხი?

არქონტმა ამოიოხრა:

- ბოროტი საქმე ჩაიღინე, ანიტე, და ახლა მეც შენთან ერთად ვისჯები; ხალხის დამშვიდება... ძნელია. დაიცა! მხოლოდ ერთი გზაა: თუ სოკრატე დილეგიდან გაიქცევა... ანიტეს გაუხარდა:
- ჰო, მაშინ ვერც ჩვენ, ბრალმდებელთ, ვერც ნაფიცთ, კერცა შენ, ძვირფასო არქონტო ბასილევს, ვეღარავინ გვიწოდებს მკვლელთ! გმადლობ!

- მაღლობისთვის ნუ იჩქარებ, - ცივაღ მიუგო არქონტმა.

მაგრამ ანიტეს შეჩერება უკვე შეუძლებელი იყო.

- ჯერ ნახვის ნება მივცეთ ხალხს... ამას თვითონაც დააფასებს, მთელი ქალაქიც, ასევე იმისი მეგობარნი და ისინი თვითონვე შეეცდებიან...

არქონტი ჩაფიქრებული უყურებდა ტირსის ფარდას, ანიტეს წასვლის შემდეგ რომ

ირხეოდა. არამზადა! ჯერ ამ ბინძურ საქმეში ჩამითრია...

არქონტმა მონა-მწერალი მიიხმო და უკარნახა დაცვის უფროსთან გასაგზავნი წერილი. სოკრატესთან მნახველთა შეშვებას უბრძანებდა.

როგორც კი ალიონმა ცის კაბადონი შევერცხლა, მირტო უკვე ისევ უფროსის წინ იღგა. თავით ფეხთამდე მოსასხამში გახვეულმა გუშინღელი თხოვნა გაუმეორა. გულმა შეებით დაუწყო ფართხალი, როცა უწინდებური ცივი უარის ნაცვლად გაიგონა:

- ჰატიმრის ნახვა ნებადართულია.

მირტო, მაღლობის ნიშნად თავდახ**რილი**, მეციხოვნეს მიჰყვა.

ჯერ აღრე იყო, მაგრამ სოკრატე უკვე საწოლზედ იჯდა. მირტო მივარდა და გულში ჩაეხუტა.

- მირტო! მირტო! - იმეორებდა სოკრატე და ქალს მკერდზედ იკრავდა. - ეს რა არის? მე აგრე მიხარია, შენ კი თითქოს შიშისგან კანკალებ.

- შიში კი არა, ძვირფასო, რომ გიყურებ, სიხარული მაკანკალებს.

- მირტო, მირტო, მაშ, მოხველ ჩემთან ამ ცივ საკანში?

- ყოველდღე მოვდიოდი, არ მიშვებდნენ - აი მხოლოდ ახლა...

- მეკი არც მითხრეს, აქ არისო! მთელი ორი დღის სიხარული დამაკლეს- მცოდნოდა მაინც, რომ აგრე ახლოს იყავი...

- იქნება გრძნობდი.

- რისი თქმა გინდა, მირტო?

- გუშინ, მზე რომ ახალი ამოსული იყო, ციხის წინ სულ მარტო ვიღექი. გავიგონე, რომ მღეროლი.
- ჰო, მართალია, ვმღეროდი. შენზედ ვფიქრობდი, ძვირუასო, ჩამოჯდა, მირტო გვერდით მოისვა, - რაღაც ისეთი ნიჭი მაქვს, რაც ბავშვობიდანვე შურთ ჩემი. - Ms 6030?

- არც მაგია, არც მისტიკა, -გაიცინა, - უბრალოდ, ძლიერი ფანტაზია მაქვს.

მაგალითად: ბნელა, თვალებს ეხუჭაე. ვიღაც შორეულზედ ეფიქრობ, და აი უეცრად ცოცხალსავით გამომეცხადება თავისი მოძრაობით. ხმით...

- მჯერა, რომ შურთ. მეცა მშურს. ახლა მითხარი, რაც აქა ხარ, ეგრე თუ გიფდქრია

გინმეზე?

სოკრატე დუმდა, ქალს ნაზად უღიმოდა. ქალი ლოყით მის ხელისგულს მიეხუტა. AMPOSTENAC OLCIUMUMSONS

- ვიცი, არის ათასგვარი სიამოვნება. ერთ მათგანს ახლა განვიცდი...

- ჩემო სიხარულო, - ალერსით გამოეხმაურა სოკრატე და ყვითელ თმაზედ გადაუსვა ხელი, - მაგრამ ხომ შეიძლება მთელი სცენების ნახვაც! - ზელი მხარზედ დაადო, - ხელავ, ჩვენ წინ გზაა? შენ სახედარზედ ზიხარ, მე აღვირით მიმყავს, ასე ნელ-ნელა ავდივართ მთაზედ, ჩემი მზე სხივთ გვაურქვევს, ამ სხივთაგან ჰაერში ალმური ტრიალებს - გრძნობ, როგორ გვთბილა?

- გგრძნობ, - წყნარად მიუგო ქალმა და შეეცადა, რომ ოდნავი შერხევითაც კი არ გაეფანტა სურათი, - ჩვენ ჰუდიში მივდივართ, შენი ვენახი ისე მწვანეა, ხუჭუჭი, ფოთლებში დამკრახული მტევნები შემალულან... ყოვლის უფრო დიდი მტევანი ჩემთვის

მოწყვიტე. რა ტკბილი წვენი აქვს! აი სწორედ ახლა ვგრძნობ...

ასე წნავდნენ ოცნებებს, წარსულის ყოველ წვრილმანს იგონებდნენ.

"გახსოვს? - გაგონდება?" ეინ გამოთქვამს ენით, რა ბედნიერებას გვანიჭებს მშვენიერი მიმოგონება! და დიდხანს ეიდოდნენ ერთად სიზმარეულ სინამდეილეში, ვიდრე მეციხოვნემ არ გამოუცხადა: შეხვედრის დრო ამოიწურა.

- რა მოგიტანო?

- gs6s.

- რა? დანა? რატომ?

სოკრატემ ცბიერად გაუღიმა:

- რა იფიქრე - ძარღეთ გაღაეიჭრი? ო, არა! ვიდრე შენ ჩემთან ივლი, ჰაღესთან წასელა არ მინღა. ღანა საჩუქურთმებლად მინღა, ღა რამოღენიმე რცხილის ნაპობი წამომიღე - ეზოში რომ ყრია. სხვა იარაღნიც ღამჭირღება...

- ხეზე საკვეთად?

- ტრიერი ჯერ ღელოსშიც არ ჩასულა. რამდენი დროა! კრიტონს უთხარი, ესოპეს იგავ-არაკნი მომიტანოს, - გაიცინა - იქნებ გაელექსო. ამ სიბერეში მოლექსეც უნდა გავხდე... როგორ ფიქრობ, მელეტზედ კარგად ეერ მოვახერხებ?

- ღღესვე ვეტყვი კრიტონს.

ერთმანეთს გადაეხეივნენ და მირტო სწრაფად გავიდა, რომ სოკრატეს იმისი თვალები არ დაენახა.

3

სოკრატეს საკანში მნახველნი მოზღვავღნენ, ერთბაშაღ აავსეს იქაურობა. კრიტონმა ესოპეს იგავნი გაუწოდა - მთელი გრაგნილი.

- გამაოცა შენმა სურვილმა. აჰა.

- მინდა ლექსთა შეთხზვა ვცადო... რას იტყვი?

- ღიღებული აზრია, - კრიტონი ბედნიერია, რომ სოკრატე აქაც კი ეჭიდება სიცოცხლეს, - დაიწყე!

როცა ხვევნა, მიმშვიღობება, მოკითხვა ღასრულღა, აღმოჩნდა, რომ ყველა სოკრატეს გარშემო იჯღა ღა მარტო ის იღგა ფეხზეღ.

- კარგი გინმეები გართ! - თქვა ფედონმა; - თვითონ დავსზედით, მთავარი პირი კი

Babbas.

- ეს მთავარი პირი დგომას მიეჩვია, - მიუგო სოკრატემ. ასინაქმერფასნო, გამიგეთ, აზლა მოაკარი პირნი თქუნა ხარო.

სტუმრები ახალ ამბავთ აყრიდნენ:

11226日高比

- ათენი შენთა ბრალმღებელოა მიშართ რისხვაშ აღავსო. ანიტენ გამხას სასმარაბოვენ. მირს ანიტეო! - გაჰყეირიან ქუჩებში და აგორაზედ...

-ზარაუი მამაონი ტრაბაზობდა, შავი კენჭი ჩავუგდეო, შენზედ ამბობდა, და ისე

სცემეს, რომ მინ საკაცით წაილეს...

- ჩემო ძვირფასო სოკრატე! აუცილებლად გაგათავისუფლებენ! - აღტაცებით შეჰყვირა აპოლოდორემ.

სოკრატე უსმენდა, უსმენდა. ეცინებოდა:

- აი, თქვე საგვარელო ბაგშვნო, თქვენა, რატომ იწამებო თავს? ის მოხდა, რაც უნდა dridheshager.

- არ უნდა მომხდარიყო! - აღმოხდა პლატონს. - თავად გადაიკიდე ნაფიცნი!

- ხაყვარელო პლატონ, სასამართლოში ხომ ხუთასი ნაფიცი იყო, და მე მართლა იმდენად ის კი არა მსურდა, რომ მოვწონებოდი, არამედ იმათი სინდისის გაღვიძება მინდოდა, იმ ჩალზში იმავ განგაშის გაღვიძება მინდოდა, მე რომ სულს მიღრდნის. სასამართლომ უფრო მეტი შემძღვნა, ვინემ სანაცვლოღ მიეეც...

- აგრე ცოტა გიღირს სიცოცხლე, ძვირფასო მოძღვარო? -ჰკითხა პლატონმა.

სოკრატემ მიუგო:

- შენა, პლატონ, და შენცა, აპოლოდორე - ჯერეთ კიდეე მეტად ახალგაზრდანი ჩართ, ამიტომ გგონიათ, რომ ყოვლის უფრო საშინელი რამ სიკვდილია. მაგრამ ჩუმთვის სიკვლილზედ უფრო უარესი ის იქნებოდა, რომ სასამართლოზედ სულ სხვა რამ მელაპარაკა, კინემ მთელი ჩემი სიცლებლე კლაპარაკობდა.

შემოვიდა სოკრატეს თავვანისშცემელი, ღრმად მოხუცი არქედემე, რომელიც კრიტონის სახლში ღამის დარაჯად მსახურობდა, კალათით საჭმელი და ღვინო მოიტანა.

სოკრატე გადაეხვია:

- როგორ მიხარის შენი ნახვა, ჩემო ბერიკაცო! - გაიცინა. - მით უმეტეს, აქ ისეთი კაცი მოხეული, კისაც ბერიკაცმა ბერიკაცი შემიძლია რომ გიწოლო! ოთხმოცდაათისა bs6, s6s?

ჯერ არა, ძვირფასო სოკრატე, მაგრამ მალე ვიქნები.

აპოლოლორემ თანაბრად გაანაწილა საქმელი: შემწვარი თევზი, ქაშაყი, მოხრაკული ცხვრის ხორცი, თაფლიანი ღვეზელი, ჯინჯილა, ზეთისხილი, ლელეი...

კამის დროს საუბარი გაიმართა.

სოკრატემ თქვა:

- პლატონი მართალია, მე რომ სასამართლოზედ შეცრუა, თავის დაძერენა მეცადა, ახლა ათენის ქუჩებში თავისუფალი ვივლიდი, მაგრამ ის სოკრატე აღარ ვიქნებოდი, რომელსაც იცნობთ. ის იქნებოდა სხეა საცოდავი სოკრატე მოგეწონებოდათ იმისთანა მოძღვარი? ალბათ იტყოდით: უკეთუ იმან უარყო თავისი თავი, განა ჩვენ კი არა გვაქვს იმის უფლება, რომ დავიცვათ თავი ყველაგვარ მელეტთაგან, ანიტეთაგან და მათთა მსგავსთაგან, ვინაც იქნებ იმათ შემღგომად გაჩნდნენო?

- მაჰატიე, - შესთხოვა პლატონმა.

კრიტონმა ფიალა ღვინით აავსო და სოკრატეს გაუწოდა. ღანარჩენო ტოლჩაში დაუსხა, რომელიც ჩამოატარეს.

სოკრატემ მოსვა და თქვა:

- ვითომ სოკრატეს ასამართლებდნენ? საერთოდ აღამიანს ასამართლებდნენ? ო, არა! სიკედილი მიუსაჯეს სიმართლეს - აი რატომ არის ათენი აღშფითებული. პატიოსან აღაშიანს არ შეუძლია უსიმართლოდ ცხოვრება. და ათენელთ და ამტკიცეს, რომ პატიოსნების გაგება ჯერეთ არ დაუკარგაეთ. - ღვინო მოსვა და განაგრძო: - ფიალით შხამის მოწოდება - კი ბატონო, მაგრამ სიმართლის მოკვდანებაშ ულსა აქეს ამის თავი?

- აწ იმედი გაქვს, - უთხრა კრიტონმა, - მაგრამ თავი უნდა დაიცვა და არ მიენდო

ძალმომრეობას!

სოკრატემ ხელი ჩაიქნია:

- თქვენ სულ ჩემს იმედს გაიძახით და შეშინებულნი მიმზერთ, მე კი ჩვენი საზოგადოების იმედზედ გელაპარაკებით. აი რაზედ უნდა ვწუხდეთ, ზალხს ემანდ ყოვლის უფრო უარესი უბედურება არ დაატყდეს: დამონება მრავალი წლის მანძილზედ!

ერთმანეთს გეირილს არ აცლიდნენ:

- ისევ მაგ საშინელ სიტყვებს ლაპარაკობ! ათენის დამონება?!

- რა, არ მოხდარა თუ რა? - შეედავა სოკრატე. - დამონებაა ოცდაათი ტირანი, ქონების კონფისკაცია, სიკვდილით დასჯა, მთელი გუარების მოსპობა... მაგრამ იხინი ჯერ კიდევ ბერძენნი იყვნენ, ის ლისანდრეები და კრიტიები, შეიძლებოდა კი, რომ უცხოელნი ყოფილიყვნენ, თანაც დიდი ზნით მოსულნი! მაშინ, თავად მოგეზსენებათ, ტირანია მოგვახვიეს თავზედ ოლიგარქოსთ. რა გგონიათ, ახლა არ იკრიბებიან ოლიგარქოსნი თავიანთ ჰეტერიებში, არ აწყობენ შეთქმულებებს, დაფიცული არა აქვთ ათენის დემოკრატიის მოსპობა? არ იკითხავთ, ახლა ვის უხმობენ შემწედ და სელის ამპჭორობლად? განა ოდენ სპარტას? განა ისევ არ გაისმის სხვაღასხვაგვარნი სმანი? უცხო ხმანი, უცხო მხარეთაგან... ისინი სადღაც დასაკარგავში გაისმის და იქავ იკარგებიან, მაგრამ სულთა შიგან შფოთისა და ქაოსის კვალსა ტოვებენ...

სოკრატეს სიტვების გამოძახილი კეღელთ აწვღებოდა, როგორც სინათლისკენ

გასახვლელის მაძიებელი ფრინველის ფრთები.

ანტისთენემ ქუშად წართქვა:

-დანგრეულია ეკონომიკა, დარღვეულია ზნეობაც. რა უფრო უარესია? არ ვიცი. ერთი განპირობებულია მეორით. შენ, სოკრატე, გულგატეხილობას მიკიჟინებ, მაგრამ მე არ შემიძლია ღუმილი იმაზედ, რისაც შიში მაქვს, უკანასკნელ ხანს ათენი ისეა ღაჭრილი, რომ ეშიშობ განკურნებას.

მოწაფენი გაოცებულნი მიაშტერდნენ სოკრატეს, ისინიც შეშინებულნი ჩანღნენ. სოკრატემ ხელისგულნი ნელა ამოატრიალა და ისე დაიჭირა, თითქოს შიგ რაღაცა

mbbosm:

- რამღენაღაც მახსოვს - ღა ზოგ თქვენგანსაც ახსოვს, - ოლიგარქოსთ მოახერზეს ძალაუფლებისკენ გაჭრა. თქვენა გგონიათ, იმიტომ რომ ძლიერნი იყვენ? არა, ძვირფასნო! იმიტომ რომ ათენის ღემოკრატია ორჯერვე ღასუსტებული იყო. ღღეს რა ზღება? როცა კანონთ პატივს აღარა სცემენ, როცა უხაზღვრო თავისუფლების ჩახელით ძლიერი ჩაგრავს სუსტს ღა არავითარ ღაბრკოლებას არ აწყღება, - მაშინ, ჩემო კარგნო, აღარც მე მწამს, თითქოს ამაში იყოს, როგორაც ზოგიერთნი ამტკიცებენ, ჩვენი ღროის ძალა. ჩემის აზრით, ამაშია იმისი საშიში სისუსტე, - ხელები მეგობრებისკენ გაიშვირა. - რატომ ვართ მე და თქვენ აგრე მტრულად განწყობილი სოფისტიკის მიმართ, რატომ ვესზმით თავს სოფისტიკას, ვინც არ უნდა გამოდიოდეს იმის სახელით - უბრალო ვინმე თუ ყოვლისშემძლე მბრძანებელი! განა ოღენ რიტორიკული ხელოვნებით ტკბობისა გამო? განა კამათში გასავარჯიშებლაღ! არა, მეგობარნო: იმიტომ რომ სოფისტიკა ოლიგარქოსთა იარაღია! და მოვალენი გართ, რომ ამ იარაღს ჩვენი შევაგებოთ!

- ჩემის ფიქრით, - თქვა პლატონმა, - სოფისტიკის უდიდესი ბოროტება ის არის, რომ არაფერ წმინდას არა ცნობს და ახშობს ადამიანის ყეელაგვარ სულხერ ახმაფრენას. ანგრევს კარგს და აღიდებს ცულს.

სოკრატემ აწონ-დაწონა ანტისთენეს სიტყვები და ისიც-რაც პლეტენმეთქვა.

- ყმაწვილნო, სუყოველნი კარგად ხელავთ, რის დანახეყებნ-ძურემედე ვარ, საფრთხეს! ბრძოლა კი ამ საფრთხესთან მხოლოდ იმას შეუძლია, გინაც იცის, რაც არის ეს საფრთხე და სურვილი აქვს, რომ ებრძოლოს. ღემოკრიტე ბრძანებს: აღამიანი იგივ პატარა სამყაროაო. დიადი აღმოჩენაა! და შრომაც დიადი უნდა ამ სამყაროს მართვას, რამეთუ პატარა კია, მაგრამ მაინც სამყაროა. ანტისთუნემ ბრძანა, ათუნის ჭრილობები განუკურნებელიაო. მე არ ვიზიარებ ამ აზრს, მაშინ აბა რაღა საჭირონი ხართ თქვენ, თქვენი მომავალი მოწაფენი, და კიდევ იმა მოწაფეთა მოწაფენი? იარეთ, ასწავლუთ აღამიანთ: შეიცანით თავი თვისი, metamoelte, შეიცვალენით, გაუკეთეხლით.საერთოლ, - ხოკრატე გამხიარულდა, სახე გაებადრა, - ჩემის აზრით, აღამიანი თავად არის თავისი ბედის მჭედელი, ამიტომ მწამს, რომ ადამიანს თავისი ხალხის ბედის მჭეღლობაც ძალუძს.

სოკრატე თვალდახუჭული იწვა; თვალის კუთხიდან ლოყაზედ ცრემლი დაუცურდა. შემოვიდა მირტო. სმინავსო, იფიქრა. სანდლები გაიხადა, ფეხშიშველა მივიდა საწოლთან. ფებებთან კითარა ღაუღო; ფუთა, რომელშიც ხის ნაჭრები და საკვეთი ხელხაწყოები ეწყო, ძირს დადო.

მსუბუქად, ოდნავ შეეხო სოკრატეს გაშიშვლებულ მკლაკს, მოეფერა. სოკრატემ იგრძნო, მიხვდა, მირტო მოვიღაო, მაგრამ ბედნიერების წუთის გაჩანგრძლივება სურდა

ღა თავი მოიმძინარა.

ქალმა წყნარად წაიჩურჩულა:

- ქვეყნად აღარავინა მყავს, ვისაც შენსავით ვეყვარებოდი, ძვირფასო. რაოღენი ბედნიერება მომანიჭე, - ლოყაზედ ნაცრემლარი შენიშნა, შეშინდა, ხმამაღლა ჰკითხა:

სოკრატემ თვალები გაახილა წამერთ, შეიგრძნო მთელი ის სილაშაზე, მირტო მას ერთს რომ აკუთვნებდა ღა გაუღიმა:

- ვტირი ,მაგრამ სწორედ ამ წუთას გარ ძალზედ ბედნიერი.

- მერე ეს ცრემლი? - ტუჩებით მოსწმინდა.

- ცრემლი? არც შემიმჩნევია. საწყენია, რატომ მეტი არ დამდინდა, რომ კოცნით მოგეწმინდა.

- ჩანს, კილევ რაღაცა გტკივა, არა?

სტკივა. სოკრატეს ქსენოფონტი წამოაგონდა. ო, როგორ უჟარდა, ამაოდ არწმუნებდა, კიროსთან სპარსეთში ნუ წახვალო; არ გაუგონა ქსენოფონტმა. ფელფოს ორაკულს დაუჯერა. საღ არის ახლა?... მორჩა, ერთმანეთს ვეღარ ნახავენ... მაგრამ სოკრატემ გაუღიმა მირტოს და უთხრა:

- ეს ქვის სასახლე, გოგონი, ჰუდის ვენახი როდია, არც ჩვენი პატარა ეზო და არც

აგორაა... აქ მზე არა მყოფნის.

- აი, თურმე რატომ გდენია ცრემლი...

- ო! ჩემო კითარა! როგორც ყოველთვის, მიმიხვდი სურვილს. თუმცა სიტყვა არ დამცდენია... - სიმებს თითები გააყოლა.

მირტომ ფუთა მიაწოდა.

- დანაც? - მირტოს შეხედა. - ჩემი დარდი ადარა გაქეს, არა?

- არა. მე ყოველდღე დავდივარ - ეგეთ მწუხარებას არ მომაყენებ: ნუმც მოვსწრებივარ.

- მართალი ხარ, ახლა მესიზმრა, ეითომ ქსენოფონტი ათენში დაბრუნდა და უეცრად ვიგრძენი, რომ აღარ მძინავს და შენ ჩემთანა ხარ.

- მაშ იცოდი, რომ აქა ვარ? გაიგონე ჩემი ჩურჩული?

- გავიგონე.

მირტომ თვალებზედ ხელები აიფარა.

niii eenac Clemmmii sas

- ნუ ბრაზობ, რაც წაიჩურჩულე, იმან ბედნიერი გამხადა, - სოკრატემ ქალის ხელები სახეზედ მიიხუტა. - შენთან ერთად ჩემთან შემოდის ყოველივე მშვენიერი და წმინდა, რაც ათენშია. - მირტომ ხელი გადაუსვა, მოეფერა. - მე ხელსაყრელ მდგომარეობაში ვარ, - გაიცინა სოკრატემ, - ვისაც უსამართლოდ მოექცნენ, ის მეტ თანაგრმნობას იწვევს, ეიდრე ვინც მშვიდად ცხოერობს.

მირტომ მღელვარებით წარმოთქვა:

- ათენელნი ნანობენ ნამოქმეღარს, მაგრამ სინანული ცოტაა. შენი თავი არავისთვის არ უნღა წაერთმევინებინათ...

- ეჰ, მირტო, - მხიარულად მიუგო სოკრატემ, - მე და ათენი სამუდამოდ ერთ არსებად ვართ შეკრულნი, რაც არ უნდა მოგვივიდეს გინდ იმას და გინდ მე. მე ჩემი თავი მთლიანად შევძღვენი ათენს და ჩემი სიცოცხლის უკანასკნელ დღეებში იმისგან უფრო მეტს ვღებულობ, ვიდრე მე, ერთს, შემეძლო, რომ რაიმე მიმეგო მისთვის. გულარხეინობა მისურვე, მირტო.

მაგრამ მირტოს არ ეარხეინებოდა.

- ეგრე იმიტომ მელაპარაკები, რომ შენი სიკვდილი აღვილად გადამატანინო, საშინლად არ მეჩვენოს. მაგრამ მე მინდა რომ შენი სიკვდილი შენც საშინელი გეჩვენოს და შენთა მეგობართაც! მე მინდა, რომ შენც დაიცვა თავი იმისგან და იმათაც დაგიცვან იმისგან!

- ნუ ღარღობ, გოგონი. ისინი უკვე ზრუნავენ მაგისთვის. ანტისთენემ სამართალში

მისცა მელეტიც, ლიკონიცა და ანიტეც. სამივეს გაასამართლებენ.

მირტომ გაიხსენა, როგორ უხმობდა ქსანთიპუერინიებს.

- მაშ კიდეე ვიქნებით ბედნიერი?

- რატომ უნდა გაღავიწყვიტოთ იმედი? - გაიღიმა სოგრატემ - აღამიანს უფრო იმედოვნება მართებს, ვინემ სასოწარკვეთილება.

გარეღან ფეხების ბრახაბრუხი მოისმა. მირტო შეკრთა, წასასვლელად განემზადა.

- ჰაირე, ჩემო ძვირფასო!

და გიღრე მძიმე, რკინით შეჭედილ კარს მიაღწევდა, მირტომ სულ უკან-უკან იარა, რათა უკანასკნელ წამამდე ეღიმა სოკრატესთვის.

5

წმინდა ტრიერი, შავად გაფისული, წითელი სურინჯით შეღებილი, დელოსს უახლოვდებოდა. აფრების ბერვა-ბერვით ზურგქარი მოაცილებდა. ორსავე ქიმთან სამ

რიგად ისხდნენ მეხოფენი და გრძელ ნიჩაბთ ზომიერად უსეამდნენ.

სოკრატეგაშინაურდა. იმისმა სახელგანთქმულმა "სააზროვნომ" დილეგის საკანში გადაინაცვლა, სადაც ცხოვრება ისევე გაცხოველდა, როგორც ოდესდაც პატარა ეზოში მარმარილოს ლოდებს შორის ღუდდა. მეგობარნი და მოწაფენი ყოველივე საუკეთესოს სძღვნიდნენ, რასაც კი შოულობდნენ, და ისიც ძველებურად ესაუბრებოდა. ყოველდღე მოდიოდა მირტო. ათენელნიც მოდიოდნენ თუნდაც იმისთვის, რომ სოკრატეს დილეგთან

მდგარიყვნენ და ესმინათ კითარის ნაზი აკორღები, კლდეში მაღლა გამოკვეთილი

ხვრელიდან რომ აღწევდა. ზოგიერთნი ამ დროს ცრემლად იღვრებოდნქნა

ერთხელ მეციხოვნემ სოკრატესთან ახალგაზრდა ქალი მიიყვანა, ტრელსაც სახე ლაჟვარდოვანი აბრეშუმით ჰქონდა დაფარული. ქალმა საბურველი ჩამობზანა/ ღაიჩოქა და ხელზედ კოცნა ღაუპირა სოკრატეს. სოკრატემ წამოაყენა: ერ 1935 ულე る自る際自角のおよう

- Bodshees!

- გახსოვარ, სოკრატე?

მშვენიერი რამ იყავ იმ ღამეს დედაშენის სახლის ბანზედ. ოღეს ალკიბიადეს ჩაუკარდი გულში, და ისევე მშვენიერი ხარ ახლაც. რა კარგია, რომ მოხვედი. მაგრამ რატომ ღედაც არ მოგყვა? თქვი, თქვი, რა მოხდა, ძვირფასო?

- კიცი, მიწყივ სიმართლე გიყვარს, - ტიმანდრამ თვალები დახარა, - ჰო, დედაჩემი

უკვე მშვენიერი აღარ არის, აღარ უნღა, რომ დაგენახვოს.

- გაი, რა უგუნურნი ხართ. დიაცნო, ოქვენა გგონიათ, მამაკაცო ოღენ გარეგნობა მოხწონთ თქვენი. თეოდატა იმ სილამაზის პატრონი იყო, რომელსაც დრო-ჟამი კი არ აკნინებს, არამედ უფრო სრულყოფილსა ხდის.

- ღედაჩემის მაგივრად მე გწირავ მადლს. იმას უწინდებურად უყვარზარ და პატივსა

acaab.

სოკრატემ კრიტონის მოტანილ ღვინოს წყალი შეურია. თვითონაც დაისხა და ტიმანდრასაც დაუსხა.

ქალმა სასამართლოზედ ჩამოაგდო სიტყვა.

- კითომც ახალგაზრდობას რყვნიდი! და პირველად თითქოსდა შენგან გარყვნილ ახალგაზრდებში ალკიბიადეს ასახელებდნენ, რაც განსაკუთრებით მძიმედ დააწვა სასწორის პინას. - ტიმანდრას აღშფოთების ცეცხლი მოუღო, თავისი ნატიფი ხელი მაგრაღ მოუჭირა სოკრატეს ხელს, - იცი, რა მოხდა იქ, ჰელესპონტთან?

იმისმა ნელსურნელებამ საკანი სააბო სუნით აავსო. სოკრატე აღელვებული უყურებდა მშვენიერ, მაგრამ ღატანჯულ სახეს. ვერცხლის ღიაღემით შეკრული თმის სიშავეს

უფრო ამკვეთრებდა სახის სიფერმკრთალე-

ტიმანდრამ აუწყა სოკრატეს, როგორ მიჰქროდა ამხედრებული ალკიბიადე ღამით, ქარიშხალში, ათენის ფლოტის თაეკაცებთან, რომელთა ესღენ ცუდად შეერჩიათ ღუზაზედ სადგომი ადგილი.

- მან იცოდა, აფიცებდა, ევედრებოდა... იმათ კი გემზედ არ აუშვეს, ძაღლსავით გამოაგდეს! მშობლიური ათენის ფლოტის ხსნა უნდოდა და იხხნიდა კიღვც! - აქვითინდა უნებურად ტიმანდრა, - იმისთვის რომ ყური დაეგდოთ, არც ეგოს-პოტამოსი იქნებოდა და არც ის საშინელებანი, რაც ამ ეგოს-პოტამოსს მოჰყვა!

- მოხარული ვარ, რომ ეგ გაეიგონე - და მჯერა შენი.

ტიმანღრამ მავეღრებელი მზერა მიაპყრო.

- აპატიე მკეღარს... უბეღური აღამიანი იყო, დევნილი ვნებათაგან და მტერთაგან, მაგრამ კეთილშობილი- ხშირად მეტყოდა ხოლმე: მხოლოდ სოკრატეს წყალობით იმარჯუბს ჩემში ბოლოს და ბოლოს სამშობლოს სიყვარულიო.

- მე ღიღი ხანია შევუნდე იმას, ტიმანდრა.

ქალი ადგა. სოკრატეს გადაეხვია.

- შენი ბრალმდებელნი სამართალში მისცეს. მე წავალ არქონტ ბასილევსთან და დიდის ფიცით გეტყვი ყველაფერს, რაც აქ გითხარი ალკიბიაღეზედ. არ შეიძლება შენი უსამართლოდ დახჯა.

- ეგრე მოიქეცი, ტიმანღრა. ძალიან კარგი იქნება, თუ ხალხი ხსოვნაში ალკიბიაღეს

საუკეთესო ღა ნათელ თვისებებს შემოინახავს.

ტიმანდრა გაოცებული მიაშტერდა:

- სოკრატე! შენ მკვღარ ალკიბიადეზედ მეტს ფიქრობ, ვიდრე საკუთარ თავზედ?

ათუნის ტრიერმა ღუზა ჩაუშვა ღელოსის ნაესაღგურში, სადაც უკვე ბდგა რეიდზედ მთელი ელადის ყოველი კუთხიდან მოსული უამრავი გეში. ნაპბრზედ გადავიდნენ ტაძრის ქურუმნი, ულამაზესი ქალიშვილნი და ჭაბუკნი, ბერიკაქნი, ხლესანწაულში მონაწილეობისთვის ამორჩეულნი. აქ მოეყარათ თავი მუსიკოსთვს, კითარის, ქნარისა და ავლოსის დაკვრაში შეჯიბრი რომ უნდა გაემართათ, აქვე იყვნენ მომდერალნი და პოეტნი. ეს უკანასკნელნი იმისთვის მოსულიყვნენ, რომ ხალხის სამსჯავროზედ გამოეტანათ თავიანთი ოდები და პაენები. და აქაე ნახავდით ფლეიტისტთა, მოცეკვავეთა მთელ გუნდებს, რომელთა ხელოვნებაც განსაკუთრებულ ელვარებას მიანიჭებდა აპოლონის დღესასწაულს.

ნაფიცთა კენჭისყრით არჩეულ ხუთასთა სასამართლოს წინაშე წარდგნენ პოეტი მელეტი და ორატორი ლიკონი. ამასწინანდელი ბრამდებელნი ახლა თეითონ იყვნენ ბრალდებულნი.

ანიტე სასამართლოზედ არ გამოცხადებულა, ზღვის გაღმა გაიქცა. დაუსწრებლად

გაასამართლეს.

მთავარი ბრალმდებელი - მაღალი ,წარმოსაღეგი მამაკაცი, ასკეტის სახე რომ აქვს ღა თვალებში შეურიგებლობის ცეცხლი უღეივის, ანტისთენეა.

დელოსის დღესასწაული აპოლონის წმინდა ჭალისკენ პროცესიით დაიწყო. ძველი ჩვეულების თანახმად, ღმერთს სისხლიანი მსხვერპლი შესწირეს. წესის ამსრულებელ ქურუმს მთლიანად თეთრი ემოსა და თავს ჭრელბაფთებიანი გვირგვინი უმკობდა. საკურთხეველთან სამსხვერპლო დეკეული მიიყვანეს, რქებმოოქროვილი და აგრეთვე ჭრელბაფთებიანი. თავსა და კისერზედ ქურუმთ ახლაღგალეწილი ქერი გადააყარეს, თავზედ ბღუჯა ბალანი შეაკრიჭეს და ცეცხლში ისროლეს.

დაღუმდა აპოლონის მადიდებელი და მისიგ მსასოებელი ქორო. ბრბო უსიტყვოდ უყურებდა, როგორ გაუყარა ყელში გრძელი დანა ქურუმმა დეკეულს, როგორ მოედო აქაფებული სისხლი საკურთხევლის ფილებს, როგორ აგროვებდნენ ამ სისხლს წშინდა

ჭურჭელში.

ანტისთენე ბოლცომის ნაპირზედ იღგა და გზნებითა და რისხვით ლაპარაკობდა:
- ვინ არის ეს ანიტე, რომელსაც ღღუს ასამართლებთ, ათენელნო? თქვენ, რა თქმა
უნდა, არ დაგვიწყნიათ, რომ ერთხელ უკვე იყო სამართალში მიცემული, ვინაიდან
იმისი მიზეზით, როცა სტრატეგობდა, ათენელთ ბრმოლა წააგეს პილოსთან!
გაასამართლეს, სიკვდილი ელოდა, მაგრამ არ დასჯილა! მსაჯულნი მოისყიდა და
მაროლმსაჯულებას გაექცა! ახლაც, სოკრატეს საქმეშიც, ვერ მოისყიდიდა ზოგიერთს
თუ რა? - ოღონდ იმისთვის კი არა, რომ სოკრატე უსამართლო სამართლისგან ეზსნა,
არამედ, პირიქით, იმისთვის, რომ უსამართლო სამართალი აღსრულებულიყო! განა არ
გესმოდათ, როგორ გაჰყვიროდა ათენის ქუჩებში მელეტი, სიმთვრალისგან
გამოშტერებული, ანიტემ სოკრატეს წინააღმდეგ მომისყიდა და გასამრჯელოს აღარ
მაძლევსო?სოკრატე სასამართლოზედ თავს არ იცავდა: იმიტომ რომ დაცვა არ ეჭირვებოდა.
ბრალს იქითა სდებდა - და იცოდა, რისთვისაც სდებდა! რამეთუ ანიტემ სოკრატეს
სასამართლო არა ათენის გულისთვის, არა ხალხისა და უქონელთა გულისთვის,
არამედ მზოლოდ და მხოლოდ თავისი მუცლის ტეიეილისთვის მოუწყო! თავად განსაჯეთ:

განა შეეძლო ორსახოვან ანიტეს მშვიდად ძილი? დიახ, სოკრატე კი არა, ანიტეა ორსახოვანი! ერთი, დათაფლული სახე, ხალხისკენ აქვს მიქცეული, მეორეთი კი, აგრეთვე დათაფლულით, სოფისტთ, ანუ ხალხის მტერთ უღიმის! გარხაენეთ, ვინ აირჩია სოკრატეს ბრალმდებლად! სოფისტმა ლიკონმა! ან იქნებ სოფისტთა მოწოდება ქაოსისკენ, თეითნებობისკენ, ანარქიისკენაც კი - ხელსაყრელია აფენისთვის?

ანტისთენე ბოლცომის ნაპირზედ იღგა და გზნებითა და რისჩვეთვდაპარაქობდა...

აპოლონის საკურთხეველზედ ღორის ბარკალთ აშიშხინებდნენ, წყალნარევი ღვინით პკურებულს ყვითელი კვამლი, დამწვარი ხორცის სუნი სასაკმევლეთა შიგან აბოლებული არაბული ნელსურნელების საამო სუნს ერთვოდა, და ნიავს ხალხთან მიჰქონდა, ლაჟვარდისფრად მოელვარე, ბავშვის თვალებსავით სპეტაკ სივრცეში აჰქონდა.

სახით აღმოსავლეთისკენ მიბრუნებული ხალხი ხელებს ცაღ აღაპყრობდა და ისე შეჰღაღადებდა აპოლონ ნათელმხილველს, სიცოცხლისა და წესრიგის მცველს, დაე, აწ

და მარაღის ჰფარავდეს ელადას!

გაისმა გალობა, მოცეკვავენი როკვას მოჰყვნენ ფლეიტების ხმაზედ.

A HOLD THE CONTRACT OF THE PARTY OF THE PART

სოკრატეს მეგობართ დიღის ჯაფით გაიკაფეს გზა ბრბოში, რომელიც ციხეს შემორტყმოდა. სენაკი საგსე იყო ათენელთა ძღვენით: მწვანე რტოებით, ყვავილებით, ღვინით, ტკბილეულით...

კრიტონმა, მეგობართა შორის ყველაზედ ხნიერმა, აპოლოდორეს - ყველაზედ უფრო ახალგაზრდას- ნება მისცა, რომ ეუწყებინა სოკრატესთვის სასამართლოს შეღეგი.

აპოლოდორე მირს დაეშვა, მასწავლებელს ფეხებზედ მოეხვია და აუწყა:

-მელეტს სიკვდილი მიესაჯა, ლიკდნსა და ანიტეს - განდევნა. მაგრამ სასამართლოს შიშით ზარდაცემული ანიტე ათენიდან გაიქცა. შენ დიდად კმაყოფილი უნდა იყვე, ჩემო ძვირფასო! როცა დელოსიდან გემი დაბრუნდება, მოკვდება მელეტი, და არა შენ!

სოკრატეს სახეს ჭმუნვა არ მოსცილებია. სასამართლოს გაღაწყვეტილება, ცხადია, ახარებდა, მაგრამ ის იმაზედ ფიქრობდა, რა კავშირი იყო ეგოსპოტამოსის ტრაგედიის შემდეგ ათენის თავზედ დატეხილ უბედურებასა და მისთვის და მელეტისთვის გამოტანილ ორივე ტრაგიკულ განაჩენს შორის.

- პატარძალივით ვზივარ აქ ვარღებში, ოღონდ სიძე არა ჩანს... აბა, ჰე, ქორწილის სტუმარნო, საქმეს შეუღექით. გასინჯეთ, ნაჩუქარ ღვინოთაგან რომელი უკეთესია, და

ერთად დავლიოთ.

ისინი ელოდნენ, სოკრატე ალბათ მოგვეთათბირება, როგორ დაიხსნას თავიო, მაგრამ მან წართქვა:

- ჩემგან ხშირად გესმით - ყველას ვურჩევ, ვისაც კმაყოფილება უნდა, დაიცვას ჩემი გამორჩეული სოფროსინე. მაგრამ აწ მინდა, რომ ჩემი მგზნებარება გიანდერძოთ. არ შეგეშინდეთ- კიცი, რასაც ვამბობ. იმას ნუ უყურებთ, რომ პლატონი იღუშება. მე ანდერძად გიგდებთ ჩემს მგზნებარებას: იყავით მგზნებარენი, ოდეს ადამიანთა უბედურების მიზეზთ ააშკარავებთ. იყავით მგზნებარენი, ოდეს ადამიანის სრულყოფას ცდილობთ. ხალხს ეშმაკობა კი არა, სიბრძნე ასწავლეთ, რადგან სიბრძნე სათნოების ღვიძლი დაა.

- აღარ ვიღუშები, ძვირფასო, - ჩაურთო პლატონმა,

 ჟინიანობა არ გიყვარს, - ჩაიცინა სოკრატემ, - კეთილშობილი ჭაბუკი ხარ, პლატონ. მართალია, ჩემი ხათრით შუბლი გაგეხსნა, მაგრამ მაინც მეტისმეტად ჭირვეული გეჩვენები. ვერ გამომაპარებ. პლატონს შეპასუხება უნდოდა, მაგრამ სოკრატემ დაასწრო:

- ახლავ ღაგიმტკიცებ, რა ჭირვეულიც ვარ. ანტისთენემ სასამართლო იმ აღამიანთა ღასასჯელად განაწყო, ვინაც ღამამცირა, მაღლობა კი საქმაოდ უცნაურად უნდა ვუთხრა. მის ღაცრეცილ ლაბაღას ღღეს გუშინღელზედ უკეთესად ვხედავ,/- ჩანს, ყველას უნდა ღაანახვოს, რომ ფუფუნების სიძულვილში მე მბაძაეს ანტისთენე, ანტისთენე, მიუტევე თვალთა ჩემთა, მაგრამ ხეღვენ: შენი ღაცრქტილს ლსამაღიდან გულმედიღობა იყურება!

პლატონი გაწითლდა. ესეგვარ მადლობას ანტისთენესთვის ნამდვილად არ ელოდა.

მაგრამ თვითონ ანტისთენემ გაიცინა:

- შენი გესლიანობა, სოკრატე, კი არ შეურაცხყოფს, არამედ ამაღლებს სულს!

მაღლობა, ანტისთენე! - უთხრა ხოკრატემ. - მაგრამ აი, რარიგ მავსებენ ძღვნით!
 განაგრძობდა ხოკრატე და ათენელთაგან ნაბოძვარს უჩვენებდა, - რით მოვიპოვე ამდენი მეგობარი, გამოიცან! ხომ არა გგონიათ, რომ ჩემთა მოთხოვნილებათა კრძალულებით? პირიქით: სიშმაგითა და შეუპოვრობით, რითაც ყოველდღე ჩემი გამაქვს. აბა, რომელი ღვინო ამოირჩიეთ? ესა? - მოსვა - კარგი არჩევანია. სურნელოვანია, მოტკბო, კაცს ნეტარებას მოჰგვრის, საყვარელი ქალის კოცნასავით.

ღაიწყეს სმა. ერთიმეორეს აწვლიღნენ ჩაფრუცებს, ჯამებს.

სოკრატემ კიღევ მოსვა, პირი გააწკლაპუნა, გაიღიმა:

- გადაიღეთ, თამამად, გადაიღეთ ჩემი სიშმაგე, ოდეს ადამიანის შინაგან ბუნებას იკელევთ, ოდეს ცთომილებას უკიჟინებთ, რათა გამოსწორების გზაზედ შეაყენოთ. ნუ გაასულელებთ, ზარდეთ, ვინცა ხელში ჩაგივარდებათ -დაე იცოდეს კაცმა ცხოვრება - ხელისგულები მიუშვირა გარშემო მყოფთ. - ცხოვრების ცოდნა უდიდესი ხელოგნებაა, მეგობარნო. უწინარესად საკუთარ თავში უნდა გაერკვე, მერე იმათში, ვინაც შენ გარშემოა, ბოლოს კი მტერს უნდა ეძგერო - ლღონდ არცროდის არ უნდა დაკარგო კარგი განწყობილება. დემოკრიტეს ევთიმია, ძვირფასნო, ერთ-ერთი საფუძველია ცხოვრების ცოდნისა!

- მაგრამ ყველაზედ უფრო რთულიც არის, - შენიშნა პლატონმა.

- დიახ, ყველაზედ უფრო რთულია. სოფისტნი ახლა სხვადასხვა ცოდნას ავრცელებენ, მაგრამ უპირველესი იმათი საზრუნავი ეშმაკობის სწავლებაა. დროებით წარემატებიან კიდეც - თქვენ კი, ძვირფასნო, ცხოვრების მასწავლებელნი უნდა გახდეთ, და თქვენი წარმატება წარუვალი იქნება.

- შენი არ იყოს, მეც ქვისმთლელი ვარ, სოკრატე, - აღელვებით ალაპარაკდა აპოლოდორე.- ნუთუ უნდა მივატოვო ხელობა? მე კი სწორედ ახლა დავიწყე შენი

გამოქანდაკება, სოკრატე, და ეს სამუშაო ფრიად მახარებს.

- მაგ კითხვაზედ, ჩემო კარგო, არცვის არ შეუძლია პასუხის გაცემა, თვითონ შენ გარდა, ხოლო შენს მასწავლებელს - მით უფრო. შეიცან თავი შენიო, ქაღაგებს დელფოს ორაკულის ნასიბრძნი. ჩაუკვირდი, ამ ორი საქმიდან რომლისთვის უფრო იწვის არსება შენი. ხდება ხოლმე ორივ საქმისთვის ერთნაირად იწვის. მაგრამ იშვიათად იბადება იმოდენად ნიჭიერი ადამიანი, რომ ერთის გულისთვის მეორეს არ დააკლოს რამე.

პლატონმა ნელა წართქვა:

- რაც შემეხება მე, გაღაწყვეტილი მაქვს, ლექსთ შეთხზვას თაეს ღავანებებ, ფილოსოფიას გავყვები. ხოლო ათენში თუ ვერ ეპოვე საკმაო სიმშვიღე ღა უშიშროება, საღმე სხვაგან ღავემკვიღრები, ოღონღ ამ ჩემს ტრფიალს კი არცროღის მივატოვებ.

სოკრატემ დაფნის რტო აიღო, ფურცელი ხელში მოფშვნა, მომწარო სუნი იყნოსა. მცირე ღუმილის შემდეგ ისევ ამეტყველდა - უმალ ხუმრობით, ვიდრე მართლა ღამშვიღობების ნიშნაღ:

-ანდერძად გიტოვებთ, მეგობარნო, ჩემს საბებიო ხელოვნებასაც. კარგა/ჯ/მეფეხსენებათ, რა ხელოვნებაც არის. აქ უკვე მეტისმეტი გულმოდგინება სჯობს, ვიდე შუაგზაზედ გაჩერება.

- მაგას გპირღები, - გზნებით მიუგო ანტისთენემ, - უკეთუ ისკმდანლობაში ისე გულმოღგინედ მოგბაძე, რომ ჩემზედ ამბობენ, გლახაკისგან მხოლოდ იმით განსხვავდება, ხელი არ გაუშვერიაო, ახევე გულმოდგინებით მოგბაძავ ხხვა ყველაფერშიც,ხოკრატე.

- იგულმოდგინე, ანტისთენე. იმის სწავლა, თუ როგორ უნდა ლამაზად ცხოვრება,

არცროდის ზედმეტი არ მოგივა.

აპოლოდორე ხარბად უყურებდა დაფნის რტოს, სოკრატე რომ ათამაშებდა.

სოკრატემ რტო ჭაბუკს გაუწოდა, ოინბაზურად ჩაუკრა თვალი მეგობართ და მხიარულად განაგრძო:

- ანღერძად გიტოვებთ აგრეთვე ჩემს ცბიერ დემონიონს, რომელიც ციკუტის კარგ მესამედად ღამიჯდა. უკეთუ იმის ხმა მესმის მე, კაცს, რომელშიაც არაჩვეულებრივი არაფერია, მაშინ დაუჯერებელია, რომ იმისი ხმა სხვათაც არ ესმოღეთ. ყური მიუგდეთ და უწინარესად შინაგან ხმას ეთათბირეთ. - სოკრატემ მზერა გაიმკაცრა და პლატონს ჰკითხა: - ჩემს აზრს კარგად თუ ადევნებ თვალყურს, პლატონ?

- დიახ, - მიუგო პლატონმა, - მაგრამ რატომ არის, ძვირფასო, რომ დღევანდელი

ღღის ამბების შემდეგაც ისე გველაპარაკები, თითქოს გვეშშვიდობებოდე?

**სოკრატემ ფართოღ გაშალა ხელები და ღიმლმა სახე გაუბადრა:** 

-ეჰ, ჩემო კარგნო! განა როდისმე გვქონია ამღენი საბაახო დრო, რამღენიც აქა

გვაქვს? უნდა გამოვიყენოთ - ხომ იცით, რა გაუმაძღარი ვარ ამ საქმეში!

პლატონს ღრმა ნაოჭები გაუჩნდა სიგრძიე შუბლზედ. სოკრატე ბევრს ეცადა, რომ შეენიღბა თავისი სიტყეის აზრი,მაგრამ პლატონი მიუხვდა, რომ ის გამოსამშვიდობებელ სიტყვას ამბობდა; მიუხვდა: მოძლვარი მძიმე შიშს მოეცვა, ვათოუ ჩემთა მოწაფეთ ზურგი შეაქციონ ყველაფერს, რაზედაც ვესაუბრებოდიო...

პლატონი ჩამხვდარი იყო ამ შიშს. სრკრატეს საუბრების მეთოდი იყო თავად წინასწარ გაუთვალისწინებლობა. უნდოდა, რომ ყველა თავისით მისულიყო ამა თუ იმ დასკვნამდე, და თუ მოწაფე გზას ვერ პოულობდა, სოკრატე შემაგულიანებელი კითხვებით

ეშველებოდა.

უკვე ათ წელზედ მეტი იყო, რაც პლატონი თვალს აღევნებდა, როგორ აიძულებდა სოკრატე ყეელას, რომ დამოუკიდებლად გაეკვლიათ გზა გაუგებარ ამბებში, ხავსმოდებულ წარმოდგენებში, ცრუმორწმუნეობასა და სხვა ათასგვარ უღრანში, - გაეკვლიათ გზა როგორც თავისი თავის, ისე მთული საზოგალოების მიმართ ახალი შეხელულებებისაკენ, ამგვარი მეთოდი დიდად ხიბლავდა პლატონს. გაღატანაც კი უნდოდა თავის შრომებში, რომელთაც უკვე ამზაღებღა. ამასთან თავის ამოცანაღ მიაჩნდა, რომ მწყობრ წესრიგში მოეყვანა ყველაფერი, რაც რამ ოღესმე სოკრატესგან მოესმინა, ღა ამრიგად სამყაროს იმისეული გაგება თავის საკუთართან შეერწყა.

პლატონი სიამოვნებით აკვირდებოდა ფილოსოფოსობის ამ სოკრატესეულ მეთოდს. აზრებს, რომლებსაც ამკვიდრებდა სოკრატე ელინურ სამყაროში და ელადის საზღვრებს გარეთაც, ჩშირად ის თან აახლებდა ირონიას, ხუმრობას, არცთუ იშვიათად ენაგესლიანობის გვარიანი წილითაც, და ხდებოდა ხოლმე, რომ თითქოს მეთევზე იყო

და თავის მსხვერპლს ნაპირზედ ამოგდებული თევზივით აფართხალებდა.

სოკრატესთან ურთიერთობა ყოველთვის ძლიერ აღაგზნებდა პლატონს. ეს ბერი ჯადოქარი ძლიერ უღელვებდა სულს, და მერმე მღელვარება ესე პლატონს შინ მიჰყვებოდა. გვიანობამდე ვერ მშვიდდებოდა ხოლმე, ფიქრში განაგრძობდა საუბარს,

იწერდა, ასწორებდა სოკრატესთან გამართულ დიალოგთ.

თავისი პოეტური მგზნებარებით, აზროვნების დამოუკიდებელი მხვლელიბბო პლატონი ღღითი დღე ეუფლებოდა სოკრატეს. მოძღვარს კი არ აჯაბნინებლა თავს, არამეღ უკვე

თვითონ ჯაბნიდა მოძღვარს.

სოკრატე მეგობართა თანა მორთმეულ ღვინოს რომ შეექტერდა, პარდაპირ არ მიმართავდა პლატონს, არც ზედ უყურებდა - და მაინც დღეს უპირატესად პლატონზედ ფიქრობდა. ის დიდად აფასებდა პლატონს, გულით შეპხაროდა ამ ახალგაზრდა მოწაფეს, რომელიც დაუოკებელი ალკიბიადეს სრული საწინააღმდეგო პიროვნება იყო. თუ თავაშვებული ალკიბიადე ბავშვობიდანვე აოცებდა და აღიზიანებდა ათენს თაეისი განუსჯელი საქციელით, პლატონი სიყრმიდანვე დინჯი, მშვიდი იყო, ბევრს ფიქრობდა - ეს კიდევ არაფერი - რაც არ უნდა ეთქვა, ეწერა ან ეკეთებინა, ყველაფერში თავისი განსაკუთრებული მომხიბლაობა და სიმწყობრე ჰქონდა.

ათენი ამ კაცის სახით დიდ პოეტსა და მოაზროვნეს მიიღებსო, თავის თავს ეუბნებოდა

ხოკრატე.

საკანში ბინღი ჩამოწვა. ყვავილები და ტოტები უწყლოდ ხმებოდნენ, მოტკბო სურნელებას აფრქვევდნენ.

სოკრატე ნეტარებაზედ ლაპარაკობდა.

- ნეტარება იმ აზრისგან, რომ შენ უკეთესი ხღები ღა უკეთეს მეგობართ იძენ, - აქ იმისი მზერა პლატონის მზერას შეხვდა, - ერთ-ერთი უზენაესი ნეტარებაა...

სოკრატე პლატონს ნიჭს უფასებდა. ზომიერი სიტყვით და პროზით აზრის ისე

მშვენიერად შემოსვა შეუძლია, რომ ყველა აღტაცებით ხვდებაო.

მე კი? - თავის თავს ეკითხება სოკრატე. - მე მზოლოდ დავდიოდი ქალაქში და აქეთიქით ვფანტავდი ჩემთა აზრთ... ცოტა იმას, ცოტა ამას, იმის მინედვით,. საით უხვეედა ლაპარაკი. მაგრამ თვითონ არაფერი არ ჩამიწერია აღამიანებზედ ჩემი ნაფიქრალიდან.

მეშვიღე ათეული წელი მიიწურა, ხიკვდილის მუქარამ თავს ღამიარა და ასე ხელცარიელს მომისწრო. თავი გავეცი და - არავითარი იმედია იმისა,მომავლისთვის ღარჩება თუ არა რამე იმისგან, რაც შევიცანი. მე მრავალი ასობით აღამიანისთვის დავიქუცმაცე თავი, მაგრამ რომელ მათგანს ეცოდინება, რა გარ ღაუქუცმაცებელი? ფელას ვუწილადე ჩემი არსების ნაწილი. მაგრამ არავისთვის არ მიმიცია თავი მთლიანად. იქნებ პლატონს უნდა მივცე? იმას, ვინც ახლა განაცხადა, რომ თუ საკმაო სიმშვიდესა და უშიშროებას ვერ აპოვნინებს, ჩემს ათენს მიატოვებს? მეც ხომ არ მიმატოვებს?

სოკრატე დიდი ხანია ფიქრობდა, პლატონი პირდაპირ მნთქავსო, თითქმის ტკივილით შეიგრძნო მან ეს დღესაც. და თავისი გადმოკარკლული თვალებით რომ უცქეროდა,

თავის თავზედ ჩაფიქრდა.

სასამართლოზედ ეს პირველად მოუვიდა, ახლა მეორედ დაემართა: დავსუსტდი, დაეჩაჩანაგდი. და აი ჩემს წინაშეა პლატონი. ახალგაზრდა, ცოდნას მოწყურებული, რომელიც იმისთვის ემზადება, რომ ქვეყნიერება მკვდარი წერტილიდან დაძრას. სოკრატემ გაიხსენა პლატონის მტრული ანდა იქნებ აგდებული დამოკიდებულება ქსენოფონტის, სიმონის, ანტისთენეს მიმართ. სოკრატე თავის თავს ულმობელ კითხვებს უსვაშდა.

არა, პლატონი არაფრით არ ჩამოუკარდება ჩემთა ამ მოწაფეთ, და არა აქვს საფუძველი ეჭვიანობისა, მაგრამ არც საერთო ენა აქვს გამონახული, და აკი აშკარადაც აგრძობინებს ამას. მაგრამ თუ იმათთან არავითარი ურთიერთგაგება არა სურს - ეითომ კარგად ესმის ჩემი?

უეცრად თვალთ დაუბნელდა - უფრო მეტად, ეიდრე საკანში ბნელოდა. თავისი თავის კითხუებით წვალებას მოეშვა. იცოდა: იმ დროში, სიცოცხლის აღსასრულამდე რომ დარჩა, პასუხს ვერ იპოვნიდა.

პლატონმა შეამჩნია, რომ სოკრატეს თვალებში შუქი ჩაუქრა, შთამაგონებლად

უთხრა:

- რა მაღლობელი ვარ, ჩემო სოკრატე, რომ მასწავლე აღამიანით მეცადინეობა! ასე ღაბეჯითებით, ცოტა არ იყოს და, აკვიატებულად, შენამდე ეს არაგჩნუქნ#311- ხელი მოხღენილი მოძრაობით აკროპოლისის მხარეს გაიქნია. - ოლესლიც მეირფასო, ქეისგან მშვენიერების ქალღმერთნი გამოკვეთე, შემდეგკი წლების განმავლობაში აქანდაკებდი უკვე არა ქალღმერთთ, არამედ სულიერად მშეენიერ აღამიანთ...

- კარგად ნათქვამია, - შეაქო კრიტონმა.

- მხოლოდ ნათქვამია, - ჩაურთო სოკრატემ. - არა! არა მხოლოდ! - აენთო აპოლოდორე.

მაგრამ ჰლატონს ჯერეთ არ დაესრულებინა სოკრატეს ქება.

- შენ მიაგენი აღამიანის სულს, ღრმაღ ჩაძირულს, ძველი ჩვეულებებით ღამძიმებულს, პატივმიუგებელსა და ფასღაუღებელს. შენ აღმოაჩინე სილაშაზე სულისა - აღმოაჩინე ჩემთა პაპირუსთათვისაც...

შემოვიდა მეციხოვნე, შემოიტანა სანათი.

ഇന്നാ.

კრიტონი პირველი აღგა.

- კი, მივდიკართ.

სოკრატემ - ახლა სახე განათებული ჰქონდა - პლატონს ხელი მხარზედ დაადო:

- დიდი რამ არის სილამაზე ხულისა, უკეთუ სული ლამაზია, მაგრამ ბევრად უფრორე მეტია სიღუხჭირე მახინჯი სულისა. არიან კაცნი, რომელნიც ამტკიცებენ: ამ შემთხვეეაში გერაფერს გახდები, ეს ბედისწერაა, ღმერთთა ნებაო. თქვენ კი, ჩემო საყვარელნო, მუდამ ის ილაპარაკეთ, **რ**ღმ შველა ამ საქმეშიც შეიძლება - სათნოების სწავლა შესაძლებელია!

7

სოკრატესთან ცხოვრების წლებში ქსანთიპემ ყოველი იმისი ნაბიჯი შეისწავლა, როცა ის დილ-დილაობით პატარა ეზოში გამოდიოდა ხოლმე, და მისი დაპატიმრების

დღიდან მან ქმრისგან დაქნილი ბილიკებით იწყო სიარული.

ცივი წყლით რომ სახეს გაიგრილებდა, ქსანთიპე ჯერეთ ამომავალ მზეს შეეგებებოდა, მერე არტემიდესთან მიღიოდა. იყო შემთხვევა, ქალს ხწყინდა, სოკრატე ქანდაკებას მუხლს რომ უკოცნიღა, - განსაკუთრებით მას შემდეგ. რაც ქმარმა უთხრა, იმიტომ კი არა ეკოცნი, რომ ქალღმერთია, არამეღ იმიტომ, რომ მშვენიერიაო. სოკრატე უბნობდა, ყოველ ახალ ღღეს არა მარტო მზეს, არამედ მშვენიერებასაც უნდა მივესალმოთო.

ქსანთიპეს ჯანმრთელობას სასიკეთო პირი არ უჩანდა. ძლივს მიმოდიოდა მარმარილოს ლოღებს შორის, ბარბაცებდა, ლოღებს ეჭიღებოდა ღა როგორც ქმარმა

იცოდა, ისიც თავის თავს ელაპარაკებოდა ხოლმე.

აქ უიმისოდ ყველაფერი ძველდება. ქვები სიგლუვეს კარგავენ. გალავანი ინგრევა, გამაგრება უნდა. აი ლამპროკლე რომ... ეჰ, ის მაწანწალა ჰაპას გაურბის, სწავლა არა ხურს, სულ პალესტრაში გღება უნდა თავისთანა ეშმაკებთან ერთად! სირბილში გაჯიბრების მოწაღინეა... უსაქმობაში გაჯიბრება უჯობს! დიდი წელმოწყვეტილი ვინმეა - იქნება ჭკუაში მაშინ მაინც ჩაკარდეს, სამხედრო სამსახურს რომ მოილევს... იქ რა ხმაურია? სოკრატეს ამბავი ხომ არაფერი მოაქვთ? არა, მეზობლებთან არიან...

ქსანთიპეს სუნთქვა უჭირდა. მაგრამ ლოგინში არ ჩაწოლილა, მირტომ რომ

გაუშალა, სახლის ზღურბლზეღ ჩამოჯღა. საწოლზედ თეთრი საღღესასწაულო პეპლოსი

ეგდო. ქსანთიპემ ხელში აიღო - ლამაზი ქარვის ბალთა ებნია,

მირტომ თავისი პეპლოსი კი მიჩვენა, მაგრამ ბალთა - არა. ნეტავი, ვემ აჩუქა? სოკრატესთან ცხოვრება აღვილი არ იყო, თუმცა, ბევრად უფრო მშვენიერი ჩანდა, კიდრე ახლა, როცა ის გვერდით აღარა ჰყავდა. რომ გავთხოვდი, მირტოს ხულა კიყავი. მირტო ახალგაზრდაა. ლამაზია. მიმალავს. რომ სოკრატე უყვარს. მან ხიზარული შემოიტანა ჩვენს ყოველდღიურობაში, გამრჯე ქალია, მეხმარება, მაგრამ მაღიზიანებს... ნუთუ ვერა გრძნობდა, როგორ მიმძიმდა, როცა ვახშამზედ ხელხ ხელზედ უსვამდა სოკრატეს? მერე თვითონაც რა ნაზად ექცეოდა. მე ისე ნაზაღ არცროდის მომქცევია. ან იქნებ დამავიწყდა? ყოველდღე დადის დილეგში იმასთან და მდემარე ბრუნდება, თუ იმის ზმა გაიგონა, ჩემი ხმა თითქოს აღარც ესმის...

ჭიშკარში ღააბრახუნეს. რა ბრახუნია! ქსანთიპე გაჭირვებით წავიღა კარის გასაღებად,

ჭუჭრუტანაში გაიხედა და ურდულს რომ სწევდა, ბუზღუნი დაიწყო:

- რა ბრახუნი ატეხე! თითქოს თავში ჩამიჩაჩქუნე...

- მაპატიე, ქსანთიპე! თებეღან სიმია და კეგეტი ჩამოვიდნენ... - მიახარა მირტომ.

- მერე რა, გიჟო?

მირტომ საწოლთან მიიყვანა ქსანთიპე, ძალით დააწვინა.

- გულზედ სველი ტილო დაგადო? იმ ძირების ნაყენი დაგალევინო, მკურნალმა ერიქსიმაქემ რომ გამოგიგზავნა?

- არაფერი არ მინდა, - მოუჭრა ქსანთიპემ, - სულერთია, ვერაფერი ვერ მიშველის,

ძალიან კარგად იცი. გუშინ ერიქსიმაქე იხეთი სიბრალულით მიყურებდა...

- ხალხი უფრო მძიმე სნეულებისგან იკურნება, შენც მოიკეთებ, ქსანთიპე, აი ნახავ!

- კარგი, მოეშვი შენს ნუგეშინისცემას, მოდი, თხა მოწველე.

ქაფქაფა რძე რომ ღალია, ქსანთიპემ ჰკითხა: - რაო, რა თქვი სიმიასა და კებეტზედ? მახსოვს, მოვიდოდნენ ხოლმე, მომიტანდნენ ათას რაღაც-რაღაცებს - სავარცხელს, სანღლებს, პრიალა ვერცხლის სარკეს... - ქსანთიპემ მოგონებას გაუღიმა. - შემწვარი ცხვარიც მოჰქონდათ ხოლმე, პაშტეტი, ყველი, გამტკიცული პური... სოკრატე მუდამ ზომაგადასულობასა და ღორმუცელობაზედ ელაქლაქებოდა, თვითონ კი ორი კაცის ოღენს მიირთმევდა, სულპირს აწკლაპუნებდა... ნუ გეშინია, არაფერი ეშლებოდა, ჰო, რაო სიმიამ და კებეტმა?

მირტომ მღელვარებით გადასცა არქედემოსის ნათქვამი:

- სახეღრები კი არა, ცხენები მოუჭენებიათ, გაიგე? და მაშინვე კრიტონთან მისულან. ახლა იქ არიან და ბჭობენ, რა მოვიღონისძიოთო. ათენელთ იციან, რომ სახჯელის უმადლესი ზომა სოკრატეს უსამართლოდ აქვს მისჯილი. სიმიას და კებეტს კი უმცირესის მიღწევა უნდათ! დიდი ჯარიმის გადახდას ეპირებიან! - მირტო მეცხრე ცაზედ იყო. გამოისყიდიან! დაგვიბრუნდება!

- რაკი ეგრეა, – უოხრა ქსანთიპემ, - მიღი, შეიხეღე იმის ოთახში. ეგონებ, აბლაბუდებით

არის სავსე...

- არა, ყოველდღე ვალაგებდი...

- აჰა, მაშ ყოველდღე იქ დაძერები არა! - ის იყო ცეცხლი უნდა დაენთო ქსანთიპეს, მაგრამ მოლბა ღა წყნარაღ ღაამთავრა, - მირტო, ძვირფახო, წყალი გააცხელე, თავი დამბანე... ნუ დამზარღები!

მირტომ დაბანა ქსანთიპეს თავი, მზეზედ გაუმშრალა, ვარცხნა დაუწყო.

- რა გადახარევი თმა გაქვს!

- ვითომ? - და ოცნებიანად ღასძინა: - სოკრატე ამბობდა, შენისთანა მდიდრული თმა მთელს ათენში არავის არა აქვსო.

სულ ტყუილად მოიჭრნენ ათენში სიმია და კებეტი. მნათა მთაც რომ ღაედგათ, ჰელიეათა განაჩენს მაინც ვერ შეცვლიდნენ. მითუშეტეს, ვინ ჩამოიყვანდა უმაღლეს ზომას უმცირესამღე, ანუ ფულად ჯარიმამდე!

სიმიამ და კებეტმა ვერ გაბედეს მოძღვართან ცუდი ამბით მისელა. ცონის/ნაცვლად

ისეგ კრიტონს მიაღგნენ.

nertachat - ფიქრიც კი საშინელია, რომ აგრე უძლურნი ეართ! - შესმაზა-კებქტებებს

- პირდაპირ მაკანკალებს სოკრატეს ბედის გამო, - თქვა სიმიამ.

-მეც, - დაუდასტურა კებეტმა.

კრიტონმა კი თქვა:

- ჩემი შიში, მეგობარნო, იზე დიდია, რომ აღარც კი მეშინია!

- რა გინდა, რომ ქნა? - ჰკითხა კებეტმა.

- იმის საჩსნელად მხოლოდ ერთი გზაღა რჩება: გაქცევა.

(გაგრძელება იქნება)



# cologa and anamankn

## modulon

and 366 apros 3560409



### മറമാമായാര

გთხოვთ მიეუტევოთ გისაც გულგრილად გვერდს კერ აუვლით, არ ჩატარდება ვის გარეშეც დღესასწაული. ვისაც ექსპრესში, ღვთის ტაძარში ელის ნადიმი განსაზღვრულია სამოთხეში მისთვის აღგილი. Gobsbysk ogob, ხად მოუწევს მის გვამს დაკრძალვა, სადა აქვს ადგილ სამყოფელი Hob Voer szergadab. გთხოვო მიკუტევოთ კისაც ყველა ზღვა, მდინარეში გემები უცლის, შეუძლიათ ზღვებში თარეში, ვისაც უცნობი ანგელოზი

ანდა ცნობილი, შველას სთავაზობს ისე როგორც სიყრმის დობილი, შაგრამ თუ უცებ აიქაფეს პირი ზღვა—წყლებმა, უკუნ ღამეში ვერ მიაგნეს

კარებს საწყლებმა,
ვერც ზარის ღილაკს
იპოვიან ბნელში მგზავრები,
არ შეიწყალებთ
ზღვა არც ზვეწნით
არტ დაზავებით,
არ გამოჩნდება არც დროულად
ზღვაზე სხვა გემი,
რომ კვლავ დაბრუნდნენ
სასახლეში ნაცემ—ნაგვემნი
მაშინ ისინი განაგრძობენ
გზას საუფლოში
დაწერილი აქვთ განწირულებს
როგორც განგებით.

#### **%**3300560

ბინდისას ფროზილად მოცვიოდა ციდან ფანტელი, როგორც ყვავილი ცვივა ვაშლიდან. მსურს წლების მიღმა გავიტყუო დღე დღევანდელი, გადავიქროლო კგლავ ფროცბგაშლილმა. გავფრინდე სადაც თოვლის ფიფქებს ზეცა არ მალავს, მეც ვიფარფატო მათ ფერზულში, როგორც ფარკანამ.
მწუხრისას ფიფქი
ეხედავ ფრთხილად მიწას ეხება,
მწუხარე, დაღლილ გულს სწყურია
ვინმეს შეხვედრა.
არსაით ჩრდილი,
ველზე თოვლის სუდარა თეთრი,
თოვლის ფიფქები ცვივიან ფერხთით,
ცეკვავს ფანტელი
ვით ცრიდა, კვლავ ცრის,
მარტოდმარტოა როდესაც კაცი
ძნელზე ძნელია
ყურება ამ ცის.

## 372786330EM

ტყუილად ჰგონია
უჭკუოს, გონიერს
ერთნაირ პატიეში
არიან ორიეე.
ბედზე ერთნაირად
არიან გამწყრალნი
მდიდარიც, ღარიბიც,
ბატონიც, საწყალიც.
ის ვინც ზის ციხეში
ან სჯიან საჯაროდ,
ან ვისაც არასდროს
უნახავს სამსჯავრო.

ცალხელას ან გისაც მკლავი აქვს ორთავეა — ემწეოს ან კენალ ექულე ექულე ექულე ექულე ექულე ექულე ექულე ექულე ეკორიდან უარით. ისიც ვინც ბრძანდება ძეირფასი სტუმარი. უფალო, ეს მე ვარ თუ ვინმე საწყალი, ჩვენზე ნუ იქნები ნურასღროს გამწყრალი.

## **ᲣᲨᲕᲘᲚᲝ ᲥᲐᲚᲔᲑᲘ**

მეფეო დუშან! შეუნდე ცოლებს ვინც ვერ მომაღლა ღმერთმა წყალობით. უშვილძირობა მიაგო ცოდვად, გაუცრიატა ყმაწვილქალობა. მეფეს ვერ მისცა ტახტის მემკვიდრე, ვერ იგალობა ჩვილის აკეანთან. ღმერთმა არგუნა ფუჭი სამკვიღრო, შეილის ალერსის წუთი წაართვა, ვინც იციაგა სიზმარ –ოცნებით სისხლში კვლავ უჩქეფს ჰანგი მდიდარი, ეის გულებშიაც ნაზად მდინარებს სიწმინღე ნამის, ხმები მღინარის. შენ შეიწყალე უშვილძირონი, ვინც ღეღურ გრძნობებს ვერ ეზიარა,

ვისაც აღელეებს, წვიმის შირონი, ხიბლავს ღლეები უნაპირონი. ასჯერ განცლილი წუთი მზიანი. მეფეო დუშან, ექმენ მოწყალედ! ვინც უხილველის არის მოწამე, ვისაც სიყრმიდან შემოეჩვია, თრთოლვა ვერხვების და ჰოეზია. ვინც მოიხიბლა მთვარის ნათებით, ჭირხლის და თრთვილის ბრილიანტებით. მოწვალედ ექმენ ჟანა დარკს, საფოს, წმინდა ტერეზას და ეფემიას. ვინც დიდ ოცნებებს ვერ შელევიან, შენ შეიწყალე მაკან–მაკანი, დალოცე მათი გზა და სავალი და ყველა მათი ჩამომავალი –და მეც მათ შორის...

#### 30150 103380501 230605

მკუნდე ვისაც
მკუდართა ხსოვნა
არა აქვს წესად
და მათ აჩრდილებს
ფიქრშიც არ მწყემსავს,
და აბლაბუდას სუსტი ძაფივით
ჩქარობს გაწყვიტოს სუსტი კავშირი,
გთხოვ მიუტევო იმ მეგობარს
ვინც არ აღირსებს
მეგობრის საფლავს
ალუბლის ხეს ანდა არყის ხეს.
გთხოვ მიუტევო ურმით მავალს
ანდა იმ მხედარს,
ვისაც მშობლიურ საფლავისკენ
არ სურს მიხედვაც.

ვისაც სიკვდილზე ფიქრიც კი ზარავს,
შეუნდე წყენა
ხვალის დღის ზვარაკს.
ისინი ჩავლენ საფლავში ძოწოლით,
თავს იგრძნობს როგორც გევნულე
სხვის მიწაზე გრძნობსეუცხოელდა
არც ნათესავი,
მოყვასი, სწორი,
არც მშობლიური ენა ცხოველი,
შეუნდე მათ ვინც
პროტესტს უცხადებს,
მოსალოდნელს თუ სიკვდილს უცაბედს,
ეისაც საფლავში უჭირს მარტოკას,
თითქოს ტყუილად მიესაჯოთ
მისთვის კატორდა.

### X5601350011532253330

მეფეო ღუშან! შეიწყალე საფლავი საძმო, ვინც ღღევანღლამღე გრილ მიწაში უცრემლოდ გაძლო. ვის გულისთვისაც თავს არავინ ცრემლით არ იკლავს, ვისი საფლავიც ახსენდება მხოლოდ ჯარისკაცს. მოწყალედ ექმენ სასაფლაოს ტკივილით ავსილს, ვინც იყო შენგან წყალობის და პატიკის ღირსი, საფლავები, ვით ფარაჯები საოცრად მსგავსნი ერთი მეორის მიყოლებით ღამღგარან მწკრივში. აქ ვერც ჩიტუნებს, გერც თვალს მოჰკრავ წყვილებს გზნებიანს, ირგვლივ ყვავები ღა ბილიკზე მხოლოდ ბზებია. მოწყალედ ექმენ, მეფევ,

ახლად გათხრილ სამარეს, ჯარისკაცული მწკრივებით ვინც ტკივილს ამრავლებს. გზისპირ მწოლ მხედარს სხვის მიწაზე ექმენ მოწყალედ, ვერ დაიტირა ვინც სოფლურად სოფლის მოზარემ, ვისაც შორს დარჩა მდინარე და ბილიკი წვრილი, და მათ სანაცვლოდ საფლავების ღამდგარა მწკრივი. მოწყალედ ექმენ შორეული დედების კვნესას, გისაც სამხრეთში, ჩრდილოვთში ელიან დღესაც, სასაკლაოზე ვინც გარეკა მამა ხელმწიფემ და გულისცემა უცხო ზეცის ჭერქვეშ შეწყვიტეს. არ მოკლებოდეს დე, მათ სულებს ცაში მზეობა, აღგეთ ღვთის მადლი საფლავს ქვეშ და საფლავს ზემოდან.

## ერეტიკოსი

გონება მომადლე საბრალო ერეტიკოსს, ვინც თავის სიმრავლით გიმღიდრებს სამეფოს, რომელიც იმაზე ოცნებით გაერთო, საწუთრო მის მხრებზე ჰკიდია საერთოდ. ვისაც სწამს რომ ღღემდე სუფევლა უკუნი, არ იყო მნათობი, მთვარე და ვულკანი, არც ჭირხლი, არც ჭალა, არც წელი ნიავი, არც თეთრი მწვერვალი თოვლ გვირგეინიანი, არ იცის რომ წყარო ჩქეფს დასაბამიდან და ამას არ უნდა მტკიცება თავიდან. გონება მომაღლე უგუნურ დიდებულს,

სიცრუის ბალიშზე მუდამ თავმიდებულს. ვინც ფიქრობს წინაპრებს არ ქონდათ საგხებით 50-11 არც წმინღა ტამრები, არც ოქროს თასები. შეუნდე ყმაწვილკაცს, უმეცარ ერეტიკოსს, თუ თვითონ არ იცის, იქნებ სხვას შეეკითხოს. რომელსაც ჰგონია თვითონ და სამზეო ერთად დარბოდნენ და ქვეყნის ზარ-ზეიმს გეღარ შეელევა ის აწ და მარადის, რომ ღღემდე ასეთი ძალა არ ჰქონია სიყვარულს მის გულში კოცონად ავარდნილს. შეუნდე, შეუნდე მიამიტ ერეტიკოსს, თუ თვითონ არ იცის, იქნებ სხვას შეეკითხოს.

## **%**Jans6380

არ უცხოერიათ მუხანათურად არც ჩემს წინაპრებს არც ღამის მეხრეს, ღასაბამიღან ღღემღე კაცურაღ მშობელი მიწის გადასარჩენად და სიმართლისთვის რჯიდნენ მარჯვენას. მე მტკივა მათი ყველა ტკივილი, მათი ღარღები ღამაქვს სასჯელად, თუ ყურს მისწვდება მიწის ყივილი მამული ლოცვად ხელებს აღაჰყრობს. ბრძოლის ველიდან სისხლისმიერ მმებს არ გამოვიხმობ უკან არასღროს. თუ მომძლავრდება ყიჟინა მტერთა,

ღაგეემუქრება მონის უღელი, საკუთარ მკერდით ყველანი ერთად მტერს დაკუხედებით ქედმოუხრელნი, გეტყვით მოკიდეთ ხელი იარაღს, გინდაც სიცოცხლე გექცეთ იარაღ. ნუ გაიკვირვებთ თუ ავცრემლდები, როგორ ტირიან ჩუმად ღეღები. მწვინს როცა ნერგებს უმტვრევენ ტოტებს, ნაღირს აგღებენ ბუნაგიდან, რომ ტყვიით მოკვღეს. ცოლოა ჩიტი მწარედ მტირალი, ჩამოშლილ ბუღეს რომ ღატრიალებს, მაგრამ ვერაფრით შეეურიგდები, თუ ბრძოლის ველზე მიაწვლენს ტყვია, ვისაც მოყვასი ან მამა ჰქვია. მიყვარს გულმშვიღი

ფარის რონინი. ბალახი მწვანედ გადაბოლილი, შევხარი ნიავს, სულ აფრაგაშლილს, მიყვარს ჩიტების ლიგლივი ცაში. არ დავიშურებთ გრძნეულ მარჯვენას თავისუფლების გადასარჩენად მაგრამ მე ვიცი, ქვლავ დავინანებ ერტენელე სიკვდილისათვის აღამი<u>გნე</u>ბსო ეტე

#### **3830683060 9333**

გაველრებთ ტახტწართმეულ გამგებელს, კისაც მარტოობა აგემეს. ვინც ღამის სიჩუმით გაბეზრდა და კენტად მიმჯდარა ტრაპეზთან. ფერნაცვალ ღვინოთი სავსენი წინ უდგას ფიალები, თახები, ღვინო ძმარდება და ძველდება, თანდათან სიცოცხლე ძნელდება. ღა თეთრი სამარილე წინაპრის მოვლილი, დგას ხელუხლებელი პირველი თოვლივით. ის ძვირფას სტუმრების თავშეყრას მოელის. თავშეყრა არაფრის შედგება რომელიც. ვისთვისაც სიკეთის არ იყო მოსურნე,

ის კეღარ იხილაეს ხუფრასთან მოხულებს.

მე ვითხოვ ყველასთვის განგების წყალობას, ეისაც ხეალ მოელის ასეთი წვალება, ვინც უწყის მიმწუხრის მწუხრი და ვაება, პირქუში ღრუბლების ქსელში ვინც გაება.

ყინულის სიცივე ბოგინობს ვის სახლშიც, ჩამქრალა ბუხარი, გაუწყრა ღვთის მაღლი. გავეღრებთ მათ ვის მუღმივი სტუმრები, მერცხლები არიან მკერღმოჩატულები!

#### 6363

დაიძინე, ჩემო ბიჭო,
იაგნანინაო,
სახლში მხოლოდ დავრჩით ორნი,
ცაზე არ სჩანს დაფიონი,
ვარდონანინაო.
არაფერი მირჩევნია
შენთან სიმღერასო,
მაგრამ საქმე ულეველი
რა გქნა კილევ მაქვსო.
მზემ თვალები გააჭვიტა.
ფიჩზს მოგიტან
ჭალა—ტვიდან.
დაიძინე, ჩემო შვილო,
საქმეს ხელი მივაშველო,

იაენანინაო!
მზე მოადგა უკვე სარკმელს,
ოქროს სზივებს ბაღჩას აკმეგს,
დაიძინე, ჩემო კარგო,
პირს ღიმილი დაიქარგე,
ვარდონანინაო.
ლავაში მაქვს დასაკრავი,
მისაზედი ხბო და კრავი.
საქონელი ბღავის მინდვრად,
მოატანა უკვე ბინდმა,
დამიბრიცვოს ლამის საქმემ,
შინ წყალი მაქვს მოსატანი.
დაიძინე, ჩემო კარგო, იავნანინაო,
პირს ღიმილი დაიქარგე, ვარდონანინაო!

## JEGGE APAGULEPE

nscaltera

ma6gilla 1205 30305635.

מבים ברו אני בנ בנו ניוו וביים מו אני

9.989

მან სიყრმიდანვე შემიყვარა —კერპი და ურჩი კეწაფებოდი მის საბოძეარს უმანკო ტუჩით, ის იღიმოდა, მე კი ჯერაც სუსტი თითებით ლერწმის ნასერეტებს დავურბენდი და სადიდებელ ჰიმნს ვაჟღერებდი; ხან კი, ღმერთთან ნაზიარები, ფრიგიელ მწყემსთა პასტორალებს გაწკრიალებდი, ხან რიჟრაჟიდან მიმწუხრამდე კრძალვით და შიშით მის გაკვეოილებს ყურს ვუგდებდი მუხების ჩრდილში და ზოგჯერ ისიც, ღვთაებრივი წყალობის ნიშნად, განმარიდებდა მყისიერად ხილულის მიჯნას, გაიელუებდა ჩემს ახლორე მისი სამოსი, გაღაიყრიდა მწყაზარ შებლზე ურჩად ჩამოშლილ ოქროს კულულებს უნაზესი ხელით ქალდმერთის, გამომართმეედა ავლს და ღვთიურ ბაგით ნახმევი ჰანგი სივრცეებს იტატებდა თრთოდა ლერწამი და ორთოდა ჩემი გულიც, ჩვილი და უმეცარი...

ნეტავი იმ დროს, ოღეს სიყრმის ჩემის ეღემი მანეტარებდა ტკბილი შვებით და იმედებით, რომ ბოლოს მაინც ჩამოყრიდა ტყვეობის ხუნდებს გონება ჩემი, ტრფობა ჩემი და სული უცებ მარადისობას შეერწყმოდა წარუწყმედელი... ეფიცავ—ამ რწმენით სულ იოლად მივატოვებდი მთელ დედამიწას; დიდის ჟინით და მონდომებით უძლურ კერპებსაც მივამსხერევდი ამა სოფლისას და განწმენდილი სული ჩემი ყოვლის ცოდვისგან, გაიმადლებდა ნეტარების უცხო მხარეში, სად არ სიკვდილი, არ ქვესკნელის ცხრო უარესი, არამედ სუფევს აზრი წმინდა და შეურყვნელი...

მაგრამ ამაოდ—ურწმუნობის მდრეკავს უღელი, მირევს გონებას და მიქარწყლებს ფარულ იმეღებს და სიკვდილის და ჯოჯოხეთის ლუკმად მიმეტებს... მაგრამ არც ენება, არც სურვილი, აღარცა აზრი? აღარაფერი? ნუთუ ოდენ კვალი ვარ ნაცრის? —ო, სიცოცხლეო, კვლავ შენ გესავ მიუსაფარი, სიკვდიმდე მენთოს გულში ჩემის ხატის ლამპარი!

DEPET COUNTY

როს მოკვდავთათვის მიილევა მიმწუხრის ჟამი, როცა ქალაქის ლურჯი თავანი თითქოს მოიხდენს გამჭირვალე საბურველს ღამის და მშვიდ სიზმრებში ღაისავანებს, მაშინ ეწვევა დათრგუნვად და ძლევად სიფხიზლე CLCIOPINIPAGIS ჩემს ქენჯნილ სულს და ვნება მბორგავი მაშინ შეუტეგს უძრაობას, მაშინ იღვიძებს გულს ჩამორგვილი გველის გორგალი: ოცნება ღვიეის და სამშვინეელს სევდით აღმიესებს შემონაქმედი მაცღური ფიქრის და აღბეჭდილი მოგონების ფრია გრაგნილზე მთელი წარსული ჩემს თვალწინ მიქრის და მე კკითხულობ ყოველ სტრიქონს ძრწოლეით და ზიზღით და სულს მიხუთავს მხუთრი ფიცხელი,

რომ აღარ ძალმიძს გარღახულში წარხოცეაც მისხლის

და კყვედრი ღმერთს და თავბედს ვიწყევლი.

ვნებანი ჩემი დავასამარე, გამოვიგლოვე ჩემი ცხოვრებაც, დავრჩი უმწეო თავის ამარა.და არც სიკვდილი მვუცხოვება,

ჩამოჭკნა სიყრმის ჩემის გვირგვინი, ეერ გაუმკლავდა ბედის ქარტეზილს. მწირი, ეული ჩუმი ქვითინით არარაობის ბჭეს მივაღექი—

ასე, გვიანი ზამთრის ბორიო, ოღეს ხეივნებს დაურბენს ქმენით, ააკანკალებს საღღაც ორიოდ ფოთოლს, ჩვმსავით უმწეოდ შთენილთ!... რად შემომიდექ ასე წყალუხვად, ცხოვრებავ, ძღვენო ამაოების, თუ კაცი ტანჯვას ვერსად წაუბეალ, ბედის სიმუზთლეს თუ ემონები?

ვინ მიხმო, ვისი ძალაუფლებით არარაობის მომწყვიტეს ბურანს, გნებით აღმავსეს და დამღუპველი შემომაპარეს ეჭვი და ურეა?

არც მიზანი მაქვს, არრას ვუსწ. გამიუცხოვდა გულიც, გონებაც ღა სულში ვითარ მწარე ქეძაფი ღუღს ქაოტური ერთფეროვნება.

# ᲐᲜᲓᲠᲔ**Ი ᲞᲚᲐ**ᲢᲝᲜᲝᲕᲘ

### 8 2 3 2 6 8 2 6 1

<u>რომანი</u> თარგმნა <mark>გემე პეპელაშ</mark>ველმა



ნიკიტა კოლოშინოს სკოლის სამზარეულოში იჯდა და ქათამს ჭამდა, ხოლო კოპიონკინსა და სხვა მეომრებს იატაკზე ეძინათ. ყველაზე ადრე ხონიას გაეღვიძა, ადგა, კართან მივიდა და დვანოვს დაუძახა. მაგრამ ნიკიტამ უპასუხა, დვანოვს წუხელის აქ არცა სძინებია, ალბათ წინ გასწია ახალ საქმეთა საკეთებლად, რალგან კომუნისტიაო. მაშინ სონია დარაჯ პეტრუშას სამყოფელში ფეხშიშველი შევიდა.

— რას წევხართ და რას გძინავთ, — თქვა მან, — როცა საშა აქ აღარ არის! კოპიონკინმა ტალი თვალი გაახილა; მეორე თვალი კი მაშინ გაეხილა, როცა

უკვე ფეხზე აღგა და ქუდიც დაიხურა.

—პეტრუშა, — მიმართა მან დარაჯს, მენ ყველას სამყოფი წყალი აადულე, მე კი წავალ და შუადღისას დავბრუნდები!.. წუხელვე რატომ არ მითხარით, ამხანაგო? — უსაყვედურა სონიას. — ის ყმაწვილი კაცია: თავქეიფა — სადმე ველზე ჩაიფერფლება, თანაც დაჭრილია. ახლა ალბათ სადღაც მიაბიჯებს და ქარი

თვალებიდან ცრემლებს აყრევინებს და სახეს უსველებს...

კოპიონკინი ეზოში თავისი ცხენისკენ წავიდა. ტანსრულ, ზორზოხა ცხენს ადამიანის ტარებაზე უფრო მორების თრეგა ეაღვილებოდა. იგი პატრონს და სამოქალაქო ომს მიეჩვია, ახალ ღობეებს კვნეტდა, სახურავების ჩალას ღრღნიდა და მცირედითაც კმაყოფილდებოდა. მაგრამ საკმარისად რომ გამძღარიყო, ტყისპირი მთლიანად უნდა ჩამოეკორტნა და ჭულზე პატარა ტბორი ამოეხვრიპა. კოპიონკინი თავის ცხენს პატიესა სცემდა და დაფასების მხრივ მესამე რიგში აყუნებდა: როზა ლუქსემბურგი, რევოლუცია და შემდეგ ცხენი.

– გამარჯობა, პროლეტარულო ძალავ! – მიესალმა კოპიონკინი უხეში საკვებით

ზეღმეტაღ გამაძღარ, აქოშინებულ ცხენს. — როზას საფლავზე წავიღეთ!

კოპიონკინი იმ იმედითა და რწმენით სულდგმულობდა, რომ ყოველგგარი საქმიანობა, ყოველი გზა მისი ცხოვრებისა უსათუოდ როზა ლუქსემბურგის საფლავთან მიიყვანდა. იმედი გულს უთბობდა და ყოველდღიური რევოლუციური საგმირო საქმეების აღსასრულებლად აღძრავდა. ცხენს ყოველ ღილით როზას საფლავისკენ წასვლას უბრძანებდა, და ცხენიც სიტყვა "როზას" ისე მიეჩვია, რომ ჭენების შეძახილად მიიჩნევდა. როგორც კი "როზას" ბგერებს გაიგონებდა, უმალვე ფეხებს შეარხევდა, სადაც გინდა ყოფილიყო, თუნდ საფლობში, თუნდ დაბურულ ტყეში, თუნდ თოვლის ნამქერთა მორევში.

როზა-როზა! – გზადაგზა ღროგამოშვებით ბუტბუტებდა კოპიონკინი და

ცხე აც ზორზოხა სხეულს ძაბავდა.

— როზა! — ოხრავდა კოპიონკინი და შურდა იმ ღრუბლებისა, გერმანიისკენ რომ მიილტვოდნენ: ეს ღრუბლები გადაუვლიდა როზას საფლავს და იმ მიწას, როზას ფეხსაცმელთა ნაკვალევი რომ აჩნდა. კოპიონკინის გუმანით ყველა გზა და ყველა ქარი გერმანიისკენ მიემართებოდა და თუ იქით არ მიემართებოდნენ, სულ ერთია, მაინც დედამიწას ირგელივ შემოუვლიდნენ და როზას სამშობლოს მიაღწევდნენ.

თუ წინ გრძელი გზა ეღო და მტერი არ შემოეყრებოდა, კოპიონკინი უფრო

ძალუმად, უფრო გულფიცხად ღელავდა.

მწვავე ნაღველი გულში უგუბდებოდა, შემთხვევა კი არ ეძლეოდა, რომ გმირობა

ჩაედინა და ეული სხეულის წყურვილი დაეოკებინა.

— როზა! — საბრალობლად წამოიყვირებდა კოპიონკინი და ცხენს აურთხობდა; უკაცრიელ ადგილებში ტიროდა, მსხვილი ცრემლები ბლომ-ბლომად სცვიოდა და

მერე სახეზე თავისით აშრებოდა.

პროლეტარულ ძალას, ჩვეულებრივ, გზა კი არა, საკუთარი სხეულის ჩიმძიმე ქანცავდა. ცხენი მდინარე ბიტიუგას ხეობის მღელოებზე გაიზარდა და ხანდახან, როცა სამშობლოს მრავალნაირი ტკბილი ბალახი გაახსენდებრდა, მედაკშლილს ლაშებიდან დორბლი სცვიოდა.

— ღეჭვა კიღევ მოგესურვილა? უნაგირიდან ჩაეკითხებოდა კოპიონკინი. გაისად შამბნარში ერთი თეით შეგიშვებ სათალალოდ, მერე კი პირდაპირ საფლავზე

წავიდეთ...

ცხენი პატრონის მაღლიერებას გრძნობდა, გზისპირა ბალახს მოწადინებით თქერავდა და მიწის წიაღშივე ტენიდა. გზა თუ უცებ ორად განშტოვდებოდა, კოპიონკინი მაინცდამაინც არ ცდილობდა, ცხენი რომელიმე მხარეს წარემართა, პროლეტარული ძალა დამოუკიდებლად ირჩევდა ერთ-ერთ გზას და ყოველთვის იქ მიდიოდა, სადაც კოპიონკინის შეიარაღებული ხელი ესაჭიროებოდათ, ხოლო კოპიონკინი გეგმისა და მარშრუტის გარეშე, ალალ ბედზე და ცხენის ნება-სურვილით მოქმედებდა; მას საზოგადო ცხოვრება საკუთარ თავზე ჭკვიანად მიაჩნდა.

ბანღიტი გროშიკოვი კოპიონკინზე დიდხანს ნაღირობდა, მაგრამ მასთან შეხვედრა ვერაფრის დიდებით ვერ მოახერხა — სწორედ იმიტომ, რომ კოპიონკინმა თავადაც არ უწყოდა, საით გასწევდა, ხოლო გროშიკოვს მით უმეტეს არ

ეცოლინებოდა.

კოპიონკინმა ვოლოშინიდან ხუთიოდე ვერსი გაიარა და ხუთკომლიან ხუტორს მიაღწია, ხმალი იშიშელა და ხმლის წვერით ყველა ქოხის კარზე მორიგეობით მიაკაკუნა.

ქოხებიდან გადარეული დედაკაცები გამოცეთედნენ, დიდი ხანია, მზად რომ

იყვნენ, სიკვდილს შეგებებოდნენ.

— რა გინდა, ჩემო კარგო, ჩეენი ხუტორიდან თეთრები წავიდნენ, ხოლო წითლები აქ არ იმალებიან!

— ყველანი დედაბუდიანად ახლავე გარეთ გამოდით! — ომახიანად ბრძანა

კოპიონკინმა.

ბოლოს და ბოლოს შვიღი დეღაკაცი და ორი ბერიკაცი გამოვიდა, — ბავშვები არ გამოუყვანიათ, ხოლო ქმრები საკუჭნაოებში მიმალ-მომალეს:

კოპიონკინმა ხალხი შეათვალიერა და ბრძანა:

– დაიშალეო და სახლებისკენ გასწით! მშვიდობიან შრომას შეუდექით!

ამ ხუტორში დეანოვი ნაღდად არ იყო.

— პროლეტარულო ძალაკ, როზასკენ გავწიოთ, — კელავ მიმართა ცხენს კოპიონკინმა.

პროლეტარულმა ძალამ გზას ისევ ჯიქურ შეუტია.

- როზა! — საკუთარ სულს ჩასძახებდა კოპიონკინი და რომელიშქ შიშველ ბუჩქს ეჭვიანად შეათვალიერებდა: როზაზე ესეც ასევე დარდობს თუ არაო. თუ ისევე არ დარდობდა, კოპიონკინი მისკენ ცხენს გააქანებდა და ხმლით აკაფავდა: თუ როზა არ გჭირდება, მაშ სხეისთვისაც ნუ იარსებებ — როზაზე უფრო საჭირო არაფერიაო.

კოპიონკინს ქუღში პლაკატი ჰქონდა ჩაკერებული, რაზედაც როზა ლუქსემბურგი იყო გამოსახული. პლაკატზე როზა საღებავებით ისე ლამაზად იყო დახატული, ეერც ერთი ქალი ვერ შეედრებოდა. კოპიონკინს ჰლაკატის სიზუსტისა სჯეროდა და

შიშობდა, ქუდიდან რომ ამოგარღვიო, ნაღველი მომეძალებაო.

კოპიონკინი საღამომდე უკაცრიელ ადგილებს მიუყვებოდა და ღარტაფებს ათვალიერებდა, არაქათგამოლეულ დვანოგს სადმე ხომ არ სმინავსო. მაგრამ ყველგან სიწყნარე და სიცარიელე ხვდებოდა. შებინდებისას ერთ წაგრძელებულ სოფელს მიაღწია, სახელად მალოე რომ ერქვა, და მოსახლეობის შემოწმებას კომლობრივად შეუდგა, დვანოვს დაეძებდა, რომელიმე ოჯახში ხომ არ არისო. სოფლის ბოლოს შემოაღამდა კიდევაც, ხრამს მიაშურა და პროლებარული ძალა შეაჩერა, იქ ორიკენი – კაციცა და ცხენიც – მიყუჩდნენ და მთული ლამე ექინათ.

დილით კოპიონკინმა პროლეტარულ ძალას გასაძღომად დრო მისცა, მერე ამხედრდა და კელაე იქით გაემართა, საითაც ეწადა. გზა ქვიშის ნარეყე მიუყვებოდა,

მაგრამ კოპიონკინი ცხენს ღიდხანს არ აჩერებდა.

პროლეტარულ ძალას სიარული უძნელდებოდა და ოფლი ბუშტულებად ასხდებოდა. შუაღღემ როცა მოაწია, კოპიონკინი მცირეკომლიან სოფელს მიაღგა, შიგნით შევიდა და ცხენი სულის მოსათქმელად შეაჩერა.

ძირხვენებში ქურქიანი და თავსაფრიანი ქალი მოდიოდა.

ეინა ზარ? — შეაჩერა იგი კოპიონკინმა.

- მე? ბებიაქალი ეარ.

—განა აქ გინშე კიდეგ იბადება?

ბებიაქალს გულღია ხასიათი ჰქონდა და კაცებთან ლაპარაკი უყვარდა.

— რატომაც არა! კაცები ომიღან უამრავნი ღაბრუნღნენ, ღეღაკაცებსაც ხალისი მოემატათ...

— იცი რა, დედაკაცო: ახლა აქ ერთმა უქუდო ყმაწვილმა კაცმა მოირბინა იმისმა ცოლმა გერა და ვერ იმშობიარა, — ალბათ შენ დაგეძებს. წადი, ქოხებს ჩამოუარე და მოიკითხე, აქ სადმე იქნება, მერე მოდი და მითხარი! გაიგონე?

გამხღარ-გამხღარი? სატინისპერანგიანი? — ჰკითხა კოპიონკინს ბებიაქალმა.

კოპიონკინს უნდოდა, გაეხსენებინა, მაგრამ ვერაფერი გაიხსენა. ადამიანები მისთვის ორნაირი სახისანი იყვნენ: მისიანები და უცხონი. მისიანებს ცისფერი თვალები ჰქონდათ, უცხოებს – უმეტესად თაფლისფერი და შავი, ოფიცრისა და ბანდიტის თვალები; სხვა რამეს კოპიონკინი აღარ აკვირღებოდა.

—ის არის! — ღაეთანხმა კოპიონკინი ბებიაქალს. — სატინის პერანგიანი და

შარელიანი.

 იმას ახლავე მოგგვრი — უეკლუშასთან ზის; ფეკლუშა კარტოფილს უხარშავდა...

მომგვარე, ღეღაკაცო, პროლეტარულ მაღლობას გეტყეი! – კოპიონკინმა და პროლეტარულ ძალას ხელი მოუთათუნა. ცხენი მანქანასავით იდგა – უზარმაზარი, მთრთოლარე, კუნთთა ნასკეებით შემოსალტული; ასეთ ცხენს მარტო ყამირი უნდა ახვნევინო და ხეები ამოაძირკვინო.

ბებიაქალი ფეკლუშასთან წავიდა.

ფეკლუშას კაბის სახელოები დაეკაპიწებინა, გატიკნული, ვარდისფერი მკლავები გამოეჩინა და თავის ქვრივ-ოხრულ ავლადიდებას რეცხაედა.

ბებიაქალმა პირჯეარი გაღაიწერა და ფეკლუშას ჰკითხა:

– შენი მდგმური საღ არის? კიღაც მჩედარი დაეძებს.

— სძინავს, — უპასუხა ფეკლუშამ. — ყმაწვილს იხედაც სული ძლივსღა უდგას, არ გავაღვიძებ.

ღვანოგი ღუმელზე იწვა, მარჯვენა ხელი ქვემოთ ჩამოეკიდა და ძარღვების ფეთქვაზე ეტყობოდა, რომ დრმად და ნელა სუნთქავდა.

ბებიაქალი კოპიონკინთან დაბრუნდა და კოპიონკინი ფეკლუშასთან ფეხით

თვითონ მივიდა.

სტუმარი გააღვიძე! — ერთმნიშვნელოვნად უბრძანა ფეკლუშას კოპიონკინმა. ფეკლუშამ დეანოვს ხელი შეუნჯღრია. იგი ძილში შეკრთა, უმალ ალაპარაკდა და პირისახე შემოატრიალა.

— წავიდეთ, ამხანაგო ღვანოვო! — სთხოვა კოპიონკინმა. — მასწავლებელმ**ა შე**ნი

მიყვანა დამაგალა.

ღვანოვმა გამოიღვიძა და აზრი მოიკრიბა:

არა, აქეღან არხადაც არ წაგალ. უკანუე დაბრუნდი.

ნება შენია, — უთხრა კოპიონკინმა. — რაკიღა ცოცხალი ბარ, ეხეც გარგია.
 კოპიონკინი უკან გამობრუნდა. ცხენს ღაღამებამღე მიაჭენებდა, სამთვიეროდ,
 ბევრად უფრო მოკლე გზით მიდიოდა. უკვე ღაღამდა, როცა წისქვილი და სკოლის

განათებული ფანჯრები დაინახა. ქარემგული

დარაჯი პეტრუშა და მრაჩინსკი სონიას ოთახში შაშსა თამაშობდნენე ხთლო თვითონ მასწავლებელი სამზარეულოში მაგიდასთან იჯდა და ხელისგულებზე თავჩამოყრდნობილი მწუხარებას მისცემოდა.

საშას წამოსელა არ უნდა, — მოახსენა მას კოპიონკინმა. — მარტოხელა

დედაკაცის ქოხში ღუმელზე წევს.

წევს და იწვეს, — ღვანოვზე ხელი აიღო სონიამ. — იმას სულ ჰგონია, რომ

პატარა გოგო ვარ, მე კი, არ ვიცი რატომ, გულზე სევღა მაწევს.

კოპიონკინი ცხენებისკენ წავიდა. მისი რაზმის წევრები ცოლებიდან ჯერაც არ დაბრუნებულიყვნენ, ხოლო ხალხის საჭმელ-სასმელით გამაძღარი მრაჩინსკი და ნიკიტა უქმად იყვნენ.

" ასე ხომ ომში ყველა სოფელს გამოეხრავთ, — გულში დაასკვნა კოპიონკინმა. ზურგში არავითარი ბაზა აღარ დაგვრჩება: როზა ლუქსემბურგამდე მაშინ როგორღა

უნდა მივაღწიო?"

მრაჩინსკი და ნიკიტა ეზოში ყასიდად ფუსფუსებდნენ, რათა კოპიონკინისთვის ეჩვენებინათ, მზაღა კართ, ყოველნაირი გულმოდგინება გამოვიჩინოთო. მრაჩინსკი ძველ ნაკელზე შემღგარიყო და ფეხით ტკეპნიდა.

— ოთახში შედით, — უთხრა მათ კოპიონკინმა, თან ფიქრობდა, მათი ბედი როგორ გადაეწყვიტა. — ხვალ კი ორივეს გაგათავისუფლებთ. თქვენისთანა წახდენილები ბარგად რაზე გავიხადჩ? აბა, რანაირი მტრები ხართ? მუქთამჭამლებად იქეცით! ახლა იცით, მე რომ ვარსებობ — ჰოდა, ესაც კმარა.

თავისი ცხოვრების ამ მდორედ მდინარე ჟამს დვანოვი მჟუდრო ბინაში იჯდა და უცქეროდა, მასპინძელი ღუმელთან გაბმულ თოკებზე თეთრეულს როგორ ფენდა. ქილის ნატეხში ცხენის ქონი სამაზრო ქალაქში ნანაზ სურათებზე გამოსახულ ჯოჯობეთის ალის ენებად ენთო; ქუჩაში სოფლელები მიდიოდნენ უპატრონოდ მიგდებული გარეუბნებისკენ. სამოქალაქო ომს იქ სახალზო ქონება ნაგლეჯ-ნაგლეჯ მიმოეფანტა — უთავბოლოდ ეყარა მკვდარი ცხენები, საზიდრები, ბანდიტთა ზუბუნები და ბალიშები. ბალიშები ბანდიტებს უნაგირების მაგიგრობას უწევდა; ამის გამო ბანდიტთა რაზმებში შემოიღეს ბრძანება: ყურთუკებზე! ამიტომაც იყო, წითელი არმიის მეთაურები ბანდიტებს ცხენების ჭენებით როცა მისდევდნენ, კვალდაკვალ მისძაზოდნენ: ყურთუკები ქალებს დაანებეთო!

დაბა შუა ბოლტაი ღამღამობით ხევებსა და ტყისპირებში გადიოდა, განვლიდ ბრძოლების ნაკვალევს მიუყვებოდა და სამეურნეო ნივთებს დაეძებდა. ბევრნი რაღაცას მოიხელთებდნენ ხოლმე: სამოქალაქო ომის კვალდაკეალ საშოვარზე სიარული საზარალო არ იყო. სამზედრო კომისარიატის ბრძანებები — ნაპოვნი სამხედრო აღჭურვილობა დაგეიბრუნეთო, სულ ტყუილად ეკიდა: საომარ იარაღებს ნაწილ-ნაწილ შლიდნენ და მშვიდობიანი საქმიანობის მექანიზმებად გარდაქმნიდნენ — წყლით გასაციებელი სისტემის მქონე ტყვიამფრქვევს თუჯის ქვაბს მიადგამდნენ და არაყის სახდელი აპარატი გამოდიოდა, სალაშქრო სამზარეულოებს სოფლის აბანოებში ჩააშენებდნენ, სამდუიმიანი ქვემების ზოგიერთ ნაწილს მატყლის საპენტებისთვის იყენებდნენ, ხოლო ქვემებების საკეტებისგან პალ-ბრიცებს აკეთებდნენ წისქვილის თვალისთვის.

ღვანოვმა ერო ეზოში ინგლისური დროშისგან შეკერილი ქალის პერანგიც კი ნახა. პერანგს რუსეთის ველზე მქროლი ქარი აშრობდა, ალაგ-ალაგ უკვე

გახეულიყო და გაწყალებულიყო, ეტყობოდა, რომ კარგა ხნის ნახმარი იყო.

დიასახლისმა ფეკლა სტეპანოვნამ საქმიანობა მოათავა.

— ყმაწვილო, ასე რამ ჩაგაფიქრა? — ჰკითხა მან დვანოვს. — გშია, თუ მოწყენილი 6367

– არა, – უპასუხა ღვანოვმა, –შენს ქოხში სიწყნარეა და ვისვენებ /// ლაისკენე. ასაჩქარებელი რა გაქვს, ჯერ ახალგაზრდა ნარ 🗸 ეხოვრებას მოესწრები...

ფეკლა სტეპანოვნამ დაამთქნარა და პირზე დიდი, ნაჯაფი ჭელავიფირსას

– მე კი... ჩემი ცხოვრება გავლიე. კაცი მეფის ომში მომიკლეს, რისთვისღა გარ, აღარ ვიცი, მარტო ძილიდა მაზარებს.

ფეკლა სტეპანოენამ იცოდა, რომ არაეის არაფრად სჭირდებოდა და ტანსაცმელი

დეანოვის თვალწინ გაიხადა.

– ჭრაქი ჩააქრე, – უთხრა ღვანოგს ფეხშიშველა ფეკლა სტეპანოვნამ, – თორემ ხვალ აღგომისას ვეღარაფერს აეანთებთ.

ღვანოვმა ქილის ნატეხს შეუბერა. ფეკლა სტეპანოვნა ღუმელზე ავიღა.

— შენც მაღლა ამოდი... ახლა ისეთი დრო აღარ არის — არ შემარცხვენ და

თვითონვე თვალს მომარიდებ.

ღვანოვმა იცოდა, ქოხში ეს ქალი რომ არ ყოფილიყო, თვითონ აქეღან უმალვე ან სონიასთან გაიქცეოდა, ანდა სასწრაფოდ შორს გასწევდა სოციალიზმის საძიებლად. ფეკლა სტეპანოვნამ იგი შეიფარა, თავის ალალ ქალობასა და უბრალოებას მიაჩვია, თითქოს მისი გარღაცვლილი დეღის და ყოფილიყო, დეღისა, ვინც საშას არ ახსოვდა და არც შეიძლებოდა, რომ ჰყვარებოდა.

ფეკლა ზტეპანოენამ როცა დაიძინა, ღვანოვს მარტოობა გაუძნელდა. მთელ დღეს ერთმანეთს თითქმის არ გამოლაპარაკებიან, მაგრამ საშას მარტოობა არ უგრძვნია: ფეკლა სტეპანოვნა მასზე ასე თუ ისე ფიქრობდა, ღვანოვიც მის იქ ყოფნას განუწყვეტლივ შეიგრძნობდა და აკვიატებულ ფიქრებს თავს ამით აღწევდა. ახლა დვანოვი ფეკლა სტეპანოვნას ცნობიერებაში არ არსებობდა, ამის გამო შეიგრძნო, გულს ძილი როგორ დაუმძიმებდა, როცა თავადაც ყველა დაავიწყდებოდა; მის გონს სხეულის სითბო საღღაც გარეთ გარიყავდა და საშა იქ განმარტოებულ, ნაღვლიან შეთვალყურედ დაშთებოდა.

ძველებური რწმენა ამ განდევნილ, სუსტ ცნობიერებას მფარველ ანგელოზს უწოღებდა. ღვანოვს ეს კიდევ ახსოედა და ცოცხალი აღამიანის ჩახუთული

წყვდიაღიდან სიცივეში განდევნილი მფარველი ანგელოზი შეებრალა.

საღღაც თავისი გულის ღონემიხდილ სიმყუდროვეში ღვანოვი სონიაზე ნაღელობდა და არ იცოდა, რა ექნა; ის კი სურდა, რომ სონია ხელში აეყვანა და სხვა, უკეთეს შთაბეჭღილებათა საუფლოსკენ წახულიყო ხალისიანი და თავისუფალი. ფანჯრის მიღმა შუქი ჩანელდა და ქოხში ჰაერი შეგუბდა, რადგან

ქოლი ქარი არ უბერავდა.

გარეთ მიწა მიმაგალთა ფეხქვეშ შარიშურობდა. ომის განიარაღებაზე ნაჯაფი ხალხი შინ ბრუნდებოდა. ზოგნი როვაც მძიმეს მოათრევდნენ და ბალახს მიწიანად ჩიჩქნიდნენ.

ღკანოვი ღუმელზე უხმაუროდ ავიღა. ფეკლა სტეპანოვნა იღლიებს იფხანდა და აქეთ-იქით ტრალებდა.

— წვები? — უხალისოდ ჰკითხა დგანოვს ძილმღვიძარემ. — მაშ რა უნდა ქნა,

დაიძინე.

ღუმლის მხურვალე აგურებმა ღვანოვი უფრო მეტად ააფორიაქა და მაშინღა ღაიძინა, როცა სითბომ მოთენთა და თავი მიაგიწყა. მცირე ნივთები — კოლოფები, ქოთნის ნატეხები, თექის ჩექმები, კოფთები — უზარმაზარ, მძიმე საგნებად იქცა და ღვანოვს ზედ ჩამოემხო: ეს საგნები მას თავისი სხეულის შიგნით უნღა შეეშვა. საგნები გაჭირეებით შედიოდა და კანს უჭიმავდა. დვანოვს ყველაზე მეტად იმისი ეშინოდა, კანი გამისკდებაო. შემზარავი იყო გაცოცხლებული, მომაშთობელი

საგნები კი არა, არამელ ის, რომ კანი გაუსკდებოდა და კანის ნაკერებში გაჩხერილი

თექის ჩექმის მშრალი და ცხელი ბეწვი სულს შეუხუთავდა.

ფეკლა სტეპანოვნამ ღვანოვს სახეზე ხელი დაადო. დვანოვს მოეჩვენა, რომ მჭკნარი ბალახის სუნი მოეღინა. ამ სუნმა გაახსენა მესერი, იქ მდგარ საბრალობელ, ფეხშიშველ, უმწიფარ ქალიშვილთან გამომშვიღობება, და ფეკლა სტეპანოვნას მკლავზე ხელი მოუჭირა. თანდათან მშვიდღებოდა, სევდას ემიჯნებოდა, შკლავზე ხელს ზემოთ და ზემოთ უჭერდა და გვერდზე ეკვროდა.

– რას ბორგაე, ბიჭო? – ღვანოვის აფორიაქება იგრძნო უეკლა სტეპანოენამ, –

დაწყნარდი და დაიძინე.

ღვანოვმა არაფერი უპასუხა. გული, როგორც მაგარი რამ, ისე აუბაგუნდა, მკერღს შიგნით თავისუფლების შეგრძნებამ გაუხარა და აუხმიანა. დვანოვის არსებაში მყოფი დარაჯი თავის სამყოფელში იჯდა, არც რაიმე უხაროდა, არც რაიმეზე წუხდა, მხოლოდ მოვალეობას იხდიდა.

ღვანოვი ფეკლა სტეპანოვნას ნაცადი ხელებით ეფერებოდა, თითქოს წინასწარ

განსწავლულაო. ბოლოს ხელები გაუშეშდა გაოცებულსა და შეშინებულს.

— რა მოგივიდა? — ყურში ჩასჩურჩულა ფეკლა სტეპანოვნამ. — ეგ ყველას ერთნაირი აქვს.

— თქვენ ღები ხართ, — უთხრა ღვანოვმა ნაზაღ, სონია თვალწინ ნათლად ღაუღგა ღა მოესურვა, სიკეთე მის მაგივრალ მისი ღისთვის გაეწია. თავად კი არც სიხარულს გრძნობდა და არც სრულ თავდავიწყებას. ყური ერთთავად გამახვილებული ქქონდა და თავისი ზუსტად მომუშავე გულის ძლიერი ხმა ჩაესმოდა. მაგრამ, აი, გული ღაცხრა, შენელდა, გაბათქუნდა და ღაიხურა, მაგრამ უკვე დაცარიელდა. გული პირს ძალზე ღიდად აღებდა და უნებურად თავისი ერთა-დერთი ჩიტი გამოაფრინა. მეთვალყურე დარაჯმა გაფრენილ ჩიტს თვალი გააყოლა. ჩიტს ფრთები სევდიანად გაეშალა და მჩატტა თითქმის გამქრალ სხეულს მიალივლიკებდა. ღარაჯი ატირდა — იგი აღაშიანის სიცოცხლეში ერთხელ ტირის, სინანულის გამო სიმშვილეს მხოლოდ ერთხელ გარგავს.

ღამის თანაბარი სიმკრთალე ქოხში ღვანოვს მღვრიედ ეჩვენა და თვალები დაებინდა, პატარა საგნები თავ-თავიანთ ალაგას ეწყო, ღვანოვს არაფერი ეწადა და

ჯანსაღად დაიძინა.

დილამდე მაინც ეერ დაისექნა და გვიან გაიღეიძა, როცა ფეკლა სტეპანოვნა ღუმელში ცეცხლს ანთებდა; გაეღეიძა, მაგრამ ისევ დაიძინა, ისეთ დაქანცულობას გრძნობდა, თითქოს გუშინ დაჭრეს და ძალ-ღონე ამან გამოულიაო.

შუაღღისას ფანჯარასთან პროლეტარული ძალა გაჩერდა. მეგობრის

საძებნელად წამოსული კოპიონკინი ცხენიდან ჩამოხტა.

მან ხმლის ქარქაში მინაზე მიაკაკუნა.

– დიასახლისო, სტუმარი ჩემთან გამოგზავნე.

ფეკლა სტეპანოვნამ ღვანოვს თავი შეუნჯღრია:

– ყმაწეილო, გამოფხიზლდი, მხეღარი გეძახის!

ღვანოეი ეაი-ეაგლახით ფხიზლღებოღა ღა ირგელიე მხოლოდ ცისფერ ბურუსს ხეღავღა.

ქოხში კოპიონკინი შემოვიდა; მას ქურთუკი ეცვა და ქუდი ეხურა.

—რაო, ამხანაგო ღეანოვო, აქ სამუდამოდ დაეყუდე? აჰა, შენი ტანსაცმელი, მასწავლებელმა გამოგიგზავნა.

—აქ სამუღამოდ ღაგრჩები, — უთხრა ღვანოგმა კოპიონკინს. კოპიონკინმა თავი ღახარა, რაღგან კერაფერი მოისაზრა.

მაშინ წაეალ. მშვიდობით, ამხანაგო ღვანოვო.

დეანოვშა ფანჯრის ზეღა ნახევრიდან ღაინახა, კოპიონკინი ველზე ცხენს როგორ შიაჭენებღა ღა შორეული მხრისკენ მიემართებოდა, პროლეტარული ძალა ხნიერ შეომარს იქით მიაქანებდა, საღაც კომუნიზმის მტერი სულდგმულობდა. ღატაკი, შორეული, ბედნიერი კოპიონკინი ღვანოვს თვალთაგან თანდათან ეკარგებოდა.

საშა ღუმლიდან ჩამოხტა და ქუჩაშიდა გაახსენდა, ფეხი რომ აწუხებდა, მაგრამ გაიფიქრა, ჭრილობას მერე გავუფრთხილდები, ახლა კი ტკივილს როგორმე გავუძლებო.

— ჩემთან რატომ მოირბინე? — ჰკითხა მას კოპიონკინმა, ცხენე ახლა ნაბიჯით

მიჰყავდა. — მე ხომ მალე მოვკვდები, შენ კი ამ ცხენზე მარტოდმარტო დარჩები!..

მან ღვანოვი ასწია და პროლეტარული ძალის გავაზე შემოისვა.

ხელები მუცელზე შემომჭიდე. გზას ერთად გავუვეებით ღკუვერტებებთ!...

პროლეტარული ძალა მანამდე მიაბიჯებდა, სანამ არ დასადამოცდა საღამოთი ღვანოვი და კოპიონკინი ველისა და ტყის მიჯნაზე შეჩერდნენ, სადაც ტყის მცველს ქოხი ედგა, და ღამის გასათევად მასთან დარჩნენ.

შენთან საეჭვო არავინ ყოფილა? — ჰკითხა ტყის მცველს კოპიონკინმა.

გზად ჩავლილთაგან საყარაულო ქოხში ღამე მრავალს გაეთია ღა ტვის მცველმა უპასუხა:

— საჭმელ-სასმლისათვის ახლა რამღენი ვინმე მოვა — ყველას ხომ ვერ გაიხსენებ! მე სულ ხალხში ვტრიალებ, ყველა სიფათის დამახსოვრება საღ შემიძლია!

გარეთ ტრუსის სუნი რატომ დგას? — კოპიონკინს გაახსენდა, ჰაერი სხვანაირი რომ იყო.

ტყის მცველი და კოპიონკინი გარეთ გავიდნენ.

— აბა, ყური მიუგღე, — უთხრა ტყის მცველმა კოპიონკინს, — ქარი არა ქრის, ბალახი კი მაინც ზუზუნებს.

– არა ქრის, – ყური მიუგდო კოპიონკინმა.

— ვიღაც გამვლელებმა თქვეს, ეს იმიტომ ხდება, რომ თეთრი ბურჟუები რადიოთი სიგნალებს გაღმოსცემენო. ვერ ამჩნევ, ისევ ტრუსის სუნი რომ მოეღინა?

—მე ვერ ეამჩნეე, — თქვა კოპიონკინმა.

მენ ცხვირი გაჭედილი გაქვს. ჰაერს უმავთულო ნიშნები ტრუსავს.

— ჯოზის ქნევა ღაიწყე! — სასწრაფოდ გასცა ბრძანება კოპიონკინმა. — იმათი ხმაური აურიე — ღაე, ვერაფერი გაარჩიონ.

კოპიონკინმა ხმალი იშიშვლა და მავნე ჰაერს ჩეხვა დაუწყო. მანამდე იქნევდა, სანამ ნაჩვევი ხელი გაუძლებდა და მხარი არ გაუბუჟდებოდა.

კმარა, – ხმლის ქნევა შეაჩერა კოპიონკინმა, – ახლა იმათი სიგნალები

ბუნდოვანია.

კოპიონკინს გამარჯვებამ კმაყოფილება მიანიჭა. მას რეგოლუცია როზა ლუქსემბურგის სხეულის უკანასკნელ ნაშთად მიაჩნდა და ამ მცირე ნაშთსაც უფრთხილდებოდა. გაჩუმებულმა ტყის მცველმა კოპიონკინსა და ღვანოვს თითო ნატესი კარგი პური მისცა, თვითონ კი მოშორებით დაჯდა. პურის გემოსთვის კოპიონკინს ყურადღება არ მიუქცევია, — დაუგემოვნებლად ჭამდა, ეძინა ისე, რომ სიზმრებისა არ ეშინოდა, ისე ცხოვრობდა, ყოველთვის უახლოეს გზას ირჩევდა და საკუთარ სხეულს არ ემონებოდა.

— რატომ დაგვაჰურე, იქნებ კარგი ხალხი არა ვართ? — ჰკითხა ტყის მცველს

ღვანოვმა.

—შენც ნუ შეჭამდი! — უსაყვედურა კოპიონკინმა. — პური მიწაში თავისით აღმოცენღება, გლეხი მიწას კავით მხოლოდ ფხოჭნის, როგორც დედაკაცი ძროხის ჯიქანს! ეს ნაკლული შრომაა. ხომ ასეა, მასპინძელო?

—ჰო, ალბათ ასეა, — დაუდასტურა ტყის მცველმა. — იალაუფლება თქვენს

ხელშია, თქვენ უკეთ გეცოდინებათ.

სულელი ხარ, კულაკის ნაძმობო, — უცებ განრისხღა კოპიონკინი. — ჩვენი ძალაუფლება შიშს კი არა, ხალხის გონიერებას ემყარება.

ტყის მცველი დაეთანხმა, ახლა გონიერებას ემყარებაო. ბილის წინ დვანოვი და

კოპიონკინი ხვალინღელ დღეზე ლაპარაკობდნენ.

 —რა გგონია, სოფლებს საბჭოურად მალე დავასახლებთ? — ჰკითხა დვანოემა კოპიონკინს.

კოპიონკინი რევოლოუციამ სამუდამოდ დაარწმუნა, რომ ყველანაირი მტრის

დამორჩილება შეიძლებოდა.

ამას ღიდი ხანი რად უნდა! ერთბაშად მოგაგვარებთ: ვეტყვით, ურწყავ/მიწებზე თქვენ თუ არ გადასახლდებით, იმ აღგილებს უკრაინელები დაეპატრონებდანოს ან არადა, უბრალოდ, შრომით საჭაპანო ბეგარას იარაღის ძალით განკახორციელებთ და შენობებს ისე გადავატანინებთ: რაკიღა ითქვა, მიწაა სოციალიზმირ, მამმამწედაც უნდა იყოს.

 — ჯერ მინღერებზე წყალი უნდა გავიყვანოთ, — მოისაზრა ღვანოვმა. — იქ მხოლოდ ურწყავი მიწებია. ჩვენი წყალგამყოფები კასპიისიქითა უღაბნოების

მოღგმისაა.

ჩვენც ავღგებით და იქ წყალსაღენს გავიყვანთ, — უმალ დაამშვიდა კოპიონკინმა ამზანაგი. — შადრევნებს მოვაწყობთ, გვალვიან წლებში მიწას დავაბუჟბუჟებთ, ღედაკაცები ბატებს მოაშენებენ, ბუმბული და თივთიკი ყველას ექნება — იქაურობა აყვავდება!

ღვანოვი ამ ღროს ბურანში წავიღა; კოპიონკინმა ღაჭრილი ფეხის ქვეშ რბილი

ბალახი ამოუდო, თვითონაც თავი ბილს მისცა და ღილამღე არ გაუღვიძია.

დილით კი ღვანოემა ღა კოპიონკინმა ტყის პირას მდგარი სახლი დატოვეს და ველისკენ გაემართნენ.

გატკეპნილ გზაზე მათკენ ქვეითი მოდიოდა. დროგამოშვებით მიწაზე წვებოდა და

ღაწოლილი მოგორავდა, მერე აღგებოდა და კვლავ ფეზით მოდიოდა.

— რას სჩაღი, შე ჭირიანო? — მგზაური შეაჩერა კოპიონკინმა, როცა მიუახლოვდნენ.

 მე, იმობილო, მიეკოტრიალობ, — განუმარტა კოპიონკინს მგზავრმა. — ფეჩები ძალზე დამეღალა, ჰოდა, ამგვარად ვასვენებ, თანაც წინ მივიწევ.

კოპიონკინი შეეჭედა:

რა იქნება, ნორმალურად, გამართულად რომ იარო?

 მე ხომ ბათუმიდან მოვღივარ, ორი წელია, ოჯახი არ მინახავს. რომ ღავისვენო, გულზე ნაღველი შემომაწვება, კოტრიალით კი ჩემს სახლ-კარს თუმცა ნელა, მაგრამ მაინც, ასე მგონია, ეუახლოვღები...

– აი, იქ რა სოფელი მოჩანს, თუ იცი? – ჰკითხა მგზავრს კოპიონკინმა.

 - იქა? – მგზავრმა გადაფითრებული სახე შემოატრიალა. არ იცოდა, რომ თავის სიცოცხლეში იმოდენა მანძილი ჰქონდა გავლილი, რაც მთვარემდეა. – იქ, მგონი, ხანსკიე ღვორიკი უნდა იყოს... ეშმაკმა უწყის, გელზე ყველგან სოფლებია.

კოპიონკინი შეეცადა, ამ კაცის ამბაუ-ხაბარი უკეთ შეეტყო.

გეტყობა, ცოლი მალიან გყვარებია...

მგზაერმა მხეღრებს გრძელი გზისგან დაბინდული თვალები შეავლო.

 — რა თქმა უნდა, პატივსა ეცემ. როცა მშობიარობდა, დარდისგან სახურავზე ავფოფზდი...

ხანსკიე ღეორიკში საჭმლის სუნი იღგა, მაგრამ საჭმელს კი არ ამზაღებღნენ, პურისგან არაყსა ხდიღნენ. ამ მალული წარმოების მიზეზით ვიღაც ქალი ქუჩაში გადარეული გარბი-გამორბოდა, ყოველ ქოხში შერბოდა და უმალვე უკან გამოიჭრებოდა ხოლმე.

ხრონტი ბრუნდება! – აფრთხილებდა გლეხებს, თავად კი შეიარაღებულ

კოპიონკინსა და დვანოვს დაფეთებული გამოსცქეროდა.

გლეხები ცეცხლზე წყალს ასხამდნენ — ქოხებიდან ბუღი გამოდიოდა. გამოსახდელი ფაფა სასწრაფოდ გარეთ გამოჰქონდათ და ღორებს გობებში უსხამდნენ. ღორები გამოძღებოდნენ და მერე მთელ სოფელში გაბრუებულნი დაეღეტებოდნენ.

— პატიოსანო კაცო, საბჭო სად არის? — შეეკითხა კოპიონკინი კოჭლ მოქალაქეს.

კოჭლი მოქალაქე ნელა, მედიღურად მოაბიჯებდა, რატომდაც თავი ღირხეულად

ეჭირა.

— რა მითხარი — პატიოსანოო? ფეხი დამაკარგინეთ და ახლა გატიოსანს მიწოდებთ? აქ სოფსაბჭო არ არის, მე კი თემის რევოლუციური კომიტეტის რწმუნებული გახლავართ, ღატაკთა მტრების დამთრგუნველი გულა და ხელისუფლება. იმან არ მოგატყუოს, კოჭლი რომ ვარ, აქ ეველაზე მგეტანის კაცი გახლავართ; ყველაფერი შემიძლია!

— ყური მიგღც, ამხანაგო რწმუნებულო! — უთხრა მას კოპიონკინმა და ხმაში მუქარა გაუკრთა. — ეს კაცი გუბაღმასკომის მთავარი მოვლინებულია! — დუანოვი ცხენიდან ჩამოხტა და რწმუნებულს ხელი გაუწოდა. — რევოლუციური სინდისისა და შრომითი საჭაპანო ბეგარის საბრძოლო წესითა და რიგით გუბერნიაში

სოციალიზმი უნდა დაამყაროს. თქვენ რა გაქვთ?

რწმუნებული ოდნავადაც არ შეშინებულა: — ჩვენ ჭკუა გვაქვს ბლომად, პური კი არა.

— სამაგიეროდ, მემამულეთათვის წართმეულ მიწას არაყის ორთქლი ეფინება.

რწმუნებული მართლა განაწყენდა.

— ამხანაგო, მაგას ტყუილ უბრალოდ ამბობ! მე გუშინ მოგაწერე ხელი ოფიციალურ ბრძანებას: ცარიზმის ბატონობიდან თავის დაღწევის აღსანიშნავად დღეს სოფელში პარაკლისს კიხდით. ხალხს ერთი დღე-ღამის განმაგლობაში თავისუფლება მიკანიჭე ახლა შეუძლიათ, ის აკეთონ, რაც მოესურვებათ: მე არაფერში ვეწინააღმდეგები, ხოლო რევოლუცია ისვენებს... მიხვდი?

— ასეთი თვითნებობის ნება ვინ მლგცა? — მოიღუშა ცხენზე მჯღარი კოპიონკინი.

 მე ხომ აქ ნაღღი ლენინი ვარ! — განუმარტა კოჭლმა ის, რაც თვითონ ჭეშმარიტებად მიაჩნდა. — ამჟამად კულაკები ღატაკებს ჩემი ქვითრების მიხედეით უმასპინმლღებიან, ხოლო მე ვამოწმებ, ბრძანება როგორ სრულდება.

შეამოწმე? — ჰკითხა ღვანოუმა.

— კომლობრივად და შერჩევით: ყველაფერი წესსა და რიგზეა, არაყის სიმაგრე ომამდელზე მეტია. უცხენოები კმაყოფილნი არიან.

მაშ ის ღედაკაცი დაფეთებული რად დარბის? — ჩაეკითხა კოპიონკინი, რაღგან

მიხვდა, რომ რაღაც ვერ იყო რიგზე.

კოჭლი ამ ამბავმა თავადაც ძალზე აღაშფოთა:

— საბჭოთა შეგნებულობა ჯერ კიდევ არა აქვთ. ამხანაგ სტუმრებთან შეზვედრა აშინებთ. ურჩევნიათ, რაც კი გააჩნიათ, ძირხვენებში გაღააქციონ, ოღონდაც სახელმწიფოს თავი ღატაკებად მოაჩვენონ. მე ზომ ვიცი, სად რა აქვთ გადამალული, უხილაგ რილა სოლი მოაგა

კხედავ, რითაც სულდგმულობენ...

კოჭლს ფიოღორ ღოსტოეესკის ეძახდნენ: მან საგანგებო ოქმი თავად შეადგინა და საკუთარი თავი რეგისტრაციაში ხელახლა გაატარა. ოქმში ნათქვამი იყო, რომ თემის რევკომის რწმუნებულმა იგნატი მოშონკოემა მოისმინა მოქალაქე იგნატი მოშონკოვის განცხადება იმის თაობაზე, რომ მისთვის სახელი შეეცვალათ ცნობილი მწერლის — ფიოდორ დოსტოეესკის ხსოვნის პატივსაცემად, და დაადგინა: ხვალინდელი დღიდან სახელი სამუდამოდ შეეცვალოსო; ამას გარდა, გადაწყვიტა, ყველა მოქალაქეს წინადადება მიეცეს, ამიერიდან სახელი და გვარი გადაირქვან, თანაც გათთალისწინონ, რომ ახალი სახელების შესაფერისნი უნდა იყვნენო. ფიოდორ დოსტოევსკიმ ეს კამპანია მოქალაქეთა თვითსრულყოფის მიზნით ჩაიფიქრა: ვინც ლიბკნებტს დაირქმევს, დაე, მის მსგავსად იცხოვროს, თუ არადა ღირსეული სახელი ჩამოერთმევაო. ამდაგვარად სახელის შეცვლის რეგისტრში გატარდა ორი მოქალაქე: სტეპან ჩეჩერი ქრისტეფორე კოლემბად იქცა! ხოლო ჭის

მთხრელი პიოტრ გრუღინი ფრანც მერინგად – შემოკლებით მერინად<sup>1</sup>. ფიოღორ ღოსტოევსკიმ ეს სახელები საღავოდ მიიჩნია და ოქმი პირობითად შეადგინა: თემის რევკომს შეკითხვა გაუგზავნა \_ კოლუმბი და მერინგი ღირხეული აღამიანები თუ იყვნენ, შეიძლება თუ არა, ისინი შემდგომი ცხოვრების ნიმუშებად ღაგზახოთ, თუ კოლუმბი და მერინგი რევოლუციისთვის ურგებნი არიანო. თემის რევკომიდან პასუხი ჯერ არ მოსულიყო, ამიტომ სტეპან ჩეჩერი და პიოტრ გრუდინე ტეთქმის უსახელოდ დარჩნენ.

რაკი ახალი სახელები დაირქვით, მაშ რაიმე თავგამოსაჩენი გააკეთეთ,

ეუბნებოდა მათ დოსტოევსკი.

— გავაკეთებთ, — უპასუხებდნენ ორივენი, — ოღონდ სახელები ღაგვიმტკიცე და ცნობა მოგვეცი.

ახალი სახელები ზეპირად გერქვათ, საბუთებში კი ჯერჯერობით ძველ

სახელებს ჩაგიწერთ.

– ზეპირად მაინც გვერქვას, – ითხოვდნენ განმცხადებლები.

კოპიონკინი და დვანოვი დოსტოევსკის იმ დღეებში ეწვივნენ, როცა იგი ცხოვრების მორიგ გაუშჯობესებაზე ფიქრს მისცემოდა. დოსტოევსკი ფიქრობდა ამხანაგურ ქორწინებაზე, ცხოვრების საბჭოურ მნიშვნელობაზე, შეიძლებოდა თუ არა ღამის გაუქმება და ამით მოსავლიანობის ამაღლება, ფიქრობდა ყოველდღიური შრომითი ბეღნიერების ღამყარებაზე, იმაზე, თუ რა იყო სული – საბრალობელი გული თუ ტვინიანი თავი. ღოსტოვვსკის კიდევ ბევრი სხვა რამ აწუხებდა და ამის გამო ღამღამობით ოჯახსაც მოხვენებას არ აძლევდა.

თემის რევკომის რწმუნებულს შინ წიგნების ბიბლიოთეკა ჰქონდა, მაგრამ ყველა წიგნი უკვე ზეპირად იცოღა და მათი წაკითხვა ვეღარ ანუგეშებდა, ამიტომ პირადად

თვითონ ფიქრობდა.

ღვანოემა და კოპიონკინმა ღოსტოეესკის ქობში ფეტეის ფაფა ჭამეს და მასპინძელს ღაუყოვნებლივ გაუბეს საუბარი მომავალ ზაფხულში სოციალიზმის აუცილებლად აშენების თაობაზე. დეანოვმა თქვა, ამგვარი აჩქარება თვით ლენინმა ღაასაბუთაო.

საბჭოთა რუსეთი, – არწმუნებდა ღვანოვს დოსტოევსკი, – ნორჩ არყის ხესა ჰგავს, რომელსაც კაპიტალიზმის თხა მოსაკორტნად ეტანება. – მერე გაზეთში

ამოკითხული ლოხუნგიც კი წარმოთქვა:

არყის ხე გავზარდოთ სასწრაფოდ, თორემ თხა შეგვიჭამს ევროპის.

გულისხმადაბაბულ ღოსტოეესკის თვალწინ კაპიტალიზმის გარდაუვალი ხიფათი წარმოესახა ღა გაფითრდა. მართლაც, — წარმოიდგინა მან, — თეთრმა თხებმა ნორჩი კანი თუ შემოგვკორტნეს, მთელი რევოლუცია გაშიშელღება და ყინვა desduedbe.

— მაშ ამის მოგვარებაზე ვინ უნდა იზრუნოს, ამხანაგებო? — შთაგონებით შესძახა ღოსტოევსკიმ. – მოღი, საქმეს ახლავე შევუდგეთ: შეგვიძლია, სოციალიზმის აშენება საახალწლოდ მოვახწროთ! თეთრი თხები ზაფხულში შემოგვესევიან, საბჭოთა არყის ხეს კი მანამღე კანი უკვე გაუმაგრღება.

ღოსტოევსკის სოციალიზმი კარგი აღამიანების საზოგაღოებაღ მიაჩნდა. საგნებსა

ღა ნაგებობებს არაფრაღ აგდებდა. ღვანოვი მას უმალ მიუხვღა.

არა, ამხანაგო დოსტოევსკი. სოციალიზმი მზესა ჰგავს და ზაფხულში ამოდის. იგი მაღლობზე მღებარე პოზიერ მიწებზე უნდა აშენდეს. თქვენს სოფელში რამდენი კომლია?

ჩვენი სოფელი მრავალკომლიანია: სამას ორმოცი კომლი შიგ სოფელში

ცხოვრობს, ხოლო თხუთმეტი სოფლის გარეთ, – თქვა ღოსტოევსკიმ.

<sup>1.</sup> ander (Figh.).

ძალიან კარგი, ხუთ-ექვს არტელად უნდა დანაწილდეთ, — მოისაზრა ღვანოემა. — ღაუყოვნებლივ შრომითი ბეგარა გამოაცხადე — ჯერჯერობით ყამირ მიწებზე ჭების თხრა ღააწყებინე, ხოლო გაზაფხულზე ურმებით ნაგებობანი

გაღააზიღვინე. ჭის მთხრელები თუ გყავს?

ღოსტოეესკი დეანოვის ნათქვამს ნელ-ნელა შეიმეცნებდა და სახილველ ვითარებად გარდაქმნიდა. ჭეშმარიტების შეთხზვის უნარი არა ჰქონდა და მხოლოდ მაშინ იგებდა მის არსს, თუ აზრებს თავისი რაიონის ამბებად გადააქნვედა. მაგრამ ამას დიდ დროს ანღომებდა: უკაცრიელი ველი გონებაში ნაცნობ ალაგას უნდა წარმოესახა, თავისი სოფლის ყოველი ეზო-კარი იქ ჩაემწვრთებინა და თვალი შეევლო, ყოველივე როგორი იქნებოდა.

— ჭის მთხრელები გვყავს, — თქვა ღოსტოევსკიმ. — მაგალითად, ფრანც მერინგი. იგი წყალს ფეხებით შეიგრძნობს. ხევებში აივლ-ჩაივლის, ჰორიზონტს გაზომგამოზომაეს და იტყვის: ბიჭებო, ამ ალაგას ორმო ექვს საჟენზე ამოთხარეთო. მერე

წყალი იქიდან ღეარად მოჩქეფს. ეტყობა, ასეთი რამ ღედ-მამისგან დაჰყვა.

ღვანოვი დოსტოევსკის დაეზმარა, რომ მას სოციალიზმი საერთო საკარმიდამო ნაკვეთების მქონე მცირეეზოიან მეარტელეთა სოფლებად წარმოსახოდა. დოსტოევსკიმ ყოველივე შეიცნო, მაგრამ ვერ შეიგრძნო ყველა კალოს მომცველი რაღაც საერთო სიხარული, რაც მომავლის წარმოსახვას სიყვარულად და სითბოდ აქცევდა, ცხადად არარსებული სოციალიზმის დროებით უქონლობის გამო სხეულს მოუთმენლობით გაუთანგავდა და სინდისს დაუამებდა.

კოპიონკინმა უსმინა, უსმინა და განაწყენდა.

—შე მუხისთავა, გუბაღმასკომის ნათქვაში ხომ გაიგონე — ზაფხულამდე სოციალიზმი მოამთავრეო! იშიშვლე კომუნიზმის მახვილი, რადგან ჩვენ რკინისებური ღისციპლინა გვაქვს. აბა, რანაირი აქაური ლენინი ხარ? ლენინი კი არა, საბჭოთა დარაჯი ყოფილხარ: რღვევის ტემპს მხოლოდ აბრკოლებ, შე ლამაქცევარი!

ღვანოვი ღოსტოეესკის მეტად და მეტად აგულიანებდა:

– კულტურული ბალახებით შემოსილი დედამიწა სხვა ჰლანეტებიდან უფრო მკაფიოდ, უფრო ნათლად გამოჩნდება. ამას გარდა, ტენის ცვლაც გაძლიერდება, ცა

უფრო ლურჯი და უფრო გამჭვირვალე შეიქნება.

ღოსტოევსკი გახალისდა, რადგან სოციალიზმი საბოლოოდ დაინახა. ეს საკვები ბალახების სუნთქვით ნაპატივები, ლურჯი, ოღნაე ნოტიო ცა იქნებოდა. ქარი აღგილ-მამულთა მაძღარ ტბებს კოლექტიურად ცოტაოღენად შეარხევღა, ცხოვრება ისეთ ბედნიერებას შეიძენდა, რომ უხმაურო შეიქნებოდა. მხოლოდ ისღა რჩებოდა, რომ ცხოვრებაში საბჭოური აზრი დაფუძნებულიყო. ამ საქმის მოსაგვარებლად ერთხმად იქნებოდა არჩეული ღოსტოევსკი.

და, აი, იგი ორმოც დღეს ძილგამკრთალი და ფიქრებში თავდავიწყებით ჩაძირული ზის, ლამაზ-ლამაზ, ფაქიზ ქალიშვილებს მასთან გემრიელი საჭმელი – ბორში და ღორის ხორცი მიაქვთ, მაგრამ უკანვე ხელუხლებელი გააქვთ:

დოსტოეესკი თავის მოვალეობათაგან ვეღარ გამოფხიზლებულა.

ქალიშვილებს დოსტოევსკი შეჰყვარებიათ, მაგრამ ყველანი ერთპირად ჰარტიულები არიან და დისციპლინის გამო სიყვარული ვერ გაუმჟღავნებიათ, შეგნება აიძულებთ, მღუმარედ გაიტანჯონ.

ღოსტოევსკიმ მაგიდა ფრჩხილით ჩაკაწრა, თითქოს ეპოქა ორად გამიჯნაო:

— სოციალიზმს კიძლევი! სანამ ჭვავი შემოვიღოდეს, სოციალიზმი მზად იქნება!... გამბობ, რამ ღამანაღვლიანა-მეთქი! თურმე სოციალიზმზე ნაღველი მკლავდა.

−რა თქმა უნდა, − დაუდასტურა კოპიონკინმა. − როზას სიყვარულს ყველა

ესწრაფვის.

ღოსტოევსკიმ სიტყვა როზას ყური კი ჰკიდა, მაგრამ სრულად ვერ ჩახვდა მხოლოდ იაზრა, რომ როზა, ალბათ, რევოლუციის შემოკლებული სახელწოდება იყო, ანდა მისთვის უცნობი ლოზუნგი.

—საესებით მართალია, ამხანაგო! — უთხრა კოპიონკინს კმაყოფილმა ღოსტოეესკიმ, რაღგან უმთავრესი ბეღნიერება უკვე აღმოჩნდა. — მაგრამ, აი, ჩემს რაიონში რევოლუციის ხელმძღვანელობის შედეგად მე მაინც შევიფერთხე.

თუმცაღა, ფიოღორ მიხაილოვიჩმა იმ ღამეს მშვიღაღ ვერ ღაიძინა, ლოგინში

ღამით ღოსტოევსკიმ მძინარენი გამოაღვიძა. ძილმღვიძარე კოპიონკინი ხმალს

მისწვდა, რათა მოულოღნელაღ შემოჭრილ მტერს შეგებებოდა.

საბჭოთა ხელისუფლების გულისთვის შეგეხე! განუმარტა მას დოხტოევსკიმ.

მაშ აღრე რატომ არ გამაღვიძე? მკაცრად ჰკითზა კოპიონკინმა.

— საქონლის სულადობა არა გვყავს, — მყის დაიწყო დოსტოევსკიმ: ნახევარი ღამე ფიქრში გაატარა და სოციალიზმის საქმეთა განჭვრეტა ძირისძირობამდე მოასწრო. — პოზიერ მიწებზე რომელი მოქალაქვ გამოგყვება, თუ პირუტყვი არ ეყოლება? ბარგი-ბარხანა იქ ტყუილად რისთვის ვათრიოთ?.. მღელვარებისაგან გავიტანჯე..

კოპიონკინმა გამხდარი, წამახული ხვანჩი ისე მოიფხანა, თითქოს ყელი უნდა

გამოიფატროსო.

საშა! — უთხრა მან ღვანოგს. რა ღროს უქმაღ ძილია, ამ ელემენტს
 შეატყობინე, რომ საბჭოთა კანონებისა არაფერი გაეგება.

მერე დოსტოევსკის პირქუშად ჩააშტერდა.

— შენ რაიონის ლენინი კი არა, თეთრების მხარში მღგომი ხარ! ნახე, რაზე ფიქრობს, ხვალევე აღექი ღა თუ ვინმეს ციუბალი პირუტყვი დარჩა, ერთიანაღ გამოღენე, მერე ხალხს სულაღობის კვალობაზე რევოლუციური გრძნობით

გაუნაწილე: გათავდა და მორჩა!

კოპიონკინმა იმავე წამს ხელახლა ღაიძინა: მის გულს იჭენეულობა არ სჩვეოდა, ასეთი რამ რევოლუციის ღალატად მიაჩნდა და აზრაღაც არ გაივლებდა; როზა ლუქსემბურგმა ყველაფერი ყველას მაგიერ წინდაწინვე გაიაზრა — ახლა საქმე მხოლოდ გმირობაზე, ხილული და უხილავი მტრის შემმუსვრელი შეიარაღებული მარჯვენის გარჯაზე იყო მიმდგარი.

დილით დოსტოევსკიმ ხანსკიე დვორიკი ეზო-ეზო ჩამოიარა და ყველა კომლს გამოუცხადა თემის რევკომისა და გუბაღმასკომის გაერთიანებული ბრძანება ყოველგვარი გამონაკლისის გარეშე პირუტყვის რევოლუციური განაწილების

თაობაზე.

მქონებელმა ხალხმა პირუტყვი ეკლესიის წინ მოედანზე მირეკა. ყველა ერთპირად ტიროდა, მაგრამ აწუწუნებულ მქონებელთა და საწყალობელ დედაბერთა შემხედვარე ღატაკებიც იტანჯებოდნენ, ხოლო ზოგი უქონელი თავადაც ტიროდა, თუმცა ახლა წილი უნდა რგებოდა.

ქალები ძროხებს კოცნიდნენ, კაცებს თავიანთი ცხენები განსაკუთრებული ალერსით, მსუბუქად ეკავათ და როგორც ომში მიმავალ ვაჟებს, ისე ამხნევებდნენ, თავად კი იმას ფიქრობდნენ, ავტირდეთ, თუ წუხილი უცრემლოდ გადავიტანოთო.

ერთმა ტანწვრილმა, აწოწილმა გლეხმა, ერთი ბეწო უწვერულვაშო სახე და ქალიშვილის ხმა რომ ჰქონდა, თავისი იორღა უსაყვედუროდ მოიყვანა, ის კი არა,

ღანაღვლიანებულ თანასოფლელებს სიტყვითაც ანუგეშებდა:

— ძია მიტრი, რა მოგივიდა? — ხმამაღლა ეუბნებოდა მწუხარე ბერიკაცს. — ჭირნაც წაუღია ყველაფერი: რა იყო, სიცოცხლეს საბოლოოდ ხომ არ ეთხოვები? რა უბედურებაა ასეთი — ცხენი მიჰყავთ, ჯანდაბამდე გზა ჰქონიათ, ისევ შევიძე თ. გულიდან დარდი გადაიყარე!

დოსტოევსკი ამ გლეხს იცნობდა. იგი მეული დეზერტირი იყო. ყმაწვილობაში საიღანღაც უცნობოდ და უსაბუთოდ მოვიდა. ჰოდა, არც ერთ ომში არ გაუწვევიათ: ოფიციალურად არც დაბადების წელი ჰქონდა, არც სახელი, ფორმალურად საერთოდაც არ არსებობდა; კაცზე რამენაირად მაინც რომ მოენიშნებინათ და საქმე როგორმე გავადეილებინათ, მეზობლებმა დეზერტირს თაემოუბმელი შეარქვეს, ხოლო ყოფილი სოფხაბჭოს სიებში ჩაწერილი არ ყოფილა, ერთმა აღრინდელმა მდიკანმა ყველა გვარის ბოლოს მიაწერა: "სხვანი — 1; სქეზი: სემეურ. მაგრამ მომდეენო მდივანმა ამ ჩანაწერს ვერაფერი გაუგო და მსხეილფეხა საქონელს ერთი სული კიდეგ მიამატა, ხოლო "სხვები" საერთოდ ამოაკლო—ექმეეტუგრობდა თავმოუბმელი საზოგალოებისგან გამოკლებულად, როგორც საზილრიდან მიწაზე ჩამოკარდნილი ფეტკის მარცვალი.

თუმცაღა, ცოტა ხნის წინ ლოსტოევსკიმ მოქალაქეთა სიაში მელნით ჩაწერა ღეზერტირის ასეთი წოდება – "პირადი გეარის არმქონე, "უკლონისტი" საშუალო გლეხი", და ამით მისი არსებობა მტკიცედ დაადასტურა; თავმოუბმელი თითქოს

საბჭოების სასარგებლოდ დაიბადა.

ველზე ცხოვრება ძველად საქონლის კვალღაკვალ მიეღინებოდა, ხალხში პირუტყვის გარეშე შიმშილით სიკვლილის შიში დარჩა და ამიტომ ყველას ზარალზე უფრო მეტად ცრუმორწმუნეობა ატირებდა.

ღვანოვი და კოპიონკინი მაშინ მივიდნენ, როცა ღოხტოევსკი დატაკთათვის

საქონლის განაწილებას შეუღგა.

კოპიონკინმა იგი შეამოწმა:

არ შეცდე: რევოლუციური გრძნობით ახლა მთლიანად თუ ხართ მოცული?

ისალაუფლებით გაამაცებულმა დოსტოევსკიმ ხელით მუცლიდან ყელთამდე აჩვენა. განაწილების ხერხი სადა და ცხადი მოისაზრა: ყველაზე ღატაკებს ყველაზე კარგი ცხენები და ძროხები მიაკუთვნა; მაგრამ რადგანაც საქონელი ცოტა იყო, საშუალო გლეხებს აღარაფერი ერგეთ, მხოლოდ ზოგიერთს თუ შეხვდა თითო ცხვარი.

როცა საქმე დახასრულს წარმატებით უახლოვდებოდა, 08033 თავმოუბმელი წინ წამოღგა და დოხტოეესკის ხრინწიანი ხმით მიმართა:

ფიოლორ მიხალიჩ, ამხანაგო ლოსტოევსკი, ჩვენ, რა თქმა უნდა, ერთი გაუგებარი ხალხი გართ და საწყენად ნუ დაგრჩება, რასაც ახლა გეტყვი, ნუ asamentegda!

თქვი, მოქალაქე თავმოუბმელო, თქვი პატიოსნად და უშიშრად! –

გულახლილად და ყველასათვის ყურადსაღებად ნება დართო ლოსტოევსკიმ.

თავმოუბმელი დამწუხრებული ხალხისკენ შეტრიალდა. ღატაკებიც კი წუხდნენ, ნაჩუქარი ცხენები შეშინებულებს ეჭირათ, ბეგრმა მათგანმა კი საქონელი მალულად კვლავ შქონებლებს დაუბრუნა.

– რახან ახეა, ხალხო და ჯამაათო, მისმინეთ! ჩემი სისულელით ერთ რამეს შეგეკითხებით: რას უზამს, მაგალითად, პეტკა რიჟოვი ჩემს იორღას? მთელი მაგისი საკვები სახურავის ჩალაა, ეზო-ყურეში მარაგად ერთი ლატანიც არ უგდია, ხტომაქში კი, მესამე დღეა, ნახევარი კარტოფილი უფუის. მეორეც, საწყენად ნუ მიიღებ, ფიოლორ მიხალიჩ, — შენი საქმე რეგოლუციაა, ეს კიცით, — მეორეც, ნამატს მერე რას გუზამთ? ახლა ღატაკები ჩვენა ეართ: მაშასაღამე, ცხენიანები კვიცებს ჩვენთვის გამოზრდიან? ფიოლორ მიხალიჩ, აბა, გამოჰკითხე, ღატაკი ცხენიანები კვიცებსა და ხბორებს საჩვენოდ გამოკვებავენ?

ამგვარი გონივრული ნააზრევის გაგონებამ ხალხი გააშეშა. თავმოუბმელმა ხალხის მდუმარებით ისარგებლა და განაგრძო:

– შე მგონი, <del>ხუთიოდე წლის შემდეგ ქათამზე მოზრდილი</del> საქონელი აღარავის ეყოლება. ხალისი ვის ექნება, ფურს ხბო მეზობლისთვის მოაგებინოს? ახლანდელი პირუტყვიც დიღხანს ვერ გაძლებს, სული ამოხდება. იგივე პეტკა ჩემს იორღას გველაზე უწინ გააფშეკინებს ფეხებს კაცს ცხენი თვალით არ უნახავს, რაც თავი ახსოვს, ხოლო საკვები სარების მეტი არ გააჩნია! იქნებ დამამშვიდო, ფიოღორ მიხალინ, – წყენას კი ჩემზე გულში ნუ ჩაიღებ!

ღოსტოევსკიმ იგი უმალვე დაამშვიდა:

— მართალი ხარ, თავმოუბმელო, განაწილება არაფერს მოგვცემს! კოპიონკინი წრედ მდგარი ხალხის შუაში ცარიელ ალაგზე გაიჭრა.

— როგორთუ არაფერს მოგეცემს? შენ, რაო, ბანდიტების მხარეს იჭერ? იცოდე, ხელს ერთბაშად მოგითავებ! მოქალაქენო, — შემზარავი მუქარით, გბების ქაგქაგით მიმართა გველას კოპიონკინმა. იმის მაგვარი არაფერე ცექნება ცელაფერს თავმოუბმელმა კულაკმა გითხრათ. სოციალიზმი ერთბაშად მოვა და ყველაფერს დაეუფლება. ჯერ აღმოცენებასაც ვერ მოასწრებს ვერაფერი, საბოლოოდ დამკვიდრდება! რაც შეეხება იმ ამბავს, რომ რიჟოგს იორღა არ მივაკუთვნოთ, გთავაზობთ, იგი გუბაღმასკომის რწმუნებულს — ამხანაგ დვანოვს გადავცეთ. ახლა კი, ამხანაგო ღატაკებო, დაიშალეთ და რღვევასთან საბრძოლველად გაემართეთ!

ღატაკებმა შინისკენ გასწიეს. ძროხებისა ღა ცხენების გაძღოლას გაღაჩვეულნი

იყვნენ და პირუტყვი უხერხულად მიჰყავდათ.

თაემოუბმელი კოპიონკინს გაშეშებული შესცქეროდა – ახლა ცხენის ღაკარგვა

კი არა, ცნობისმოყვარეობა აწუხებდა.

ამხანაგო გუბერნიელო, ნებას მომცემთ, ერთი რამ შეგეკითხოთ? — ძლივს გაბედა თავმოუბმელმა კოპიონკინისთვის ეკითხა ბავშვის ხმით.

– ძალაუფლება შენ არ გაგაჩნია და, რაც არის, არის, შემეკითხე! –გული

მოილბო კოპიონკინმა.

თავმოუბმელმა თავაზიანად, ჟურაღღებით ჰკითხა:

– რა არის სოციალიზმი, რა იქნება იქ და დოვლათი საიდან შეემატება?

კოპიონკინმა ზელდახელ უპასუხა:

ღატაკი რომ იყო, თავაღ გეცოდინებოდა; რაჩან კულაკი ხარ, ვერაფერს

მიხვდები.

ღვანოვსა და კოპიონკინს წასვლა საღამოთი უნდოდათ, მაგრამ დოსტოევსკიმ სთხოვა, დილამდე დარჩენილიყვნენ, რათა საბოლოოდ შეეტყო, სტეპში სოციალიზმი რითი უნდა დაეწყო და რითი დაესრულებინა.

კოპიონკინს ერთ აღგილას დიდხანს ყოფნა მობეზრდა და ღამით წასვლა

გაღაწყვიტა.

— რაც სათქმელი იყო, ყველაფერი გითხრეს, — ინსტრუქცია ჩაუტარა მან ღოსტოევსკის. პირუტყვი გყაუთ. კლასობრივი მასები ფეხზე ღგანან. ახლა შრომითი საჭაპანო ბეგარა გამოაცხალე — ველზე ჭები ღა ტბორები ამოთხარე, ხოლო გაზაფხულზე შენობები გაღაიტანე. იცოდე, ზაფხულში სოციალიზმი ბალახიდანაც კი უნდა მოჩანდეს! მე უსათუოდ მოგაკითხავ!

მაშასადამე, ახლა მხოლოდ ღატაკებმა უნდა იმუშაონ — ცხენები ხომ იმათა

ჰყავთ, ხოლო შეძლებულები უქმად იქნებიან! — ისევ შეეჭედა დოსტოევსკი.

მერე რა? — არ გაჰკვირვებია კოპიონკინს. — სოციალიზმი სწორედაც
 ღატაკთა სუფთა ხელებმა უნდა შექმნას, კულაკები კი ბრმოლაში დაიხოცონ.

ეს მართალია, დაკმაყოფილდა დოსტოევსკი.

ღამით ღვანოვი და კოპიონკინი გზას გაუდგნენ; წასვლისას სოციალიზმის

აშენების ვაღა ღოსტოევსკის ერთხელაც მკაცრაღ ღაუთქვეს.

თავმოუბმელის იორღა პროლეტარული ძალის გვერდით მიაბიჯებდა. მოსახლეთა შორის სივიწროვეში ყოფნის შემდეგ გზამ ორივე მხედარს შორეთისკენ სწრაფვის სიამე აგრძნობინა და გუნება გაუხალისა. ერთ დღეს ბინადარად ყოფნითაც კი ერთსაც და მეორესაც გულში ნაღველი მოეძალა; ამის გამო ღვანოვიცა და კოპიონკინიც ქობის ჭერს უფრთხოდნენ და გზისკენ მიილტეოდნენ, რომელიც მათი გულებიდან ჭარბ სისხლს იწოვდა.

სამაზრო ფართო გზაზე გასულმა მხედრებმა ცხენები ველის წიაღისკენ თოზარიკით მიმართეს.

მათ ზემოთ დიდი ხნის ჩასული მზისგან ოღნავ შეფერილი ღამეული ღრუბლები ამაღლებულიყო, ხოლო დღისით ქარის ქროლით გაცრიატებული ჰაერი აღარ იძვროდა. ღონემიხდილი სიერცის სიგრილემ და მდუმარებამ დვანოვი მოადუნა და ცხენზე მჯდარს თვლემა მოჰგვარა.

ეიზე იჯღაოს თვლეია იოპგვაოა. — სახლი როცა შეგხედება, გათენებამდე თეალი მოეატყულთ, — ეთხრა მან

კოპიონკინს.

კოპიონკინმა ველის მყუდრო სიგრცეში მდუმარედ გაწულელნ გემს ზოლზე მიუთითა, შორიახლოს შავად რომ მოჩანდა.

იქ კორღონი იქნება.

გულისყურგამახვილებულ, სევდიან ხეთა ტეერში შევიდნენ თუ არა, მგზავრებმა მოწყენილობისგან აღავღავებულ კორდონის ძაღლთა ხმა გაიგონეს, წყვდიადში განმარტოებულ სამოსახლოს რომ იცავდნენ.

ტყის მეთვალყურე, ტყეებს მეცნიერების სიყვარულის გამო რომ იცავდა, იმჟამად ძველ წიგნებს უჯდა. მას სურდა, რომ წარსულში საბჭოთა დროების მსგავსი რამ მოეძებნა, ამით შეეტყო, რევოლუციას შემდგომში რა მტანჯველი ბედი ელოდა,

რათა თავისი ოჯახის გაღასარჩენად გამოსავალი მოენახა.

მამამისმა, სატყეოს უფროსმა, ყველაზე უკანასკნელ, მკითხველუყოლელ, მივიწყებულ მწერალთა იაფფასიანი წიგნების ბიბლიოთეკა დაუტოვა. იგი ვაჟს ეუბნებოდა, ცხოვრების განმჭვრეტელი ჭეშმარიტებანი მივიწყებულ წიგნებში იდუმალად არის ჩამარხულიო.

ტყის მეთვალყურის მამას მიაჩნდა, რომ ცუდი წიგნები დაუბაღებელ ბავშვებს წააგავდნენ, იმ ბავშვებს, დედის მუცელშივე რომ იღუპებოდნენ, რადგან მათი ნაზი სხეული სამყაროს უხეშობას ვერ ეგუებოდა, ხოლო სამყაროს უხეშობას მშობლის წიაღშიაც შეეძლო შეღწევა.

 ათიოდე ამგუარი ბავშვი მაინც რომ გაღარჩენილიყო, ისინი აღამიანს დიდებულ, ამაღლებულ არსებად აქცევდნენ,
 უანდერმა მამამ შვილს.
 მაგრამ ყველაზე ბუნდოვანი ტვინის და ყველაზე უგრძნობელი გულის მქონე რამ იბაღება,

რაც გარემოს ფიცხ ჰაერსა და უმი საჭმლისათვის ბრძოლას უძლებს.

ტყის მეთვალყურე დღეს ნიკოლაი არსაკოვის ნაწარმოებს კითხულობდა, 1868 წელს რომ იყო გამოცემული. ნაწარმოებს " მეორეხარისხოვანი აღამიანები" ერქვა. მეთვალყურე მშრალ სიტყვათა მოსაწყენ წიაღში ეძიებდა იმას, რაც სჭირღებოდა. მეთვალყურეს მიაჩნდა, მოსაწყენი და უაზრო წიგნები არ არსებობს, თუ მკითხველი მათში ცხოვრების აზრს ფხიზლად ეძიებს; მოსაწყენ წიგნებს მოსაწყენი მკითხველი წარმოქმნის, რაღგან წიგნებში მკითხველის მაძიებელი სევდა მოქმედებს და არა შემთხზველის სიმარჯვეო.

"საიდან გაჩნდით? – ფიქრობდა მეთვალყურე ბოლშევიკებზე. – ალბარ ოდესღაც უკვე არსებობდით, რადგან რაიმესთან მიმსგავსების გარეშე, არსებულისგან

ქურდობის გარეშე არაფერი წარმოიქმნება".

მეთვალყურის ორ პატარა შვილსა და ჩასუქებულ ცოლს მშვიდად და უზრუნველად ეძინათ. მეთვალყურე მათ დაჰყურებდა და აზრებს აღიძრავდა, გულ-გონებას მოუწოდებდა, რომ ამ სამ ძვირფას არსებას მცველად დასდგომოდნენ. მას სურდა, მომავალი განეჭვრიტა,რათა ყოველივე წინასწარ განესაზღვრა და თავისი უაზლოები სისხლ-ხორცნი დაღუპვისგან ეხსნა.

არსაკოვი წერდა, სასარგებლო საქმეს მხოლოდ მეორებარისხოვანი ადამიანები აკეთებენ ნელ-ნელა; ძალზე დიდი ჭკუა-გონება საჭირო სრულებითაც არ არის — ასეთი ჭკუა მსუცე ნიადაგზე აღმოცენებულ ბალახსა ჰგავს, სანამ მომწიფდებოდეს და სათიბად ივარგებდეს, მიწაზე რომ ჩაწვება და მთიბეელი ვეღარ მოთიბავს. უზენაეს ადამიანთაგან აჩქარებული ცხოვრება კარგავს იმას, რაც ადრე გააჩნდაო.

"ზალხმა, – მოძღვრავდა არსაკოვი, – ძალიან აღრე დაიწყო ქმედება, როცა ბეერ რამეს მიხვედრილი არ იყო. საჭიროა, ოღენ შესაძლოა, საკუთარი ქმედებანი ნაკლულ ჰყო, რათა სულის მჭვრეტული ნახევარი ნებაზე მთუშვა. ჭვრეტა გარეშე ამბების მეშვეობით თვითგანსწავლაა. ღაე, აღამიანებმა ბუნების გარემოებანი, რაც კი შეიძლება, ჩანგრძლივად შეისწავლონ, რათა ქმედებას გვიან, მაგრამ შეუმცდარად, მყარად, განხრულებული გამოცდილებით შეიარაღებული მარჯვენით შეუღგნენ. საჭიროა, ყურად ვიღოთ, რომ ცხოვრების მცდარობანი უმწეფარი გონების მქონე კაცთა ჩარევის გამოისობით მატულობს. საკმარისია, ისტორია ირმოცდაათი წლით თავის ნებაზე მიუშვა, რომ ყველამ წარმტატრ კეთრლდღეობა ღაუძაბავად შეიძინოს".

ძაღლები განგაშისმაუწყებლად აღმუვლდნენ; მეთვალყურემ თავი აიღო და

ნაგვიანეკი სტუმრების შესახვედრად გავიღა.

ცხენზე ამხედრებული დგანოვი და კოპიონკინი მეთვალყურემ ერთგულ ძაღლებსა და უკვე შეღერებულ ლეკვებს შორის გაატარა.

ნახევარი საათის შემდეგ სამივენი აღამიანთა სუნთქვით ჩამთბარ ძელურ სახლში ლამპის ირგულიე იღგნენ. მეთვალყურემ სტუმრებს პური ღა რძე მიართვა.

იგი გაფაციცებული იყო, რაღგან ღამეული სტუმრებისგან ყოველგვარ საზიანოს მოელოდა, მაგრამ ღვანოვის მშეიდი სახე და მალიმალ გაშტერებული თვალები გულს უმშვიდებდა.

კოპიონკინმა ჭამა როცა მოათავა, გაღაშლილი წიგნი აიღო ღა კითხვას შეუდგა.

თავს ძალას ატანდა, რომ გაეგო, არსაკოვი რას წერდა.

მერე წიგნი დვანოვს მიაწოდა და თან ჰკითხა:

-აბა, შენ რას ი<u>ტყვ</u>ი? დეანოვშა წაიკითხა.

– კაპიტალისტური თეორიაა: იცხოვრე ფაციფუცის გარეშე.

მეც ასე მგონია! — თქვა კოპიონკინმა და მანკიერი წიგნი განზე გადადო. — შენ ის მითხარი, სოციალიზმის ღროს ტყეს რა უნდა ვუყოთ? — ჩაფიქრებულმა კოპიონკინმა მწუხარედ ამოიოხრა.

— ამხანაგო, გვითხარით, თითო ღესეტინა ტყე რამდენ შემოსავალს იძლევა? –

ჰკითხა ღვანოვმა მეთვალყურეს.

სხვადასხვანაირს, პასუხის მიცემა გაუძნელდა მეთვალყურეს. — გააჩნია, ტყე რანაირია, რა ასაკისა ღა რა ხარისხისა – განსხეავება ბევრნაირია...

– მაინც, საშუალოღ?

საშუალოდ... ასე ათი-თხუთმეტი მანეთი უნდა ვივარაუდოთ.

– მეტი არა? ჭვავი ალბათ უფრო მეტ შემოსავალს იძლევა, არა? შეშინებული მეთვალყურე ცდილობდა, ანგარიში არ შეშლოდა.

– ჭვავს ცოტა მეტი შემოსავალი ექნება... გლეხს თითო ღესეტინაზე ოციოცდაათი მანეთი სუფთა შემოსავალი გამოუვა. არანაკლები, მე მგონია.

კოპიონკინს სახეზე მოტყუებული კაცის მრისხანება ღააჩნდა.

მაშ ტყე დაუყოვნებლივ უნდა გაიჩეხოს და მიწა სახნავ-სათესად გადაიქცეს! ეს

ხეები მხოლოდ ადგილს ართმევენ საშემოდგომო ხორბალს...

მეთვალყურე გაისუსა და აღელვებულ კოპიონკინს თვალგაფაციცებული შეაცქერდა. ღეანოვმა არსაკოვის წიგნზე ფანქრით გამოთვალა, მეტყევეობას რა ზარალი მოჰქონდა, მერე მეთვალყურეს ისიც ჰკითხა, სატყეოში რამდენი ჰექტარიაო, და ჯამი გამოიყვანა.

ეს ტყე გლეხებს წელიწადში ათი ათას მანეთს აკარგვინებს, — მშვიდად

განაცხადა ღეანოვმა, – ჭვავი უთუოდ უფრო მომგებიანი იქნება.

— რა თქმა უნდა, უფრო მომგებიანი იქნება, — შესძახა <sub>ქ</sub>ოპიონკინმა. — მეტყევემ ხომ თკითონვე გითხრა. მთელი ეს ტყე ღა ბარღ-ეკალი პირწმინდად უნდა გაიკაფოს და ჭვავი ღაითესოს. ღაწერე ბრძანება, ამხანაგო ღვანოვო!

ღვანოვს გაახსენდა, რომ შუმილინისთვის, ღიღი ხანია, არაფერი ეცნობებინა. თუმცა, შუმილინი არ გაკიცხავდა პირდაპირ ქმედებათა გამო, რაც რევოლუციისთვის აშკარა სარგებლობის შესატყვისი იქნებოდა.

მეთვალყურემ მცირეოდენი შეპაექრება გაბედა:

 მე მინდა, გითხრათ, რომ ტყის თვითნებური გაკაფვა ამ ბოლო ფროს ისედაც ძალზე გახშირდა, და ასეთი მყარი მცენარეების მოჭრა მეტად აღარ არემ საჭირო.

— მით უკეთესი, — მტრულად მიუგო კოპიონკინმა. — ჩვენ ხალხს წინ კი არ მიკუძღვით, კვალდაკეალ მივყვებით. ესე იგი, ხალხი ალღოთე უსცად გრძნობს, რომ ჭვავი ხეებზე უფრო სასარგებლოა. საშა, ტყის გაკაფვის თაობსზე უფრო სასარგებლოა.

დვანოვმა ზემო მოტნინსკაიას მაზრის ყველა ღატაკი გლეჩისაღმი გრძელი ბრძანება-მიმართვა ღაწერა. ბრძანება გუბაღმასკომის სახელით გლეხებს სთავაზობდა, რომ მათ ცნობები აეღოთ სიღატაკის თაობაზე და ბიტერმანის სატყეოს ტყე სასწრაფოდ გაეკაფათ. ბრძანებაში ნათქვამი იყო, რომ ამით სოციალიზმისკენ მიმავალი ორი გზა ერთბაშად გაიკვალებოდა. ერთის მხრივ, ღატაკები მაღლობ ველებზე ახალი საბჭოთა ქალაქების ასაშენებლად საჭირო ხე-ტყეს მიიღებდნენ, ხოლო, მეორეს მხრივ, მიწა გათავისუფლდებოდა ჭვავისა და სხვა, ღიდხანს მზარდ ხეებზე უფრო სასარგებლო კულტურათა ნათესებისათვის.

კოპიონკინმა ბრძანება წაიკითხა.

 ჩინებულია! — მოიწონა მან. — მოდი, ქვემოთ ხელს მეც მოვაწერ, რომ უფრო ფახი მიეცეთ: ამ არემარეში ბევრს გახსოვარ — მე ხომ ხელთ იარაღი მიპყრია.

ჰოდა, მთელი თავისი წოდება გააშანშალა:

"ზემო მოტნინსკაიას რაიონის როზა ლუქსემბურგის სახელობის კელის ბოლშევიკთა რაზმის მეთაური სტეპან ეფიმოვიჩ კოპიონკინი".

— ხუალ მახლობელ სოფლებში წაიღებ, სხვები კი თვითონ შეიტყობენ, — უოხრა

კოპიონკინმა ტყის მეთვალყურეს და ქაღალდი ჩააბარა.

 ტყის გაკაფვის შემდეგ მე რა უნდა ვაკეთო? — იკითხა ღავალებამიცემულმა შეთვალყურემ.

კოპიონკინმა მითითება მასაც მისცა:

 — შენც ჩვნა-თესვას მიჰყევი და თავი ამით ირჩინე! ყოველწლიურად ალბათ იმოდენა ხელფასს იღებღი, რომ მთელ სოფელსა ნთქავდი! ახლა ისე იცხოვრე, როგორც მასა ცხოვრობს.

გვიანი ჟამი იდგა. განწირულ ტყეს რევოლუციური შუაღამე ღაჰფენოდა. კოპიონკინი რევოლუციამდე ყურადღებით ვერაფერს შეიგრმნობდა — ტყეების, აღამიანების და ქარისგან აფორიაქებული სივრცეების ავ-კარგი არ ანაღვლებდა ღა მათ ბედ-იღბალში არ ერეოდა. ახლა ყოველივე შეიცვალა. კოპიონკინი ზამთრის ღამის თანაბარ გუგუნს უსმენდა და სურდა, რომ ამ ღამეს საბჭოთა მიწაზე შშვიდობიანად გადაევლო.

კოპიონკინის გულში მხოლოდ მტრის ხელით მოცელილი როზას სიყვარული კი არ არხებობდა — ეს სიყვარული თავის თბილ ბუდეში ბინადრობდა, ხოლო ბუდე საბჭოთა მოქალაქეებზე ზრუნვის მწვანე ყლორტებით, სიღატაკისგან ყველა ღაბეჩავებულის მიმართ მტანჯველი სიბრალულით და ყოველ წუთას შემოფეთებულ მომხდურებზე — ღატაკთა მტრებზე შმაგური გამარჯვებებით გახლდათ ნაქსოვი.

ბიტერმანის ტყის მასიეზე ჩამოწოლილ ღამეს უკანასკნელი საათებიღა დარჩენოდა ჩასამღერებელი, დეანოესა და კოპიონკინს იატაკზე ეძინათ და ცხენზე

ჯღომისგან მოქანცული ფეხები გაეჭიმათ.

დვანოვს ეზმანებოდა, რომ ჰატარა ბალღი იყო და ღედის მკერდს ბავშვური ნეტარებით ისე ეპოტინებოდა, როგორც ნანაზი ჰქონდა, სხვა ბავშეები რომ ეპოტინებოდნენ, მაგრამ ღედის სახისათვის თვალის შევლებას უფრთხოდა, გული უკრთოდა და ამ კრთომას ბუნდოვნად შეიგრძნობდა. შიშობდა, ღედის კისერზე სხვა სახე არ დაენაზა — ისეთივე საყვარელი, მაგრამ არა მშობლიური.

კოპიონკინს არაფერი ეზმანებოდა, იმიტომ რომ ყველაფერი ცხადში უსრულდებოდა.

იმ ჟამს, შესაძლოა, თვით ბედნიერება ჟძიებდა თავის რჩეულთ, ხოლო ბედნიერნი გარდასული დღის სოციალურ საზრუნავთაგან ისვენებდნენ და

ბეღნიერებასთან სიახლოვეს კერ შეიგრძნობღნენ.

მეორე დღეს დვანოვი და კოპიონკინი მზის ამონათებისთანავე გზას გეუდგნენ და ნაშუადღევს ნოვოსელოესკის მაზრის სამხრეთ ნაწილში მდებარე კრმუწის — "ღატაკთა მეგობრობის" გამგეობის კრებაზე მიკიდნენ. კომუნას კარიაკინის ყოფილი მამული ეკავა და კრება ახლა იმაზე მსჯელობდა, იქაური ნაგებობენი პოჩუნის წევრ შვიდ ოჯახს თავისი საჭიროებისთვის როგორ გამოეყენებინა. კრების დასასრულს გამგეობამ კოპიონკინის წინაღადება მიილო: კომუნისთვის დაეტოვებინათ ყველაზე აუცილებელი რამ – ერთი სახლი, ფარდული და საცეხეელი, ხოლო დანარჩენი ორი სახლი და სხვა ავლადიდება მეზობელი სოფლისთვის ნაწილ-ნაწილ დაშლილი გაღაეცათ, რათა კომუნის ზეღმეტ ქონებას მახლობლად მცხოვრები გლეხების გულგონება არ დაეთრგუნა.

ამის შემღგომ კომუნის მწერალი ვახშმის ორღერების გამოწერას შეუღგა; ყოველ ორდერზე ხელით აწერდა ლოზუნგს "პროლეტარებო ყველა ქვეყნისა,

შეერთღით!"

კომუნის ყველა ასაკოვან წევრს — შვიდ მამაკაცს, ხუთ ქალსა და ოთხ

ქალიშვილს – კომუნაში რაღაც თანამღებობა ეკავათ.

თანამღებობათა სახელობითი სია კედელზე ეკიდა. სიისა და განრიგის მიხედვით ყველანი მთელ დღეს საკუთარი თავის მომსახურეობას უნდებოდნენ; ხოლო თანამდებობათა სახელწოდებანი შრომის მიმართ უღიდესი პატივის მიგებით გახლდათ შეცელილი. ამდაგვარად – იყო კომუნალური კვების გამგე, ცოცხალი გამწევი ძალის უფროსი, რკინის ოსტატი — იგივე უსულო ინვენტარისა და სამშენებლო ქონების ზედამხედველი (ალბათ მჭედელი, ხურო და ასე შემდეგ – ერთ პიროვნებაში თავმოყრილი), კომუნის დაცვისა და ხელშეუვალობის გამგე, არაორგანიზებულ სოფლებში კომუნიზმის პროპაგანდის გამგე, ახალთაობის კომუნალური აღმზრდელი – და სხვა მომსახურეობის თანამდებობანი.

კოპიონკინი ქაღალდს დიდხანს კითხულობდა და რაღაცას ფიქრობდა, მერე თავმჯღომარეს მიუბრუნდა, რომელიც ვახშმის ორღერებზე ხელის მოწერას შე-

სღგომოდა:

– ხვნით რანაირაღღა ხნავთ?

თავმჯღომარემ ისე უპასუხა, წერა არ მიუტოვებია:

 წელს არ მოგვიხნავს. რატომ არ მოგიზნავთ?

— შინაგანი წესრიგის დარღეევა არ შეიძლებოდა: მაშინ ყველანი თანამდებობიდან უნდა ჩამოგვეშორებინა — აბა, რანაირი კომუნაღა დაგვრჩებოდა? ისედაც ძლივს მოვაწესრიგეთ; თანაც მამულში პური ჯერ კიდევ იყო...

ასე იყოს, რაკიღა პური ყოფილა, — აღარ უჭოჭმანია კოპიონკინს.

– იყო, იყო, – თქვა თაემჯდომარემ, – უმალვე სულ აღვრიცხეთ საზოგადოებრივი სიმაძღრის საჭიროებისთვის.

ამხანაგო, სწორაღ მოქცეულხარო.

— უეჭველაღ: ყველაფერი ჩაწერილი და ყოველ მჭამელზე დაჯავშნული გვაქეს. ფერშალს დავუძახეთ, რომ საჭმლის ნორმა ცრურწმენის გარეშე სამუდამოდ ღაეწესებინა. აქ ყველაფერზე ბევრია ნაფიქრი: კომუნიზმი დიადი საქმეა! ცხოვრების გართულებაა!

კოპიონკინი ამაზედაც დაეთანხმა — მას სჯეროდა, რომ ხალხი ყველაფერს თვითონ გაართმევლა თავს სამართლიანად, თუ ხელს არ შეუშლიღნენ, ხოლო თავის მოვალეობად ის მიაჩნდა, რომ სოციალიზმისკენ მიმავალი გზა განეწმინდა. ამისთვის შეიარაღებულ მარჯვენას და საფუძვლიან მითითებებს იყენებდა. გოპიონკინი მხოლოდ ერთმა რამემ შეაშფოთა — ცხოვრების გართულებამ, რაც თავმჯდომარემ ახსენა. ამის გამო დვანოვს მოეთათბირა კიდევაც, ხომ არ აჯობებს, კომუნა "ღატაკთა მეგობრობა" დაუყოვნებლივ ლიკვიდირებულ იქნას, რადგან რთული ცხოვრებისას შეუძლებელი იქნება იმის გარჩევა, ვინ ვის ჩაგრავსო. მაგრამ დგანოვმა გადაათქმევინა: დაე, ასე იყოს, ცხოვრებას იმიტომ, ართულებენ, რომ გახარებულნი არიან და გონებრივი შრომა იტაცებთ — ადდე მარტლ ტელებს ამუშავებდნენ, ჭკუას ძალას არ ატანდნენ; დაე, ახლა თავიანთო გონიერება ახარებღეთო.

— ჰო, კარგი, — მიხვდა კოპიონკინდე— მაშინ უფრო მქტად ქნდა ქასრთულონ. საჭიროა, ყოველნაირად ხელი შევუწყოთ, ამათთვის რაიმე გამოიგონე... უფრო

გაუგებარი.

ღვანოვი და კოპიონკინი კომუნაში ერთ დღესა და ღამეს დარჩნენ, რათა ცხენები

კარგად გამომძღარიყვნენ, სანამ გრძელ გზას გაუდგებოდნენ. 🤲 📥

ცინცხალი, მზიანი დილა გათუნდა თუ არა, ჩვეულებისამებრ კომუნის საერთო კრება დაიწყო. კრება დღეგამოშვებით ინიშნებოდა, რათა მიმდინარე ამბებისთვის თვალი დროულად მიედევნებინათ. დღის წესრიგში ორი პუნქტი შეჰქონდათ: "მიმდინარე მომენტი" და "მიმდინარე საქმეები". კრების დაწყებისას კოპიონკინმა სიტყვა მოითხოვა. მას სიტყვა სიხარულით მისცეს. ის კი არა, წინადადებაც შემოიტანეს, ორატორი დროთი არ შეეზღუდათ.

— შეუზღუღავად ილაპარაკე, საღამომდე ბევრი დროა, — უთხრა კოპიონკინს თავმჯდომარემ. მაგრამ კოპიონკინს მწყობრად ლაპარაკი ორ წუთზე მეტხანს არ შეეძლო, იმიტომ რომ თავში გარეშე აზრები ეჭრებოდა და ეს აზრები ერთიმეორეს ისე ამახინჯებდა, მათი გამოხატვა-გამოთქმა შეუძლებელი ზღებოდა. ამის გამო კოპიონკინი ლაპარაკს თვითონვე წყვეტდა და საკუთარ თაეში ამტყდარ ხმაურს

ყურადღებით უსმენდა. 🔹

ამჟამად კოპიონკინმა დაიწყო იმის წარმოჩენით, რომ კომუნა "ღატაკთა მეგობრობა" მიზნად ისახაუდა ცხოვრების გართულებას, ამით საქმეთა დახლართულობის მიღწევას და სირთულეთა შექმნით მალული კულაკების მოგერიებას. როცა ყოველივე რთული, მჭიდრო და გაუჯებარი იქნება, — განმარტა კოპიონკინმა, — მაშინ პატიოსან ჭკუა-გონებას საქმე გაუჩნდება, ხოლო უცხო ელემენტი სირთულის ვიწრო ხვეულებში ვერ გაძვრება. ამის გამო, — სასწრაფოდ დაასრულა კოპიონკინმა, რათა კონკრეტული წინადადება არ დავიწყებოდა, — ამის გამო გთავაზობთ, კომუნის საერთო კრებები დღეგამოშვებით კი არა, ყოველდღიურად, დღეში ორჯერაც კი გამართოთ: ჯერ ერთი, საზოგადო ცხოვრების გასართულებლად, მეორეც, იმისათვის, რათა მიმდინარე ამბებმა სადღაც ტყუოლუბრალოდ, ყურადღების გარეშე არ ჩაიაროს, — ერთ დღეს რამდენი რამ შეიძლება მოხდეს, თქვენ კი აქ, როგორც შამბნარში, მივიწყებულნი დარჩებითო...

კოპიონკინი სიტყვათა ჩამშრალ ნაკაღში, როგორც მეჩეჩზე, ისე შეჩერდა, ხელი ხმლის ვადაზე ჩამოღო და ყველა ხიტყვა ერთბაშად დაავიწყდა. ყველანი შიშითა და

ჰატიკისცემით შესცქეროდნენ.

— პრეზიდიუში გთავაზობთ, ერთხმად მივილოთ, — დაასკვნა თავმჯდომარემ ნაცადი ხმით.

ჩინებულია, — თქვა ყველაზე წინ მდგარმა კომუნის წევრმა — ცოცხალი გამწევი ძალის უფროსმა, რადგან უცხო ადამიანთა ჭკუა-გონებისა სჯეროდა. ზელი ყველამ ასწია — ერთდროულად და ვერტიკალურად, ამასთან კარგი გაწაფულობა გამოამჟღავნეს.

6世紀 湖北

- აი, ეს კი არ გარგა! — ხმამაღლა განაცხადა კოპიონკინმა.

რატომ? — შეშფოთდა თაემჯდომარე.

კოპიონკინმა კრებას გადახედა და ხელი გულნაკლულად ჩაიქნია:

— ღაე, ერომა ქალიშვილმა მაინც ყოველთვის საწინააღმდეგოდ მისცეს ხმა....

— რატომ, ამხანაგო კოპიონკინო?

შტერებო, ისევ და ისევ გართულებისათვის.

— მივხვლი — მართალია! — თქვა გახარებულმა თავმჯლომარემ და კრებას შესთავაზა, ფრინველისა და ჭვავის გამგე მალანია ოტვერშკოვა ყველას საწინააღმღეგოდ მუდმივ ხმის მიმცემად გამოეყოთ.

- იმ გარეწრებს, ამბობდა დეანოვი ბანდიტებზე, განთიადის ჩაქრობა უნდათ, მაგრამ განთიადი სანთელი კი არ არის, დიადი ზეცაა, სადაც შორეულ, იღუმალ ვარსკვლავებზე კაცობრიობის მემკვიდრეთა კეთილშობილური და მძლავრი მომავალი იმალება. ვინაიდან უეჭველია დედამიწის სფეროს დაპყრობის შემდეგ მთელი სამყაროს ბედ-იღბლის ჟამი, ადამიანის მიერ მისი განკითხვის დღე დადგება...
- ლამაზად ლაპარაკობს, შეაქო დვანოვი იმავე ცოცხალი გამწევი ძალის უფროსმა.

ჩუმად უსმინე და ჩაუკვირდი, — წყნარად ურჩია მას თავმჯდომარემ.

— თქვენმა კომუნამ, — განაგრძობდა ღვანოვი, — ბანღიტებს ეშმაკობით უნდა აჯობოს. ისინი ვერ უნდა მიხედნენ, აქ რა არის. საქმე ისე ჭკვიანურად და რთულად უნდა მოაწყოთ, რომ კომუნიზმის თვალსაჩინოება არაფერს ეტყობოდეს, სინამდვილეში კი არსებობდეს. ვთქვათ, ბანდიტი კომუნის მამულს მოადგა, ლულაგადაჭრილი შაშხანა მოუმარჯვებია და აქაურობას ათვალიერებს, რა მოვიტაცო, ან ბოლო ვის მოვუდოო. იმის შესახვედრად კი მდივანი გამოდის, ხელში ტალონების წიგნაკი უკავია. მოქალაქევ, — ეუბზება ბანდიტს, — თუ რამე გნებავთ, ტალონი აიდეთ და საწყობს მიაშურეთ; თუ ღატაკი ხართ, კუთვნილ ულუფას უფასოდ მიიღებთ, თუ სხვა ვინმე ბრძანდებით, მაშინ ჩვენთან ერთ დღეს რაიმე თანამდებობაზე, ვთქვათ, მგლებზე მონადირედ იმსახურეთ. მოქალაქვებს ვარწმუნებ, რომ არც ერთი ბანდიტი უცაბედად თქვენზე ხელს არ აღმართავს. მერე კი ან თავს გამოისყიდით, თუ ბანდიტები თქვენზე მეტნი იქნებიან, ანდა ნელ-ნელა თითოს დაატყვევებთ, როცა გაოცებულებს იარადი მიავიწყდებათ და მამულში გაოგნებულები დაიწყებენ ბორიალს. ხომ მართალს ეამბობ?

თითქმის, — დაეთანხმა კვლავ ის ლაპარაკის მოყვარული ცოცხალი გამწევი

ძალის უფროსი.

— ერთხმად მივიღოთ და ერთმა წინააღმდეგ მისცეს ხმა, არა? — გამოაცხადა თავმჯდომარემ. მაგრამ საქმე უფრო რთულად წარიმართა: მალანია ოტვერშკოვამ, რა თქმა უნდა, წინააღმდეგ მისცა ხმა, მაგრამ მის გარდა, ნიადაგის გაპოხიერების გამგემ — კომუნის წითურმა წევრმა, ერთგვაროვანი ფიჟვინა სახე რომ ჰქონდა, — თავი შეიკავა.

მაინც რატომ? — საგონებელში ჩავარდა თაემჯღომარე.

— თავს ვიკავებ გასართულებლად! — მოისაზრა მან.
 მაშინ იგი თავმჯდომარის წინადადებით მუღმივად თავის შემკავებლად ღანიშნეს.

საღამოთი ღვანოვსა და კოპიონკინს უნდოდათ, გზა განეგრძოთ — მდინარე შავი კალიტვის ხეობისკენ წასულიყვნენ, სადაც ორ დაბაში ბანდიტები აშკარად და დაუფარავად ცხოვრობდნენ და მთელ რაიონში საბჭოთა ხელისუფლების წევრებს გეგმაზომიერად ხოცავდნენ. მაგრამ კომუნის თავმჯდომარემ სთხოვა, კომუნის საღამოს კრებაზე დარჩით, რათა რევოლუციის ძეგლი სად და როგორ დავდგათ, ერთად მოვისაზროთო. მდივანი ამბობდა, ეზოს შუაში დავდგათო, მალანია ოტვერშკოვას კი, პირიქით, ბაღში დადგმა ერჩია. ნიადაგის გაპოხიერების გამგე

თავს იკავებდა და არაფერს ამბობდა.

– მაშ შენი ჭკუით არსაღ არ უნდა დავდგათ, არა? – ეკითხებოდა თავმჯდომარე თავის შემკავებელს.

აზრის გამოთქმისგან თავს ეიკავებ, – თანამიმდეგრულად უპასუხა

გაპონიერების გამგემ.

– მაგრამ უმრავლესობამ ჩმა მისცა, რომ თანახმაა, მაშ ძეგლი უნდა დაგდგათ, მსჯელობდა შეფიქრიანებული თავმჯდომარე. – ახლა მთავარი ისაა, რომ ფიგურაა მოსაფიქრებელი.

ღვანოვმა ფიგურა ქაღალღზე დახატა.

new trace made

მან გამოსახულება თავმჯღომარეს გაღასცა და განუმარტა: არალერეთება – ღაწოლილი რკიანი დროის მარადიულობას ნიშნავს, ხოლო აღმართული ორწვეტა ისარი სივრცის უსასრულობის გამომხატველია.

თავმჯდომარემ ფიგურა მთელ კრებას აჩვენა.

აქ მარადიულობაც არის და უხასრულობაც; მაშ ყველაფერია, ამაზე

ჭკვიანურს ვეღარაფერს მოიფიქრებ: გთავაზობთ, რომ მივიღოთ.

წინაღაღება მიიღეს. ერთი წინააღმღეგი იყო, ერთმა თავი შეიკავა. ტაღაწყვიტეს, რომ ძეგლს აღმართავდნენ შუა მამულში წისქვილის ძველ ქვაზე, რომელიც რევოლუციას მრავალ წელს ელოღა. თვით ძეგლი რკინის წნულებისგან უნღა

დაემზადებინათ. ამ საქმის მოგეარება რკინის ოსტატს დაავალეს.

- აქ საქმის ორგანიზება კარგად მოვაგვარეთ, — დილით ეუბნებოდა დვანოვი კოპიონკინს. ისინი თიხნარ გზას მიუყვებოდნენ შავი კალიტვის შორეული ხეობისკენ. ცას შუა ზაფხულის ღრუბლები მოჰფენოდა. – ახლა ისინი გართულებათა გაძლიერებულ გზას ღააღგებიან, ხოლო გაზაფხულზე, გართულების მიზნით, ხვნა-თესვას უეჭველად შეუდგებიან და მამულში ღარჩენილ საზრდოს ჭამას მოეშვებიან.

– ნათლადაა მოსაზრებული, — თქვა გაბედნიერებულმა კოპიონკინმა.

– რა თქმა უნდა, ნათლადაა. ზოგჯერ, როცა ჯანმრთელი კაცი გართულების მიზნით თავს სნეულად აჩვენებს, მხოლოდ უნდა უთხრა, საკმარისად არა ხარ დასნეულებულიო, და გაუთავებლად მერეც ეს ჩასჩიჩინო. ჰოდა, ბოლოს და ბოლოს, თავისთავად გამოჯანმრთელდება.

 გასაგებია. მაშინ ჯანმრთელობა უახლეს გართულებად და ხელიდან გაშვებულ სიტყვა — გართულება — რა კარგი ღა რა ბუნდოვანია, ისევე, როგორც მიმდინარე მომენტი. მომენტია და თანაც მიმდინარეობს: ამის წარმოდგენა შეუძლებელია.

გაუგებარი რომ არის, ისეთ სიტყვებს რა ეწოღება? — მორიღებით ჰკითხა

ღვანოვს კოპიონკინმა. – ტერნინები თუ რა?

• — ტერმინები, — მოკლედ უპასუხა დვანოვმა. გულში უცოდინრობა კულტურაზე მეტად უყვარდა. უმეცრება ცარიელი მინღვრის მსგავსია, საღაც ყოველგვარი ცოდნის მცენარეთა გაზრდა კიღევ შეიძლება, ხოლო კულტურა უკვე გაბარღული კელია, საიღანაც მარილნი მიწისანი მცენარეებს უკვე ამოწოვილი აქვთ და სადაც უკვე აღარაფერი აღმოცენდება. ამიტომ დვანოვი კმაყოფილი იყო, რომ რუსეთის რევოლუციამ ერთიანად გამომარგლა ის მეჩხერი აღგილები შამბნარებისა, საღაც კულტურა არსებობდა, ხოლო ხალხი ისეთივე ცარიელ მინდერად დარჩა, როგორიც იყო — ყანად კი არა, ცარიელ, ნაყოფიერ ადგილად. ჰოღა, ღვანოვი რაიმეს დათესვას არ ჩქარობდა: მას მიაჩნდა, რომ კარგი ნიადაგი დიდხანს ვერ მოითმენდა და თვითნებურად აღმოაცენებდა რაიმე არყოფილს და უძვირფასესს, თუკი ომის ქარიშხალი ღასავლეთ ევროპიღან კაპიტალისტური შამბნარის თესლებს არ მოიტანდა.

ერთხელ ერთგვაროვანი ველის სიღრმეში მან თვალი ჰკიდა საითკენღაც ჯგუფად მიმავალ ხალხს და მათი სიმრავლის ხილვისას გულში მძლავრი სიხარული აღეძრა, თითქოს იმ მიუწვლიმელ ადამიანებთან ხელიხელგადაჭდობილი ყოფილიყო.

კოპიონკინის გონებას როზა ლუქსემბურგის სახება წამითაც არ სცილფებოდა და იგი გზას თავჩაქინდრული მიუყვებოდა. უცებ საკუთარი უნუგეშობის შეგრძნებამ გულში წამიერად გაჰკრა, მაგრამ ამ უეცარ აზრს ცხოვრების მდინარების მორევმა უმალვე თბილი ტალღები შემოაჭდო და შთანთქა. ახლა იგი კგლავ მომავალს ჭგრეტდა; თვალწინ ესახებოდა, რომ სხვა ქგეფანას მალე მიაღწევდა და იქ როზას ლბილ კაბას ეამბორებოდა, მის ნათესავებს რომ ჰქონდათ შენახულე, სოლიე თვით როზას საფლავიდან ამოთხრიდა და თავისთან, რევოლუციისკენ წამლესკენებდა. კოპიონკინმა როზას კაბის სურნელება, სიცოცხლის ნაშთის მალულ სითბოსთან შეერთებული სულმისდილი ბალახის სურნელებაც კი შეიგრმნო. მან არ იცოდა, რომ ღვანოვის მახსოვრობაში როზა ლუქსემბურგის მსგავსად სურნელებას აფრქვევდა სონია მანდროვა.

ერთხელ კოპიონკინი ერთი თემის რევკომში ლუქსემბურგის პორტრეტის წინ დიდხანს იჯღა, როზას თმას უცქეროდა ღა ეს თმა იღუმალ ბაღად წარმოესახებოდა; მერე მის ვარღისფერ ლოყებს დააცქერდა ღა გაიფიქრა: ცეცხლოვანი რევოლუც-იური სისხლი აწვება ქვემოღან ამ ლოყებსაც და მთელ ფიქრიან, მაგრამ

მომავლისკენ სწრაუვით ანთებულ სახესაცო.

კოპიონკინი პორტრეტის წინ იქამდე იდგა, სანამ უხილავი მღელვარება ცრემლებად არ გადმოეფრქეია. იმავე ღამეს მან გაშმაგებით აჩეხა კულაკი, ვისი წაქეზებითაც ერთი თვის წინ გლეხებმა სურსათის განაწილების აგენტს მუცელი გაუფატრეს და ფეტეით გამოუტენეს, რის შემდეგაც აგენტი ეკლესიის წინ მოედანზე დიდბანს ეგლი, სანამ ქათმებმა ფეტეი მუცლიდან მარცვალ-მარცვალ არ ამოუკ-ენკეს.

კოპიონკინმა კულაკი გამძვინვარებით პირეულად მაშინ აჩება. ჩვეულებრივ იგი მოწადინებული კი არ ზოცავდა, არამედ გულგრილად კლავდა, ოღონდ მომაკვდინებლად ურტყამდა, თითქოს მის არსებაში მეურნის ანგარიშიანობა მოქმედებდა. კოპიონკინს თეთრგვარდიელები და ბანდიტები დიდმნიშვნელოვან მტრებად, თავისი მრისხანების ღირსად არ მიაჩნდა, ამიტომ ისეთი ჩვეულებრივი გულმოდგინებითა და მუყაითობით კლავდა, როგორც გლეხის დედაკაცი ფეტესა ცესვავს. იგი, ქვეითად თუ ამხედრებული, ზუსტად, მაგრამ აჩქარებით იბრძოდა, საკუთარ გრძნობებს შემღგომი იმედისა და მოძრაობისთვის გაუცნობიერებლად ინახავდა.

მოკრძალებული რუსული ცა საბჭოთა მიწას ისე ჩვეულებრივად ღა ერთფეროვნად დაჰნათოდა, თითქოს საბჭოები ოდითგან არსებობდა ღა ეს ცა საბჭოებს სავსებით ესადაგებოდა. დეანოვს უკვე ჩამოუყალიბდა გულწრფელი რწმენა, რომ რეეოლუციამდე ცაცა და ყველა სივრცეც სხვანაირი იყო — ასეთი მშვენიერი არ ყოფილა.

შორეული მშვიდი ჰორიზონტი სამყაროს აღსასრულივით აღმართულიყო იქ, სადაც ცა დედამიწას, ხოლო კაცი კაცს ეზება. ცზენებზე ამხედრებული მგზაკრები თავიანთი სამშობლოს მიყრუებულ მხარეში მიდიოდნენ. დროდადრო გზა ხევის შემაღლებულ ადგილს რკალად უვლიდა და მაშინ შორეულ დაბლობში გასაცოდავებული სოფელი მოჩანდა. დვანოვს უცნობი, განმარტოებული დასახლების მიშართ გული სიბრალულით ევსებოდა და სურდა, იქ შეევლო, რათა იმ არემარეში ერთობლივი ცხოვრების ბედნიერება დაემყარებინა, მაგრამ კოპიონკინი არ ეთანხმებოდა: ეუბნებოდა, ჯერ აუცილებლად შავ კალიტვას უნდა გავუსწორდეთ და აქ მერეღა დავბრუნდეთო.

უკაცრიელ მხარეში დღე კვლავ უხალისოდ მიეღინებოდა, შეიარაღებულ მხედრებს წინ ერთი ბანდიტიც არ შემოჰყრიათ.

– მიმალულან! – შესძაზებდა ხოლმე კოპიონკინი ბანდიტების მისამართით და

გულის დამამძიმებელი, სულის შემხუთველი ძალის მოწოლას გრძნობდა. – საზოგადო უსაფრთხოების მოსაპოეებლად წირეას გამოვუყვანდი. წყეულები ახლა საკუჭნაოებში სხედან და ძრობის ხორცს თქვლეფენ...

გზას არყის ხეთა ხეივანი ჯიქურ მოადგა. ხეთა მწკრივები ჯერ მთლად არ იყო გაჩეხილი, მაგრამ გლეხებს საკმაოდ შეეთხელებინათ. ხეივანი ალბათ გზის

მოშორებით მღებარე ბატონის კარ-მიღამოღან მოემართებოღა.

ხეივნის დასასრულს ქვითკირის ორი ბურჯი იყო ჩადგმული. ერთ ბურჯზე ხელნაწერი გაზეთი გაეკრათ, მეორეზე კი თუნუქის აბრა მიეჭედებინათ, რომელზედაც ატმოსფერული ნალექებით სანახევროდ ჩამორეც ჩელე წარწერა მოჩანდა:

"ამხანაგ პაშინცევის რევოლუციური ნაკრძალი მსოფლიო კომუნიზმის

სახელობისა. მეგობრებს მობრძანება, მტრებს სიკედილი".

ხელნაწერი გაზეთი ვიღაცის სამტროდ აღმართულ ხელს სანახევროდ ჩამოებია და ქარი განუწყვეტლივ აფრიალებდა. დვანოვმა გაზეთი ხელით დაამაგრა და თავიდან ბოლომდე ხმამაღლა წაიკითხა, რათა კოპიონკინს გაეგონა.

გაზეთს " ღატაკთა კეთილდღეობა" ერქვა ღა ველიკომესტნის სოფსაბჭოსა და რაირეკუომის პოსოშანის თემის სამხრეთ-აღმოსავლეთ ზონაში უშიშროების

უზრუნველყოფის რწმუნებულის ორგანოს წარმოაღგენდა.

გაზეთში დარჩენილი იყო მხოლოდ სტატია "მსოფლიო რეგოლუციის ამოცანების თაობაზე" და ნახევარი წერილისა "მინდვრებში შეინარჩუნეთ თოვლი — აამაღლეთ მოსავლის მიღებაში შრომის მწარმოებლურობა". წერილმა შუა ნაწილში თავის აზრს გადაუხუია: "თოვლი მოხანით, — ნათქვამი იყო იქ, — და მაშინ ათასობით გათავხედებული კრონშტადტის შიში აღარ გვექნება".

რომელი " გათავხედებული კრონშტადტისა"? ამან ღვანოვი ააღელვა და

საგონებელში ჩააგდო.

ყოველთვის მასების დასაშინებლად და დასათრგუნავად წერენ, —
 გაუაზრებლად თქვა კოპიონკინმა. — დამწერლობაც ცხოვრების გასართულებლად არის მოგონილი. განათლებული ჭკუით ჯადოქრობს, უცოდინარი კი მის სასარგებლოდ მკლავით ირჯება.

ღვანოემა გაიღიმა:

სისულელეა, ამხანაგო კოპიონკინო. რევოლუცია ხალხის ანბანია.

—ტვინს ნუ მირეგ, ამხანაგო დვანოვო. ჩვენში ხომ ყველაფერი უმრავლესობით წყდება, ხოლო თითქმის ყველა წერა-კითხვის უცოდინარია. ჰოდა, როდისმე ისიც მოხდება, რომ წერა-კითხვის უცოდინარები დაადგენენ, რომ წერა-კითხვის მცოდნეებს წერა-კითხვა გადააგიწყონ — საყოველთაო თანასწორობის მიზნით... მით უმეტეს, რომ უფრო მოსახერხებელია, მცირედს წერა-კითხვა დააგიწყებინო, ვიდრე ყველას თავიდან ასწავლო. რა ემმაკი ასწავლის! შენ ასწავლი, ისინი კი ყველაფერს დაივიწყებენ...

მოღი, ამხანაგ პაშინცევთან შევიაროთ, — თქვა ჩაფიქრებულმა ღვანოემა.
 გუბერნიაში გასაგზავნი ანგარიში მაქვს ღასაწერი. ღიღი ხანია, არაფერი ვიცი, იქ

რა ხდება...

– საცოდნელი არც არის რამე: რევოლუცია თავისი გზით მიაბიჯებს...

ხეივანში ვერსნახევარი გაიარეს. მერე შემაღლებულ აღგილას დიდებული, მაგრამ მოლად გაუკაცრიელებული, უპატრონოდ მიგდებული თეთრი სასახლე გამოჩნდა. მთავარი შენობის წინ ქალის ზუსტად ნაქანდაკევი ფეხების ფორმის მქონე სვეტებს ზვიადად ეკავათ კადონი, რომელსაც მხოლოდ ცა ეყრდნობოდა. სასახლე რამდენიმე საჟენის უკან იდგა და თავისი კოლონადა ჰქონდა ქედდადრეკილი, უძრავად მომუშავე გიგანტების სახისა. კოპიონკინი განმარტოებული სვეტების მნიშვნელობას კერ მიხვდა და უძრავი ქონების რევოლუციური ანგარიშსწორების ნარჩენებად მიიჩნია.

ერთ სგეტში თეთრი გრავიურა ჩაემაგრებინათ, რაზედაც მემამულე არქიტექტორის პროფილი და ვინაობა იყო გამოსახული. გრავიურის ქვემოთ რელიეფურად ამოეტვიფრათ ლათინური ლექსი:

სამჟარო ქალის მორბენალი, ფეხებით რომ აბრუნებს დედამიწას, ეთერში ირზეგა სზეული მისი, თვალებში კი ვარსკვლავები იბადება.

დვანოემა ფეოდალიზმის სიმყუდროვეში სევდიანად ამოიოზრა და კოლონადა სამი უბიწო ქალის ექვსი ასვეტილი ფეხი — კვლავ შეათვალიქრა! მის პრსებას სიმშვიდე და იმედი კვლავ დაეუფლა, როგორც ემართებოდა ყოველთვის, როცა

შორეულ, თან აუცილებელ ხელოვნების ნიმუშს უცქეროდა.

სინანულს მხოლოდ იმის გამო გრძნობდა, რომ ფეხები — აღსავსენი ახალგაზრღული ძლიერებით — სხვას ეკუთვნოდა, მაგრამ ის კი ახარებდა, რომ ქალიშვილს, ვინც იმ ფეხებით დანავარღობდა, თავისი არსებობა გამრავლებისთვის კი არა, მომხიბვლელობისთვის მიეძღვნა; თუმცა სიცოცხლით საზრდოობდა, ეს სიცოცხლე მისთვის ნედლეული იყო და არა აზრი, — და ამ ნედლეულს სხვა რაღაცად გადაამუშავებდა, საღაც უსახური სულიერება უგრძნობელ მშვენიერებად

გარდაიქცეოდა.

სვეტების მაცქერალი კოპიონკინიც დადინჯდა: იგი პატიუს სცემდა სიდიადეს, თუკი ეს სიდიადე აზრუქონელი და მშკენიერი იქნებოდა. ხოლო თუ სიდიადე აზრის შემცველი იყო, მაგალითად, — დიდი მანქანა, კოპიონკინს იგი მასების ჩაგვრის იარაღად მიაჩნდა და მთელი სულითა და გულით, უმოწყალოდ ეზიზღებოდა. უაზრო რამის წინაშე კი, როგორც ეს კოლონადა იყო, საკუთარი თავის მიმართ სიბრალულითა და ცარიზმის მიმართ სიძულეილით იმსჭვალებოდა. კოპიონკინი ცარიზმს ადანაშაულებდა იმაში, ახლა უზარმაზარი ქალის ფეხები თავად მას რომ არ აღელეებდა და მხოლოდ დვანოვის სეედიანი სახის შემხედვარე ასკვნიდა, თვითონაც რომ უნდა დანაღვლიანებულიყო.

 ამღენი საზრუნაგი კი გეაქვს, მაგრამ კარგი იქნებოდა, მსოფლიო მნიშვნელობისა ღა ჩინებული რამ ჩვენც აგვეშენებინა! — თქვა დაღონებულმა

ღვანოვმა.

— ერთბაშად ვერ ააშენებ, — შეეჭედა კოპიონკინი. — ბურჟუაზია მთელი ქვეყნიერებისგან გვმიჯნავდა. ჩვენ ახლა ამ სასირცხვილო ბარძაყებზე უფრო მაღალ

და უკეთეს ბოძებს ავაგებთ.

მარცხნივ, ბალახ-ბარღნარში, სამეურნეო ნაგებობებისა და მომცრო სახლების ნარჩენები სოფლის სასაფლაოზე მიმოფენილი საფლავებივით მიყრილ-მოყრილიყო. სვეტები დამარხულ სამყაროს დარაჯად ედგნენ. სასაფლაოდ ქცეულ არემარეში გეთილშობილ დეკორაციულ ხეებს კენარი ტანი ზეაღემართათ.

— ჩვენ კიდევ უფრო უკეთესს შევქმნით, თანაც თითო-ოროლა კუთხე-კუნჭულში კი არა, მთელი მსოფლიოს ფართობზე! — ხელები ისე გაშალა დეანოვმა, თითქოს მთელი ქვეყნიერება შიგ მოაქციაო, თუმცადა გულმა რეჩზი უყო: — ფრთზილად! — რაღაც მოუსყიდეელმა, თავდაუზოგავმა ძალამ ამოსძაზა გულის სიღრმიდან.

 რა თქმა უნდა, ავაშენებთ: ფაქტია და ლოზუნგი, დაუდასტურა აღფრთოვანებულმა და დაიმედებულმა კოპიონკინმა.
 ჩვენი მოვალეობა დაუცხრომლობაა.

კოპიონკინი აღამიანის უზარმაზარ ფეხთა ანაბეჭდს წააწყდა და ცხენი ამ

ნაკვალევს გაუყენა.

ნეტა, ფეხზე რა აცვია აქაურ ბინაღარს? ძალზე გაუკვირდა კოპიონკინს და ხმალი იშიშვლა: ერთიც ვნახოთ და, გოლიათს — ძველი წყობის მცველს გაღავეყაროთო. მემამულეებს ნაპატივები ვირგლა მაიმახები ჰყავდათ: მოგადგება ამისთანა ვირგლა და ტორს გაუფრთხილებლად დაგცხებს — მყესებს დაგიწყვეტს.

კოპიონკინს მყესები მოსწონდა, მაგარ თოკებს ადარებდა და მათი გაგლეჯისა ეშინოდა.

მხედრები მასიურ, საშვილიშვილოდ ნაკეთებ კარს მიაღგნენ, დანგრეული სახლის ნახევარსარდაფში რომ ჩადიოდა. არაადამიანური ნაკვალევი იქით მიემართებოდა; კარის წინა ალაგს ისიც კი ეტყობოდა, რომ ახმახს მიწა ერთ ადგილზე ეტკეპნა და ერთიანად აეჩიჩქნა.

— აქ ვინ უნდა იყოს? — ამბობდა განცეიფრებული კოპიონკინი. — უეჭველია, მძვინვარე ვიღაც იქნება. ახლა შემოგვილრიალებს მოემზადე, ამხანაგო დვანოვო!

კოპიონკინი გამხიარულდა კიდევაც: იგი ისეთ შემაშფეფებულ ქფელკარებას გრძნობდა, ბაეშვებს ღამით ტყეში რომ მოეძალებათ ხოლმე; აღსრულებული ცნობისმოყვარეობა შიშს უნახევრებდა ხოლმე.

დვანოვმა შეჰყვირა:

— ამხანაგო პაშინცევო!.. მანდ ხართ ვინშე?

ხმა არავის გაუღია. უქარო ამინღში ბალახიც კი არ იძვროდა, დღე უკვე ფერმკრთალღებოდა.

— ამხანაგო პაშინცეუო!

— ჰეი!— მძლავრად გაისმა შორს, მიწის ნოტიო, ბუბუნა სიღრმეში. — აქ გამოდი, თანასოფლულო! — ხმაშაღლა უბრძანა კოპიონკინმა.

პეი! — პირქუშად, ყრუდ გამოეპასუხა ვიღაც სარდაფის წიაღიდან. მაგრამ ხმაზე არც შიში ეტყობოდა და არც გარეთ გამოსვლის სურვილი. იქ მყოფი, როგორც ჩანს, პასუხს მწოლიარე იძლეოდა.

კოპიონკინმა და დუანოუმა შეიცადეს და მერე გაბრაზდნენ.
— გამოდი-მეთქი, არ გეყურება! ათუხთუხდა კოპიონკინი.

— არ მინდა, — ნელა უპასუხა უცხო კაცმა. — ცენტრალურ სახლში შედი იქ, სამზარეულოში, პური ღა შინნახადი არაჟია.

კოპიონკინი ცხენიდან ჩამოხტა და კარზე ხმალი ააბრაგუნა.

გამოდი, თორემ ხელყუმბარას შემოვაგდებ!

იმ კაცს ხმა არ ამოუღია. — შესაძლოა, ხელყუმბარას და იმ ამბავს, რაც ხელყუმბარის შეგდებას მოჰყვებოდა, ცნობისმოყვარეობით ელოდა. მაგრამ მერე უპასუხა:

—შემოაგღე, შე ცუღლუტო. აქ ხელყუმბარების მოელი საწყობი მაქეს: შენ თვითონ ღეტონაცია უკანვე, ღეღის მუცელში შეგაძერენს!

მერე ისეე ღაღუმდა. კოპიონკინს ხელყუმბარა არა ჰქონდა.

- შემოაგღეთ რაღა, თქვე წყეულებო! მშვიდი ხმით სთხოვა კართან მდგომებს უცხო კაცმა სარდაფის სიღრმიდან. ჩემი არტილერია შემამოწმებინეთ: ბომბები ალბათ დამიჟანგდა და დამინესტიანდა კიდევაც ალბათ ვეღარ აფეთქდებიან ეს უპატრონოები!
- კაჰ! უცნაურად წამოიძახა კოპიონკინმა. მაშინ გამოდი და ამხანაგ ტროცკის გამოგზავნილი პაკეტი ჩაიბარე.

კაცი გაჩუმდა და ჩაფიქრდა.

— რა ჩემი ამხანაგი ის არის, როცა ყველაზე მბრძანებლობს! რევოლუციის კომენდანტები ჩემი ამხანაგები ვერ იქნებიან. შენ ის გირჩევნია, ბომბი შემოაგლო — მაინტერესებს, როგორ აფეთქდება!

კოპიონკინმა მიწაში ჩაზრდილი აგური ფეხის წაკვრით ამოაგღო, მერე მთელი ძალით მოიქნია და კარსა სთხლიშა. რკინით შეჭედილმა კარმა გაიქღრიალა და

კვლავ მშვიდად გაჩერდა.

— არ აფეთქღა ეს წყეული, შიგნით ნივთიერება გაჰქვავებია! — ნაკლი ღააღგინა კოპიონკინმა.

— ჩემი ხელჟუმბარებიცა ღუმს! — დინჯაღ უპასუხა უცხო კაცმა. — საყელური თუ ჩახსენი? აბა, ერთი შემახეღე, რა მარკისაა. ლითონი ნელა აჟღარუნდა — ვიღაც ნამდვილად რკინის ნაბიჯებით მოემართებოდა. კოპიონკინი მას ქარქაშში ჩაგებული ხმლით მოელოდა — ცნობისმოყვარეობამ სიფრთხილე გადაძლია. ღვანოვი თავისი იორღა ცხენიდან არ ჩამომხტარა.

უხილავი კაცი უკვე ახლოს მოჟღარუნობდა, მაგრამ თანაბარ წანაუცს არ

აჩქარებდა, ეტყობოდა, თავის ძალთა სიმძიმეს ძლევდა.

კარი ერთბაშად გაიღო — თურმე გადაკეტილი არ ყოფილიყო. ერემენელე

ნანახით გაოგნებული კოპიონკინი გაყუჩდა. მან ორი ნაბიჯით უკან დაიხია. ეგონა, რაღაც საშინელებას ნახავდა, ანდა გამოცანა უმალვე ამოიხსნებოდა, მაგრამ

კაცი უკვე გამოჩნდა, იღუმალება კი მაინც არ გამქრალა.

ფართოდ გაღებული კარიდან გამოვიდა თავით ფეხებამდე ჯავშან-აბჯარმუზარადით შემოსილი ტანმორჩილი კაცი, ხელში მძიმე მახვილი ეჭირა, ფეხებზე ლითონის უზარმაზარი ჩექმები ეცვა; თითოეული ჩექმის ყელი ბრინჯაოს სამი შესახსნელი მილისგან შედგებოდა და ეს ჩექმები ბალახს ძირფესვიანად თელავდა.

კაცს პირისახე — განსაკუთრებით შუბლი და ნიკაპი — ჩაფხუტის გადანაკეცებით ჰქონდა დაფარული, ხოლო ყველაფერი ზემოდან ჩამოშვებული ცხაურის ქვეშ იყო მოქცეული. ყოველივე ეს მეომარს მტრის ყოველგვარი დარტყმისგან დაიცავდა.

მაგრამ თვით კაცი ტანმორჩილი და არცთუ ისე საშიში გახლდათ.

შენი ხელყუმბარა საღ არის? — ჩახლეჩილი წვრილი ხმით იკითხა სარდაფიღან მოვლენილმა. მისი ხმა მხოლოდ შორიდან გუგუნებდა მძლავრად, რადგან
ცარიელ სამყოფელში ლითონის საგნები ბანს აძლევდა, ნამდვილად კი
საბრალობელი გახლდათ.

– ოჰ, შე წუნკალო! – სიბრაზის, მაგრამ ასევე პატივისცემის გარეშე შესძაზა

კოპიონკინმა და რაინდი დაკვირვებით შეათვალიერა.

ღკანოვმა გულიანად გაიცინა. იგი მყისვე მიზვდა, ამ კაცმა ვისი უზარმაზარი სამოსელიც მიითვისა. მაგრამ სიცილი კი იმან მოჰგვარა, რომ ძველებურ მუზარაღზე წითელარმიელის ვარსკელავი შეამჩნია, განჭიკზე რომ იყო ჩამოცმული და ქანჩი ჰქონდა მოჭერილი.

— რა გიხარიათ, თქვე არამზაღებო? — გულგრილად ჰკითხა მოსულებს რაინდმა, როცა ღეფექტიანი ხელყუმბარა გერსად ნახა. რაინდს ქვემოთ ღახრა სრულებით არ შეეძლო და ბალახს მახვილით მხოლოდ ოდნავ ქექავდა, თან საჭურვლის სიმძიმის დაძლევას განუწყვეტლივ ცდილობდა.

— ჭირიანო, რაც არა არის რა, რას ღაეძებ! — სერიოზულაღ უთხრა კოპიონკინმა
 და ნორმალური შეგრძნებანი დაუბრუნდა. — ღამის გასათევად წაგვიყვანე. თივა თუ

asdab?

რაინდი ბინადრობდა სასახლის სამეურნეო ნაგებობის ნახევარსარდაფში, სადაც ერთ დარბაზს ჭრაქის მოშავო შუქი ანათებდა. შორეულ კუთხეში რაინდთა საჭურველი და ცივი იარაღი იყო დახვავებული, ხოლო მეორე მხარეს — შუა ადგილას — ხელყუმბარების პირამიდა იდგა. დარბაზში კიდევ მოჩანდა მაგიდა, მაგიდასოან ერთი ტაბურეტი, მაგიდაზე ბოთლი, რაშიც უცნობი სასმელი, ანდა, შესაძლოა, საწამლავი ესხა. ბოთლზე პურის ცომით მიკრულ ქაღალდზე მელნისფერი ფანქრით ეწერა ლოზუნგი:

ᲡᲘᲙᲕᲓᲘᲚᲘ ᲑᲣᲠ**Ქ**ᲣᲔᲑᲡ!

— აბა, ერთი შემხსენი, რომ ღამით თავისუფლად ვიყო. — სთხოვა რაინდმა კოპიონკინს.

კოპიონკინი უკვდავი სამოსლიდან რაინდის გამოხსნას შეუდგა, თან ცდილობდა, ამ სამოსლის ჭკვიანურ ნაწილებს ჩაჰკვირვებოდა. ბოლოს რაინდი დაიშალა და ბრინჯაოს გარსიდან ჩვეულებრივი ამხანაგი ჰაშინცევი გამოსხლტა — ასე ოცდაჩვიდმეტი წლის მოწაბლისფერო კაცი, ერთი შეურიგებელი თვალი რომ აკლდა და მეორე თვალით ამიტომ უფრო დაკვირვებულად იცქირებოდა.

მოდი, თითო ჭიქა დავლიოთ, — უთხრა სტუმრებს ჰაშინცევმა.

მაგრამ კოპიონკინი არაყს ძველ დროშიაც არ ეკარებოდა; შეგნებულად არ

სვამდა, როგორც გრძნობებისთვის უსარგებლო სასმელს.

არც ღვანოვი იყო ღვინო-არაყის მოყვარული, და პაშინცევმა მარტომ დალია. მან ხელი წამოავლო ბოთლს, რომელსაც წარწერა ჰქონდა მიწებებული — "სიკვდილი ბურჟუებს!" — და პირდაპირ ყელში ჩაიცალა.

შენი რჯულიც არ იყოს! — თქვა მან, როცა ჭურჭელი დააცარულა, და მერე

გაგულკეთილებული სახით დაჯდა.

—რაო, გეამა? — ჰკითხა კოპიონკი**ნმა.** 

OFFICE OFFICE OF A CONTROL OF A

— გარხლის ნაყენი გახლავთ, — განუმარტა პაშინცევმა. — ერთი გაუთხოვარი ქალიშვილი ფაქიზი ხელებით აყენებს, უწყინარი სასმელია, ძალიან სურნელოგანი, ჩემო კარგო...

−შენ რა კაცი ხარ? — ჯავრიანი ხმით ჰკითხა კოპიონკინმა.

—მე საკუთარი თავის კაცი ვარ, — აუწყა კოპიონკინს პაშინცევმა. — ჩემთვის რეზოლუცია გამოვიტანე, რომ ცხრამეტ წელში ჩვენთან ყველაფერი ღამთავრდა — გაჩნდა არმია, ხელისუფლება და წესწყობილება, ხოლო ხალხი ისევ მწკრივში უნდა ჩააყენონ, ყველაფერი ორშაბათიღან დააწყებინონ... ერთი მაგათი...

პაშინცევმა მთელი მიმდინარე მომენტი ხელით მოკლედ მოხაზა.

ღვანოემა ფიქრს თავი მიანება და პაშინცევის მსჯელობას ყური მიუგდო.

— თვრამეტი და ცხრამეტი წელი ხომ გახსოვს? — ამბობდა სიხარულის ცრემლებმორეული პაშინცევი. სამუდამოდ დაკარგული დრო მის გულ-გონებაში მრისხანე მოგონებებს იწვევდა: თხრობისას მაგიდაზე მუშტს აბრაგუნებდა და ყველაფერს მუქარას უთვლიდა, რაც მის სარდაფს გარს ერტყა — ახლა აღარაფერი იქნება, — მძულვარებით უმტკიცებდა პაშინცევი თვალებახამხამებულ კოპიონკინს. — ყველაფერს ბოლო მოეღო: კანონი გაბატონდა, აღამიანთა შორის განსხვავება ღაწესდა — თითქოს ვინმე ეშმაკს კაწი აწონილ-გაზომილი ჰყავდეს... ვთქვათ, ჩემზეალაპარაკი — განა როდისმე შეიტყობ, აქ რა ამბავი ტრიალებს? — პაშინცევმა ხელი შემოიკრა დაბალ თავის ქალაზე, სადაც ტვინი შეკუმშული უნდა ჰქონოდა, რათა ჭკუა ჩასტეოდა. — აქ, ძმობილო, ყველა სივრცე მოთავსდება. ასეთივეა ყოველი კაცი. ამ დროს კი უნდათ, რომ გამიბატონდნენ! ყოველივე ამაზე რა აზრისა ხარ? მითხარი — მოტყუებაა თუ არა?

- მოტყუებაა, — გულალალად დაეთანხმა კოპიონკინი.

— ასეა, — დაასრულა კმაყოფილმა პაშინცეემა. — ამიტომაც ახლა მთელი კოცონიდან განცალკევებით ვიწვი!

პაშინცევს გულმა უგრმნო, რომ კოპიონკინი მისებრი ობოლი იყო ამქვეყნად ღა

გულითაღი სიტყვებით სთხოვა, სამუღამოღ ჩემთან ღარჩიო.

— მეტი რა გინდა? — ეუბნებოდა კოპიონკინს მისი კეთილგანწყობილების შეგრძნებით თავდავიწყებამდე გახარებული პაშინცევი. — აქ იცხოვრე. ჭამე და სვი, ხუთი კასრი ვაშლი ჩავამწნილე, ორი ტომარა წეკო გავაშრე. ხეთა შორის მეგობრულად ვიცხოვროთ, მოლზე ვიმდეროთ. ჩემთან ათასობით კაცი მოღის — მთელი ღატაკობა ჩემს კომუნას შემოჰხარის. ხალხი ხომ ამისთანა თავშესაფარს იოლად ვერსად იშოვის. სოფელში საბჭოები მეთვალყურეობენ, კომისარ-ჩაფრები ყველას დარაჯად უდგანან, მაზრის სასურსათო კომიტეტი გლეხობას პურს სტომაქში უძებნის, ჩემთან კი მთავრობის კაცი ფეხს ვერ შემოდგამს.

— შენი ეშინიათ, — დაასკვნა კოპიონკინმა, — შენ ხომ მთლად რკინაში

ჩამჯდარი დაიარები, ბომბებზე გძინავს...

—ნამდვილად ეშინიათ, — დაეთანხმა პაშინცევი. — ჩემთან დამეზობლება მოიწადინეს, უნდოდათ, მამული აღრიცხვაზე აეყვანათ, მე კი კომისარს თავით ფეხებამდე აკაზმული გამოვეჭიმე და ბომბი მოვუღერე; კომუნას მოეშვი-მეთქი! მეორედ განაწილების წასაღებად მოვიდნენ. მე კომისარს ვუთხარი: ჭამე, სვი, შე მამაძაღლო, მაგრამ ზედმეტს თუ წაიღებ რამეს, მყრალ მძორად გაქცევ-მეთქი. კომისარმა ერთი ჭიქა შინნახადი არაყი დალია და წავიდა. ამხანაგო პაშინცევო, გმაღლობო, — მითხრა. ერთი მუჭა მზესუმზირა მივეცი, აგერ ის თუჯის ბუნიკი ზურგში წავკარი და თავისი სახელმწიფო რაიონებისკენ გავამგზავრე...

– ახლა რას შერები? – ჰკითხა კოპიონკინმა.

არაფერს: ყოველგეარი ხელმძღვანელობის გარეშე ვცხოვრობ, ჰოდა, ყველაფერი რიგზეა. აქ რევოლუციური ნაკრძალი გამოვაცხადე, რომ ხელისუფლებამ ალმაცერად არ მიცქიროს, და გმირული კატეგორიეს რევოლუციას ხელუხლებლად ვინაზავ...

დვანოვმა კედელზე ნახშირით ნაწერი შეამჩნია; ასოები მთრთოლა<mark>რე, წერას</mark> უჩვევი ხელით იყო გამოყვანილი. დგანოვმა ჭრაქი კედელთან მიიტანა და **რევოლუც**-

იური ნაკრძალის შეგონებანი წაიკითხა.

წაიკითზე, წაიკითხე, — ხალისიანაღ ურჩევდა პაშინცევი. — ზოგჯერ ვღუმეარ,
 ვღუმვარ, მერე ღუმილი მომბეზრდება და კედელს გამოვესაუბრები ხოლმე. როცა
 დიდხანს ეარ მარტო და კაციშვილს ვერ ენახულობ, გული მემღვრევა...

დვანოვმა კედელზე დაწერილი ლექსი წაიკითხა:

ბურჟუა თუ გაქრა, შრომა ხომ დარჩა, გლეხს ქედზე ისევ ჭაპანი ადგას, ყვავილი მინდვრის, მშრომელო, ახლა უკეთ რომ ცხოვრობს, ერწმუნე ამას. მაშ მიატოვე ხვნა-თესვა, მკა, მიწა ყველაფერს თავისით მოგცემს, შენ კი ცხოვრება მხიარულ ჰყავ, ამქვეყნად არვინ მოსულა ორჯერ. ამიტომ გირჩევ, გულლიად ეზმე, ჩასჭიდე ხელი კომუნას წშინდას და დაიგრგვინე, რომ ყველას ესმას: ვიკმაროთ ძველი ტანჯვა და სევდა. დრთა, რომ ბლომად მოვიკრათ ქონი, შორს ჩვენგან მძიმე ჯაფა და შრომა, მიწაზე სარჩო თავისით მოგა.

კარზე კიღაცამ წყნარად, შინაურულად დააკაკუნა.

— ჰეი! — გაეხმიანა პაშინცევი; არაყი გულ-მუცლიდან უკვე ამოეორთქლებინა და დადუმებულიყო.

- მაქსიმ სტეპანიჩ, — გაისმა გარეღან, — ნება ღამრთე, ტყის პირას ხელნისათვის

ლატანი გამოვძებნო: შუა გზაზე გამეხლიჩა და აქ ჩავრჩები.

არ შეიძლება,
 უარი უთხრა ჰაშინცევმა.
 როდემდე უნდა ჩაგჩიჩინოთ?
 ბელელზე ბრძანება ხომ გამოვაკარი? მიწა თავისით არის წარმოქმნილი, ჰოდა, ესე იგი, არავისია, უკითხავად რომ წაგედო, მაშინ ნებას დაგრთავდი...

გარეთ მყოფმა სიზარულისგან ჩაიხრიწინა:

— რახან ასეა, გმაღლობ, ლატანს არ გავეკარები — რაკიღა მოთხოვნილია, სხვა რამეს ვიჩუქებ.

ჰაშინცევმა დაუბრკოლებლივ უთხრა:

—არასოღეს იკითხო, მონური ფსიქოლოგიის პატრონო, ყველაფერი თავაღვე იჩუქე. ამქვევნად შენი მოწაღინებით ხომ არ გაჩენილხარ, სიცოცხლე მუქთად

მოგეცა — მაშ უანგარიშოდ იცხოვრე.

ნაღდად ასეა, მაქსიმ სტეპანიჩ, — გულდაჯერებით დაუდასტურა მთხოვნელმა კარს გარედან. — რასაც თვითნებურად მოიტაცებ, თავი იმითი უნდა ირჩინო. ეს მამული რომ არ ყოფილიყო, ნახევარი სოფელი ამოწყღებოდა. მეხუთე წელია, სარჩოს აქედან ვეზიდებით: ბოლშევიკები სამართლიანი ხალხია! გმადლობთ, მაქსიმ

სტეპანოვიჩ.

პაშინცევი უმალ გაბრაზღა.

ისევ მაღლობას გაიძახი! არაფერი არ წაიღო, მე წყეულო!

 — ეგ როგორ იქნება, მაქსიმ სტეპანიჩ? მაშ სამ წელიწალს პოზიციაზე სისხლს რისთვისა ვღვრიღი? მე და ჩემი ნათლიმამა წყვილცხენა საზიდრით მოვედით თუჯის როფის წასაღებად, შენ კი ამბობ, ხელი არ ახლოო...

აი, ჩვენი სამშობლო! – საკუთარ თავსა და კოპიონკინს უთხოა პამინცევმა, მერე კი კარისკენ გასძახა: — ჯერ არ ამბობდი, ხელნისათვის ჭეფელიუ ახლა კიდევ THE COUNTY OF THE

mmgam!

მთხოვნელს არ გაჰკვირვებია.

– რაიმეს მაინც წავიღებთ... ხან მარტო ერთი ქათამი მიგყავს, გაიხედავ და, გზაზე რკინის ლილვი გდია. მარტო ძვრას ვერ უზამ, ის კიდევ თავხედურად არის გახირული. ამიტომაც არის, მეურნეობა მოშლილი რომ გვაქვს...

რაკიღა წყვილცხენა საზიდრით მოსულხარ, საუბარი დაახრულა ჰაშინცევმა, — მაშ ქალის ფეხი წაიღე თეორი ბოძებიდან... მეურნეობაში

გამოგაღგება.

შეიძლება, – დაკმაყოფილდა მთხოვნელი. ბუქსირით ნელ-ნელა გავათრევთ,

— მერე კაფელებად დავაპობთ.

მთზოვნელი წავიდა, რომ წინასწარ შეეთვალივრებინა, რათა მოტაცება უფრო მარჯვედ მოეხერხებინა.

დაღამებისას ღვანოვმა პაშინცევს შესთავაზა, რომ საქმე უკეთ მოეგვარებინა მამული სოფელში კი არ გადაეზიდვინებინა, სოფელი გადმოესახლებინა მამულში.

— ჯაფა ნაკლები იქნება, — ამბობდა დვანოვი. — თანაც მამული მაღლობზეა — აქ

მიწა უფრო მოსაკლიანია.

პაშინცევი ამაზე არაფრით არ დაეთანხმა.

– გაზაუხული დადგება თუ არა, მთელი გუბერნიის მაწანწალები თავს აქ იყრიან ყველაზე უფრო ნამღვილი პროლეტარიატი მოღის. მაშინ სადღა წავლენ? არა,

კულაკების ძალმომრეობას მე აქ არ ვაბოგინებ!

ღვანოვმა გაიფიქრა, გლეხები და მაწანწალები ერთიმეორესთან მართლაც ვერ მორიგდებიანო. მეორეს მხრივ, პოხიერი მიწა ტყუილად ცდებოდა – რევოლუციური ნაკრძალის მოსახლეობა არაფერს თესავდა, მხოლოდ ხილის ბაღის ნარჩენებისა და ბუნებრივად, თავისით მოსული რაღაც-რაღაცის ხარჯზე არსებობდა: ალბათ ნაცარქათამასა და ჭინტარს ხარშავდა.

— იცი, რა უნდა ქნა, — თავისთვისაც მოულოდნელად მიხვდა დგანოვი. მამული სოფელზე გაღაცვალე: მამული გლეხებს მიეცი, ხოლო სოფელში რევოლუციური ნაკრძალი მოაწყვე. შენთვის ხომ სულ ერთია – მთავარი ადგილი კი არა, ხალხია. ხალხი ხრამში იტანჯება, შენ კი მაღლობზე მარტო ხარ!..

ჰაშინცევმა დვანოვს განცვიფრებულმა და გაბედნიერებულმა შეხედა.

აი, ეს ჩინებულია! ასეც მოვიქცევი. ხვალვე წავალ გლეხების ასაყრელად.

— წამოვლენ? — ჰკითხა კოპიონკინმა.

ერთ დღეში ყველანი აქ გაჩნდებიან! — გააფთრებით შესძაზა დარწმუნებულმა

ჰაშინცევმა ღა მოუთმენლობისგან ტანიც კი შეუხტა.

არა, მე პირდაპირ ახლავე წავალ! — გადაიფიქრა პაშინცევმა. ახლა ღვანოვიც შეუყვარდა. თავდაპირველად ღვანოვი არცთუ ისე მოეწონა: იჯდა და ხმას არ იღებდა, ყველა პროგრამა, წესდება და თეზისი კი ალბათ ზეპირად იცოდა — ასეთი ჭკვიანი ხალხი პაშინცევს არ უყვარდა. იგი ხედავდა, რომ სულელები და უბედურები ჭკვიანებზე კეთილნი იყუნენ და უფრო მეტი უნარი გააჩნდათ, თავიანთი ცხოვრება თავისუფლებისა ღა ბეღნიერებისკენ წარემართათ. პაშინცეეს გულში სჯეროდა, რომ მუშები და გლეხები, რა თქმა უნდა, ნასწავლ ბურჟუებზე სულელები, მაგრამ, სამაგიეროდ, უფრო გულითადნი იყვნენ და ჩინებული ბედი ამის გამო ჰქონდათ.

174

კოპიონკინმა პაშინცევი ღაამშვიღა; უთხრა, ნურსაღ გეჩქარება, გამარჯვება,

სულ ერთია, მაინც უზრუნველყოფილი გვაქვსო.

პაშინცევი დაეთანხმა და სარეველა ბალახზე დაიწყო ლაპარაკი. თავისი უბადრუკი ბავშეობის ჟამს უყვარდა იმის ცქერა, ფეტვის ყანას საბრალობელი განწირული ბალახი როგორ მოედებოდა ხოლმე. იცოდა, რომ ერთ მზიან დღეს დედაკაცები ჩხირებით დაუზოგაეად ამოძირკვავდნენ ველურ, უსარგებლო დამაზი იყონარცეცხლას, ძიძოსა და ფრინტას. ეს ბალახები უსახურ ყანაზე უფრო დამაზი იყომათი ყვავილები მომაკედავი ბავშვების ნაღვლიან თვალებს წააგავდა, რადგან ბალახებმა იცოდნენ, რომ ოფლიანი დედაკაცები ამოძირკვავლნენ მავრამ ასეთ ბალახს უძლურ ყანაზე მეტი სიცოცხლისუნარიანობა და გამძლეობა გაანნდა — დედაკაცებისგან ამოძირკვული ისევ აღმოცენდებოდა აურაცხელი უკვდავი ოდენობით.

— ღატაკებიც ასეთივენი არიან! — სარეველა ბალახს შეაღარა ისინი ჰაშინცეემა ღა სინანული იგრმნო, მთლიანად რომ გამოცალა " სიკეღილი ბურჟუებს!" — ჩვენ

სხვა ელემენტებზე მეტი ძალა გვაქვს და უფრო გულთბილნი ვართ...

პაშინცევმა იმ ღამით თავი ვეღარ ღაიშოშმინა, პერანგზე ჯაეშანი შემოიცვა ღა საღღაც სასახლის ეზო-ყურეში გავიღა. იქ გარს ღამის სიგრილე შემოეხვია, მაგრამ არ შესცივნია, პირიქით, ვარსკვლავებით მოჭედილმა ცამ და ამ ცის ქვეშ თავისი სიპატარავის შეგრძნებამ ღიაღი გრძნობით განმსჭვალვისა და ღაუყოვნებელი გმირობის ჩაღენის სურვილი ალუძრა. პაშინცევმა უზარმაზარი ღამეული სამყაროს ძლიერების წინაშე ღაიმორცხვა და ღაუფიქრებლად მოისურვა, საკუთარი ღირსება უმალვე აღეღგინა.

მთავარ სახლში რამღენიმე მთლად მიუსაფარი აღამიანი ცხოვრობდა. ისინი არსად არ იყვნენ რეგისტრირებულნი. გახურებული ღუშლის გამოღებული კარიდან გამოხული შუქი ფანჯრებში ციმციმებდა. იქ, ბუხარში, საჭმელს ამზადებდნენ. პაშინცევმა იქაურ ბინადართა სიმშვიდე არად ჩააგდო და ფანჯარაზე მუშტით

ღააბრაგუნა.

გარეთ გამოკიდა ომაგაბურძგნილი ქალიშვილი, თექის მაღალი ჩექმები რომ ეცვა.

– რა გინდა, მაქსიმ სტეპანიჩ? ამ ღამეში განგაში რატომ ატეხე?

ჰაშინცევი ქალიშვილთან მივიღა და მთელი მისი აშკარა ნაკლოვანებანი საკუთარი აღმაფრენისა და სიმჰათიის გრძნობით შეავსო.

გრუნია, — უთხრა მან ქალიშვილს, — მოღი, გაკოცო, გაუთხოვარო მტრეღო!
 ჩემი ბომბები გამოშრა და არ ფეთქდება — ახლა მინდოდა, სეეტები იმ ბომბებით მომენგრია, მაგრამ ვერ შევძლებ. მოდი, ამხანაგურად მოგეხევვი.

გრუნია ჩაეკითხა:

რა დაგემართა — თითქოს სერიოზული კაცი იყავი... ეგ რკინები გაიძრე,

თორემ ხორცს სულ დამიჩეჩქვავ...

მაგრამ პაშინცევმა ტუჩების მუქსა და მშრალ ქერქზე სწრაფად აკოცა და უკან გაბრუნდა. გულს მოეშვა და თავს ზემოთ გაშლილი ძლევამოსილი ცის ქვეშ ისეთ სინანულს აღარ გრძნობდა. ყოველივე დიდი მოცულობისა და ჩინებული ხარისხისა პაშინცევის გულში აღაგზნებდა არა ჭვრეტით სიამეს, არამედ ძალითა და მნიშვნულობით ღიდისა და ჩინებულის ჯობნის მეომრულ გრძნობას.

რას შერებით? — ჰკითხა პაშინცევმა სტუმრებს ყოველგეარი საფუძვლის

გარეშე, თავისი ღაკმაყოფილებული გრძნობების განსამუხტავად.

— ძილის ღროა, — დაამთქნარა კოპიონკინმა. — შენ ხომ ჩვენი პირობა დამახსოვრებული გაქვს — გლეხები ხალვათ მიწაზე უნდა დაასახლო: მაშ ამაო სტუმარ-მასპინძლობა რაღად გვინდა?

 გლეხებს ხვალვე გადმოვასახლებ ყოველგეარი საბოტაჟის გარეშე! — ბეჭედი ღაუსეა პაშინცევმა. — თქვენ კი სტუმრაღ ღარჩით, რათა კაეშირი განგამტკიცოთ! ხვალ გრუნკა სადილს მოგიმზაღებთ... აქ რაცა მაქვს, ისეთ რამეს სხვაგან ვერსად ნახაეთ. იმას კფიქრობ, ლენინი აქ როგორ მოვიწვიო – რაც არ უნდა იყოს, ბელადია!

კოპიონკინმა პაშინცევი შეათვალიერა — კაცხ ლენინის მოწვევა მოუნდომებიაო!

მერე უთხრა:

— შენი ბომბები გავსინჯე — სუყველა წამხდარია: მამ რანაძრადდა მბრძანებლობ?

ჰაშინცევი არ შედავებია:

— რა თქმა უნდა, წამხღარია; საკუთარი ხელით განვმუხტე<u>ს მაგრამეტალ</u>ხი აზრზე არ არის. მე იმათ მხოლოდ პოლიტიკით ვიმორჩილებ — შეჯავშნული ღავდიკარ, ღამეს ბომბებზე ეათევ... მცირე ძალებით მოწინააღმდეგის გარშემოვლის მანევრს თუ მიხვდი? ჰოდა, არ გამთქვა, როცა გაგახსენდება.

ჭრაქი ჩაქრა, პაშინცეემა ვითარება განმარტა:

— აბა, ბიჭებო, როგორც მოახერხოთ, ისე დაწექით — არაფერი ჩანს, თანაც ლოგინები არა მაქვს... ხალხის თვალში მე მწუხარე კაცი გარ...

მწუხარე კი არა, ახირებული კაცი ხარ, — დააზუსტა კოპიონკინმა და

დასაძინებლად მოეწყო.

ჰაშინცევმა უწყინარად უჰახუხა:

ძმობილო, აქ ღედაკაცების ქალაქი კი არა, ახალი ცხოვრების კომუნაა:
 ყურთუკები არა გვაქვს.

გათენებისას ვარსკულავთა დიდებულება მიილია და ციმციმა ელეარებას ნაცრისფერი შუქი შეენაცელა. ქვეყნიერებას ღამე ბრწყინვალე კავალერიასავით

განშორდა და დედამიწაზე ძნელი სალაშქრო დღის ქვეითი ჯარი ჩამოდგა.

პაშინცევმა, კოპიონკინის გასაოცრად, შემწვარი ცხვრის ხორცი მოიტანა. მერე ორი მხედარი რევოლუციური ნაკრძალიდან გამოვიდა და სამხრეთის გზით შავი კალიტვის ხეობისკენ გაემართა. თეთრი კოლონადის ქვეშ რაინდის ხეშეში საჭურველით შემოსილი პაშინცევი იდგა და თანამოაზრეებს გასცქეროდა.

ორი მხედარი კვლავ გზას მიუყვებოდა. ამომავალი მზე ღატაკ ქვეყანას

გაღმოსცქეროდა.

დეანოეს თავი ჩაეღუნა, სწორ გზაზე ერთფეროვანი სიარულისგან ცნობიერება უშცირდებოდა. ის, რასაც ახლა დეანოვი თავის გულად შეიგრძნობდა, გრძნობათა აბორგებული ტბის მოწოლისგან გამუდმებით მორთოლავი კაშხალი იყო. გულის მეოსებით ზეაწეული გრძნობები, უკვე შემანელებელი აზრის ნაკადებად ქცეულნი, კაშხალის გაღმა ცვიოდა. მაგრამ კაშხალზე გამუდმებით ენთო სამორიგეო შუქი იმ დარაჯისა, რომელიც არ მოქმედებს და მხოლოდ თვლემს მცირედი გასამრჯელოს საფასურად. ეს შუქი დვანოვს ზოგჯერ საშუალებას აძლევდა, რომ დაენახა ორივე სიერცე — გრძნობათა აზვირთებული თბილი ტბა და კაშხალს გაღმა უსასრულო, სწრაფი მდინარება თავისივე სისწრაფით გაგრილებული აზრებისა. მაშინ დვანოვი წინ უსწრებდა ცნობიერების მკვებავი, მაგრამ ამასთანავე დამამუხრუჭებელი გულის მუშაობას და ბედნიერებას ეზიარებოდა.

— ჩორთით გავექანოთ, ამხანაგო კოპიონკინო! — უთხრა თანამგზავრს ღეანოვმა, მთელი არსება მოუთმენლობით აღესებოდა, ისე ეწადა შეტყობა, ამ გზის გასრულებისას რა ელოდა. მის გულში აღორძინებულიყო ბავშვური სიხარული, რასაც იწვევდა კედლებში ლურსმნების ჩარჭობა, სკამებით გემების აგება და მაღვიძარა საათის დაშლა იმის სანახავად, თუ ამ საათს შიგნით რა ჰქონდა. მის გულს ზემოთ თრთოდა წამიერი, შემაშფოთებელი შუქი, ზაფხულის ჩახუთულ ღამეში მინდორს რომ დასციმციმებს ხოლმე. შესაძლოა, მის არსებაში ბინადრობდა სხეულის ნაწილად ქცეული, განყენებული სიყვარული სიყმაწვილისა, ანდა განგრძობილი ძალა დაბადებისა. მაგრამ ამ ძალის შემწეობით ღვანოვს შეეძლო, დამატებით, უცაბედად ეხილა გრძნობათა ტბაში უკვალოდ მცურავი ბუნდოვანი

მოგლენები. მან თვალი შეაგლო კოპიონკინს, რომელიც გულდამშვიდებული, ურყევი რწმენით მიემართებოდა ახლობელი, ზაფხულის გაბრწყინებული სოციალიზმის ქვეყნისკენ, სადაც კაცობრიობის მეგობრული ძალები როზა ლუქსემბურგს მკვდრეთით აღადგენდა და ცოცხალ მოქალაქედ აქცევდა.

გზა მრაგალვერსიან თავქვეს დაუყვა. კაცს ეგონებოდა, თუ ამ თავქვეზე დავქანღები, მიწას მოვწყდები და გავფრინდებიო. შორს, ქუფრსა და სევდონ ველზე

ნააღრევი ბინდბუნდი გარინღულიყო.

კალიტვა! — წინ გაიწოდა ხელი კოპიონკინმა და იხე გაუხარდა, თითქოს უკვე იქ ყოფილიყო მისული. მხედრებს მოსწყურებოდათ და მიწაზე [მხლაწედ] თეთრ,

ნახეერაღგამშრალ ნერწყვს აფურთხებდნენ.

ღვანოვმა თვალწინ გაღაშლილ უბაღრუკ ლანღშაფტს თვალი ვეღარ მოსწყვიტა. მიწაცა ღა ცაც ქანცის გამოლევამდე გაუბეღურებული ჩანღა: აქ აღამიანები ცალცალკე არსებობღნენ ღა არ მოქმეღებღნენ, ისევე, როგორც მუგუზლები ქრება, თუ ერთმანეთს არ შემოუწყე ღა კოცონი არ ღააგზნე.

— აი, ეს არის სოციალიზმის ნედლეული! — განაგრძობდა ღვანოვი იქაურობის

შესწავლას. – ერთი ნაგებობაც არსადაა – მხოლოდ ეული კაეშანია ბუნებისა!

დაბა შავი კალიტეის სიახლოვეს მხეღრებს ტომრიანი კაცი შემოევარათ. მან ქუდი მოიხადა და ცხენებზე მსხდომთ მიესალმა ძველებური რწმენით, რომ ყველა აღამიანი ერთმანეთის ძმა არის. ღვანოვმაც და კოპიონკინმაც სალამს სალმითვე უპასუხეს და სამივემ თავი კარგად იგრმნო.

"ამხანაგები საძარცვავად გამოსულან, დალახვროს ეშმაკმა ამათი თავი!" გულში დაასკვნა ტომრიანმა კაცმა, როცა გზად შემოყრილებს კარგა მანძილზე

დაშორღა.

დაბის განაპირას ორი გლეხი გუშაგად იღგა: ერთს ხელში ლულაგადაჭრილი თოფი ეჭირა, ხოლო მეორეს ღობიდან ამომრობზლი მარგილი.

– რა ხალხი ხართ? – მკაცრად ჰკითხეს გუშაგებმა მიახლოებულ დვანოესა და

კოპიონკინს.

კოპიონკინმა ცხენი შეაჩერა, თან ამგეარი სამხედრო პოსტის რაობაზე ღამაბულად ფიქრობდა.

საერთაშორისოები გახლავართ! გაახსენდა კოპიონკინს როზა
 ლუქსემბურგის წოდება: საერთაშორისო რევოლუციონერი.

გუშაგები ჩაფიქრდნენ.

– ებრაელები ხართ, თუ რა?

კოპიონკინმა ხმალი ქარქაშიღან გულგრილაღ, თანაც ისე ნელა ამოზიღა, **რო**მ საგუშაგოზე მღგომმა გლეხებმა მუქარა ვერ ირწმუნეს.

ამისთანა სიტყვის გამო აღგილზევე გაგაქრობ, — უთხრა გუშაგს კოპიონკინმა.

— შენ იცი, შე ვინა ვარ? აჰა, საბუთები...

კოპიონკინმა ხელი ჯიბეში ჩაიყო, მაგრამ არც საბუთები და ა<mark>რც რაიმე</mark> ქაღალღები არახოღეს ჰქონია: ხელში მხოლოდ პურის ნამცეცები და სხ<sub>ებ</sub> ნაგავნუგავი მოჰყვა.

პოლკის ადიუტანტო! — მიმართა დეანოვს კოპიონკინმა. — მზვერავთა რაზმს

ჩვენი სიგელები უჩვენე...

დგანოვმა კონვერტი ამოიღო და გუშაგებს გადაუგდო; შიგ რა იდო, ეს კი თავადაც არ იცოდა, თუმცადა სამ წელიწადს ყველგან თან დაჰქონდა. გუშაგები კონვერტს ხარბად დააცხრნენ, გაუხარდათ, სამსახურებრივი მოვალეობის აღსრულების უცაბედი შესაძლებლობა რომ მიეცათ.

კოპიონკინი ცხენიდან გადაიზნიქა და ხმლის მსუბუქი, ოსტატური მოძრაობით გუშაგს ლულაგადაჭრილი თოფი ხელიდან გააგდებინა, ისე რომ ოდნავადაც არ

გაუკაწრავს; კოპიონკინს რევოლუციური ნიჭიერება გააჩნდა.

გუშაგი თან ნატკენ ხელს იზელდა და თან კოპიონკინს ეუბნებოდა:

რას სჩადი, შე წყეულო, არც ჩვენა კართ წითლები...

კოპიონკინი შეიცვალა:

— ჯარი ღიღი გყავთ? ვინა ხართ?

გლეხებმა ასეც იფიქრეს, ისეც იფიქრეს და ალალად უპასუხეს:

–ახიოდე კაცი, თოფი კი ხულ ოცი გვაქვს... ჩვენთან ქვემო ხუტორელი ტიმოფეი პლოტნიკოვი სტუმრობს, გუშინ აქ მოსულმა სასურსათო რაზმმა მსხვერპლით უკან gsahas...

კოპიონკინმა გუშაგებს იქითკენ მიუთითა, საიღანაც თვითონ მღვედა: .... მარშით გასწით იქით — პოლკს შეხვდით და ჩემთან მოიყვანეთე ქლეფნეკოვის შტაბი სადარის?

ეკლესიახთან, მამასახლისის ეზოში, — თქვეს გლეხებმა და მშობლიური სოფლისკენ ნაღვლიანად გაიხედეს; ეტყობოდათ, მოსალოდნელი ამბებიდან თავის გარიდება უნდოდათ.

– აბა, მხნედ გასწით! – უბრძანა გლეხებს კოპიონკინმა და ცხენს ხმლის

ქარქაში გაღაჰკრა.

ღობის იქით ლამის ცოცხალ-მკვდარი დედაკაცი ჩაცუცქებულიყო. ის, რისთვისაც გარეთ იყო გასული, შუა გზაზე შეუკავდა.

აწურწურებ, ღედაბერო? – გაღახძაჩა კოპიონკინმა.

ღედაკაცი ღედაბერი კი არა, კარგი შესახედავი ხნიერი ქალი გამოდგა.

— შენ ხომ უკვე ჩამოაწურწურე, შე პირდაუბანელო მაიმახო! — საშინლად გაგულისდა ღედაკაცი, პირისახე ავად წამოენთო და კაბაგაფარფარებული წამოდგა.

კოპიონკინის ცხენმა სიზორზოხე დაივიწყა და ერთბაშაღ გაშმაგებით დაოთხდა,

მიჰქროღა და წინა ფეხებს მაღლა იქნევდა.

— ამხანაგო ღვანოუო, თვალი არ მომაცილო და არ ჩამომრჩე! — შესძახა

კოპიონკინმა და ქარქაშიდან ამოწვდილი ხმალი ააელვარა.

პროლეტარული ძალა მიწას მძლავრად თქერავდა; ღვანოვს ქოხების ფანჯარათა ზრიალი ჩაესმოდა. მაგრამ ქუჩებში კაციშეილი არ ჩანდა, მხედრებს ძაღლებიც კი არ გამოსტვივნიან.

კოპიონკინმა უზარმაზარი სოფლის ქუჩები და გზაჯვარედინები უკან მოიტოვა და გეზი ეკლესიისკენ აიღო. მაგრამ კალიტვაში ოჯახები ოთხასი წლის განმავლობაში ბუჩქ-ბუჩქად სახლდებოდნენ; ზოგიერთ ქუჩაზე მოულოდნელად გარდიგარდმო ზღუდედ აღმართულ ქოხებს წააწყდებოდნენ ხოლმე, ზოგან კი ახალი ეზო-ყურით ყრუდ გაღაკეტილი ქუჩიდან ვიწრო გასახვლელი გვერდზე უხვევდა და მინდორზე გადიოდა.

კოპიონკინი და ღვანოვი ერთიმეორეში ჩახლართულ ქუჩაბანდებში მოემწყვდნენ და ერთ აღგილას იწყეს ტრიალი. მაშინ კოპიონკინმა ერთი ჭიშკარი გამოაღო, ქუჩებს გვერდი აუქცია და კალოებს ჭენებით გაუყვა. სოფლის ძაღლები ჯერ აქა-იქ ფრთხილად, კანტიკუნტად აყეფდნენ, მერე ერთმანეთს აჰყვნენ და სიმრავლით გულმოცემულები სოფლის ერთი განაპირიდან მეორე განაპირამდე ერთხმად აღ აედნენ.

კოპიონკინმა შეჰყვირა:

აბა, ამხანაგო ღვანოვო, ახლა კი შეუჩერებლად გაუქუსლოთ...

დეანოემა მისი ნათქვაში ისე გაიგო, სოფელი ჭენებით უნდა გავიაროთ და მეორე მხარეს, მინღორში გავიჭრათო. მაგრამ ვერ გამოიცნო: ფართო ქუჩაში როცა გააღწიეს, კოპიონკინი ამ ქუჩით სოფლის შუაგულისკენ გაექანა.

სამჭეღლოები კარგამოკეტილები იღგა, ხოლო ქოხები მიტოვებულებივით დუმდა. მხოლოდ ერთ ბერიკაცს მოჰკრეს თვალი, ღობესთან რაღაცას რომ საქმიანობდა; მაგრამ ამ ბერიკაცს მათკენ პირი არც მოუბრუნებია, ალბათ ყოველგვარ შფოთალიაქოთს მიჩვეული იყო.

ღვანოემა სუსტი გუგუნი გაიგონა და გაიფიქრა, ეკლესიაზე ალბათ ზარის ენახ

არხევენ და ლითონს ოდნავ უბაგუნებენო.

ქუჩა შემობრუნდა და აგურის ჭუჭყიანი სახლის წინ მდგარი ხალხის ჯგრო გამოჩნდა. ასეთ სახლებში უწინ ღვინის სახაზინო დუქნები იყო მოთავსებული.

ხალხს ერთიან ზრინკად შენიკთებული, გაბმული ხმით ყაყანი/გაჰქონდა,

ღვანოეამდე მხოლოდ უსიტყვო ბუბუნი აღწევდა.

კოპიონკინმა შეკუმშული, გამხღარი პირისახე მოაბრუნა და ღვანოუს შეუმახა:

— ისროლე, ღვანოვო! ახლა ყველაფერი ჩვენს ხელთ იქნება! ერ ქენება! ერ ერ ერ ქენება! ერ ერ ერ ერ ერ გალღასავით თანაბრად შეირხა, უკან შემობრუნებული უცხო სახეები აათამაშა და თავისი წიაღიდან ხალხის ნაკადთა გასროლა დაიწყო. სხვები ერთ აღგილას ტრიალებდნენ, გვერდით მყოფთაგან შემწეობას ემიებდნენ და ეჯაჯგურებოდნენ. ერთ ადგილას მოტრიალენი გაქცეულებზე უფრო საშიშნი იყვნენ: მათ შიში ვიწრო აღგილას მოამწყვდიეს და გამბედავებს გასაქანს არ აძლევდნენ.

ღვანოემა სოფლის მშვიღობიანი სურნელი — ახრჩოლებული ნამჯისა ღა თბილი რძის სუნი შეისუნთქა და ამ სუნმა მუცელი აატკივა: ახლა ერთ მწიკვ მარილსაც კი ველარ შეჭამდა. მას შეეშინდა, რომ სოფლის დიდრონ ხელთა სალტეში დაიღუპებოდა, თვინიერი ხალხის სამყოფელში ცხვრის ტყავის სუნით გაჟღენთილი პაერი გაგუდავდა, ის ადამიანები მოაშთობდნენ, ვინც მტერს სიშმაგით კი არა,

ზედახორით ჯაბნის.

კოპიონკინი კი ბრბოს ღანახვამ რატომლაც გაახარა ღა გამარჯვების იმეღი

dalas.

უეცრად იმ ქოხის ფანჯრიდან, ტომლის წინაც ხალხი ირეოდა, სხვადასხვაკალიბრიანი თოფების აჩქარებულმა ზალპმა იფეთქა – ყოველი ხმა

ცალკეული გასროლისა სხვადასხვანაირი იყო.

კოპიონკინი თავღავიწყებას მიეცა, რაც სიცოცხლის შეგრძნებას ბნელში ამწყვღევს ღა ნებას არ აძლევს, სიკვღილ-სიცოცხლის საქმეებში ჩაერიოს. კოპიონკინმა ქოხის ფანჯარას მარცხენა ხელით ნაგანის ტყვია ღააზალა ღა

ფანჯარა შეალეწინა.

დეანოვი ზღურბლთან აღმოჩნდა. ისღა დარჩენოდა, ცხენიდან ჩამომხტარიყო და სახლში შევარდნილიცო. მან კარს ესროლა — კარი ტყვიის დაჯახებისგან ნელ-ნელა გაიღო, და დეანოვმა შიგნით შეირბინა. წინკარში წამლის სუნი იღგა და უცნობი, უმწეო ადამიანის სევდა შეიგრძნობოდა. საკუჭნაოში ადრინდელ ბრძოლებში დაჭრილი გლეხი იწვა. ღვანოვს მისთვის ყურადღება არ მიუქცევია, სამზარეულო გაირბინა და ოთახში შეიჭრა. ოთახის კუთხეში წელში გამართული იდგა მოწითურო გლეხი, მარჯვენა საღი ხელი თავს მაღლა აეწია, ხოლო მარცხენა, ნაგანიანი ხელი ძირს ჩამოეშვა — ამ ხელიდან ოდნავ წვეთავს ხოლმე; სისხლი წვეთავდა და იმ კაცის სიცოცხლის დარჩენილ წამებს სევდიანად ითვლიდა.

ოთახის ფანჯარა ჩამტერეული იყო, ხოლო კოპიონკინი არსად ჩანდა.

– იარაღი ღააგღე! – უოხრა ბანღიტს დეანოემა.

შეშინებულმა ბანდიტმა რაღაც ჩაიბლუკუნა.

— სწრაფაღ! — განრისხლა დეანოვი. — თორემ ტყვიით ხელთან ერთად

გაგაგდებინებ!

გლეხმა რევოლეერი თავისივე სისხლში ჩააგღო და ძირს დაიხედა. ინანა, იარაღი მშრალი რომ გერ ჩააბარა და იძულებული შებქნა, სისხლში ამოეთხვარა. მშრალს თუ ჩააბარებდა, მაშინ უფრო დაინდობდნენ.

ღვანოვმა აღარ იცოდა, დაჭრილი ტყვისთვის მერე რა ექნა, ანდა კოპიონკინი რა იქნა; სული მოითქვა და კულაკის კუთვნილ პლუშის სავარძელში ჩაჯდა. გლეხი მის წინ იღგა და ძირს დაშვებულ ხელებს ეერაფერს უხერხებდა. ღვანოვს გაუკვირდა, რომ იგი ბანდიტს კი არ ჰგავდა, ჩვეულებრივი, ალბათ არცთუ მდიდარი გლეხი იყო.

– ღაჯექი! – უთხრა მას ღვანოვმა. გლეხი არ ღამჯდარა. – კულაკი ხარ?

არა, ჩვენ აქ უკანასკნელი ხალხილა ვართ, — დამაჯერებლად უპასუხა გლეხმა სიმართლე. — კულაკები არ იბრძოლებენ. იმათ პური ბეგრი აქვთ — მთლიანად ვერ წაართმეგენ...

დვანოვმა დაუჯერა და შეშინდა: თვალწინ წარმოესახა მწუხარე, ტგრმკრთალი

ხალხით დასახლებული სოფლები, გზაღ რომ შემოხვეღროდა.

— მარჯვენა ხელით რატომ არ მესროლე, დაჭრილი ხომ მარტე მარცხენა ර්ටුლම්ග ර්යක්.

ბანდიტი დვანოვს უცქეროდა და ნელა ფიქრობდა, რა ეპასუხა — თავის გადასარჩენად კი არა, სიმართლე სრულად რომ გაეხსენებინა.

— მე ცაცია გარ. აქედან გაღწევა ვერ მოვასწარი. ხმა დაირხა, იერიშზე პოლკი

მოღისო. თავი დამენანა, მარტო რომ უნდა მოემკვდარიყავი...

ღვანოეს გული აუფორიაქდა; ფიქრი ყოველგვარ ვითარებაში შეეძლო. ეს გლეხი მის წინაშე რეგოლუციის ერთგვარ ამაოებასა და კაეშანს წარმოაჩენდა, რასაც რევოლუციის ახალგაზრდული გონება ვერ სწვდებოდა, – დვანოვი უკვე გრძნობდა ღატაკი სოფლების შფოთვას, მაგრამ სიტყვებით ამის დაწერას ალბათ ვერ შეძლებდა.

"სისულელეა! – გულში ყოყმანობდა დვანოვი. – უნდა დავხვრიტოთ, როგორც კი კოპიონკინი მოვა. ბალახი იზრდება, ნიადაგს ისიც არღვევს. რევოლუცია მალადობაა და ბუნების ძალმოსილება... არამზადა ხარ!" — დ<u>ვ</u>ანოვს აზრი

ერთბაშად, თანამიმდევრულობის გარეშე შეეცვალა.

 — შინ წადი! — უბრძანა მან ბანდიტს. ბანდიტი კარისკენ უკან-უკან წავიდა, დეანოვის ხელში შემართული ნაგანისთვის მონუსხული, გაშტერებული თვალები მიეპყრო. დვანოვი მიხვდა და რეედლვერს განზრახ არ ინახავდა, რათა არ განძრეულიყო და კაცი არ შეეშინებინა.

— შეჩერდი! — შესძახა დეანოემა. გლეზი მორჩილად შეჩერდა. — თქვენთან

თეთრი ოფიცრები თუ იყვნენ? პლოტნიკოვი ვინ არის?

ძალ-ღონეგამოლეული ბანღიტი თავს ძლივსღა იმაგრებდა.

-არა, არაეინ არ ყოფილა, -წყნარად უპასუხა გლეხმა; ეშინოდა, ტყუილი არ ეოქვა. – გულახდილად გეუბნები, ჩემო კეთილო, არავინ ყოფილა... პლოტნიკოვი კი ჩვენი გარეუბნელი გლეხია...

ღვანოვი ხედავდა, რომ შეშინებული ბანდიტი არ ცრუობდა.

— ნუ გეშინია! შინ წყნარად წადი.

ბანდიტმა დვანოვს დაუჯერა და წავიდა.

ფანჯარაში მინის ნარჩენები აზრიალდა: კოპიონკინმა ველზე ჭენებით გაფიცხებული პროლეტარული ძალა მოაქროლა.

— სად მიდიხარ? კინა ხარ? — შემოესმა დვანოვს კოპიონკინის ხმა.

დატყვევებულმა ბანდიტმა რაღაც უპასუხა, მაგრამ კოპიონკინმა ყურიც არ უგდო, საკუჭნაოში ისე შეამწყვდია.

– ამხანაგო დვანოვო, რომ იცოდე, კინაღამ თვით ამათი პლოტნიკოვი დაეიჭირე, —თუზთუზით უთხრა ღვანოეს კოპიონკინმა. მკერდი აღგზნებისგან უთრთოდა. ორმა აკაზაკმა გაქუხლა — ხომ იცი, კარგი ცხენები ჰყაეთ! ჩემი ცხენი მიწას უნდა ხნაედეს, მე კი საბრძოლველად დამყავს... თუმცა გულს მიხარებს – შეგნებული ცხოველია! აბა, ახლა ხალხს თავი ყრილობაზე უნდა მოვუყაროთ...

კოპიონკინი სამრეკლოზე თვითონვე ავიდა და განგაში ატეხა. დვანოვი გლეხთა კრების მოლოდინში პარმაღზე გავიდა. მოშორებით ბავშვები შუა ქუჩაში გამოცვივდებოდნენ ხოლმე, დვანოვს გამოხედავღნენ და უკანვე გაცვივდებოდნენ.

კოპიონკინის მოგუგუნე ზარის სასწრაფო მოწოდებაზე არავინ გამოდიოდა.

ზარი დიდ დაბას ზემოდან პირქუშად დაჰგუგუნებდა, ჩასუნთქვასა და ამოძაზილს ერთიმეორეს თანაბრად უნაცელებდა. დვანოვი ამ ხმათა სმენამ გაიტაცა, ზარი რას მოუწოდებდა, სულ გადაავიწყდა. ამ ჰანგიდან მის ყურს განგაში, რწმენა და იჭვნეულობა ჩაესმოდა. ეს ცნებები რევოლუციაშიც მოქმედებს — ხალხს მხოლოდ მტკიცედ ჩამოსხმული რწმენა კი არა, გულის ამაჩქროლებელი იჭვნჟულობაც ამოძრავებს.

პარმაღს შავთმიანი კაცი მოუახლოვდა, ქუდი არ ეხურა და ფეშტამალი ეკეთა,

ალბათ მჭედელი იყო.

 – ხალხს რატომ აფორიაქებთ? – პირდაპირ ჰკითხა მან ღვანოვს. – თქვენი გზით გასწით, მეგობარ-ამხანაგებო. აქ ათიოდე სულელი გვყავს – მთელი თქვენი ღასაყრღენი ეგ იქნება...

ღვანოვმაც ასევე პირღაპირ ჰკითხა, საბჭოთა ხელისუფლებაზე რამ

გაგანაწყენაო.

— თქვენ ბოლო იმის გამო მოგეღებათ, რომ ჯერ სროლას იწყებთ და მერე გვეკითხებით, — ბრაზიანად უპასუხა მჭედელმა. — უცნაური ხალხი ხართ: მიწა მოგვეცით, პურს კი უკანასკნელ მარცვლამდე გვართმევთ. ასეთი მიწა თქვენ დაგეყაროთ გულზე! გლეხს მიწისგან მარტო ჰორიზონტიღა• რჩება. ნეტავი ვის ატყუებთ?

დვანოვმა განუმარტა, განაწილება რევოლუციის სისხლხორცეული ნაწილი და

მისი მომავალი ძალების მკვებავიაო.

— ეგ საკენკი შენს კრუხ-წიწილას დაუყარე! — უარყო მისი ნათქეამი გულდაჯერებულმა მჭედელმა. — ხალხის ერთი მეათედი ნაწილი ან უგნურია, ან მაწანწალა; იმ მამაძაღლებს ნამდვილი გლეხივით არასოდეს უმუშავიათ — ვისაც გინდა, იმას გაჰყვებიან. მეფე რომ იყოს — ჩვენში უჯრედი იმისთვისაც გამოინახებოდა. თქვენს პარტიაშიც ასეთივე უვარგისი ხალხია... შენ ამბობ, პური რევოლუციას სჭირდებაო! შე ტუტუცო, ხალხი თუ ამოწყდება, შენი რევოლუცია ვიღას რა ჯანაბად უნდა? ომი კი სულ გათავდაო, ამბობენ...

მჭეღელმა ლაპარაკს თავი გაანება, რაღგან მიზვდა, რომ მის წინაშე ისეთივე უცნაური კაცი იდგა, როგორიც ყველა კომუნისტი იყო: კაცად თითქოს არა

უშავდათ, უბრალო ხალხის საწინააღმდეგოდ კი მოქმედებდნენ.

ღვანოვს უნებურად გაეღიმა მჭედლის აზრზე, ზალზში დაახლოებით ათი პროცენტი ახირებული ადამიანია, ვინც ყველანაირ საქმიანობას გაჰყვებაო — თუ გინდა, რევოლუციას მიეტმასნება, თუ გინდა, სავანეში ივლის სალოცავად.

კოპიონკინი მოვიდა და მჭედლის ყველა საყვედურს ნათლად უპასუხა:

—ძიაკაცო, ნამდეილი ეიგინდარა ხარ! ახლა ყველანი თანასწორად ეცხოერობთ, შენ კი ის გინდა, რომ მუშას კუჭი შიმშილით უხმებოდეს, ხოლო შენ ხორბლისგან

არაყსა ხღიღე!

— თანასწორად გცხოვრობთ, მაგრამ არც ისე გაშანდაკებულად! — გალში არ ღარჩა მჭედელი. — თანასწორი ცხოვრებისა იოტის ოდენა არაფერი გაგეგება! რაც დავოჯახდი, მას მერე თავადაც ამ ამბავზე გფიქრობ. ჰოდა, დავასკვენი, რომ ახირებულები მუდამ მბრძანებლობდნენ ჩვენზე. თავად ხალხს კი ძალაუფლება არასოდეს ჰქონია: ხალხს, მეგობარო, უფრო სერიოზული საქმეები ჰქონდა, სულელები მუქთად უნდა ერჩინა...

მჭედელმა გამქირდავად გადაიხარხარა და თამბაქო ქაღალღის ნაგლეჯში

შეახვია.

განაწილებას თუ გააუქმებენ? — საკითხი დაუსეა დეანოემა.

მჭეღელი ცოტა გახალისდა, მაგრამ მერე ისევ მოიღუშა:

შეუძლებელია! მაშინ თქვენ სხვა რამეს, უფრო უარესს მოიგონებთ —
 შეჩვეული ჭირი გვირჩევნია: მით უმეტეს, რომ გლეხებმა პურის გადამალვა ისწავლეს...

— ამ არამზადას ყველაფერი არად მიაჩნია! — შეაფასა თანამოსაუბრე კოპიონკინმა.

სახლთან გიღაც-ვიღაცებმა იწყეს მოსელა: ასე რვა კაცი მოგროედა; ყველანი მოშორებით დასხდნენ. დვანოვი მათთან მიეიდა. მოსულნი კალიტვის უჯრედის გადარჩენილი წევრები აღმოჩნდნენ.

— დაიწყე სიტყვის წარმოთქმა! — დამცინავად უთხრა მჭედელმა კებეთნკინს. —

ყველა ახირებულმა თავი მოიყარა, ცოტანიდა აკლიან...

მჭედელი ერთხანს დუმდა, მერე კი ისევ ხალისიანად ალაპარაკდა:

— აბა, ერთი ყური მიგღე. ჩვენს დაბაში დიდ-პატარიანად ხული აქსახი სული ცხოერობს, ეგ დაიმახსოვრე. ახლა კი გიმარჩიელებ: გამოითვალე, დავაჟკაცებულების ერთი მეათედი რამდენი იქნება, და როცა უჯრედში იმდენი კაცი მოგროვდება, მთელი რევოლუციაც მაშინ დამთავრდება.

რატომ? – გერ მიხვდა მჭედლის ანგარიშს ღვანოვი.

მჭეღელმა გულფიცხად განუმარტა:

— მაშინ ყველა ახირებული ხელისუფლებაში მოიყრის თავს, ხოლო ხალხი თვითონ თავის ჭკუაზე ღაიწყებს ცხოვრებას — ორივე მხარე ნასიამოვნები იქნება...

კოპიონკინმა კრებას შესთავაზა, წუთსაც ნუღარ ღავკარგავთ, პლოტნიკოვს გამოვედევნოთ, რათა მისი ლიკვიდირება მოვახდინოთ, სანამ ახალ, ცოცხალ ბანდას შეაგროვებსო. ღვანოვმა სოფლელი კომუნისტების გამოკითხვით ეს გამოარკვია: პლოტნიკოეს კალიტვაში მობილიზაციის გამოცხადება უნდოდა, მაგრამ ვერაფერი მოახერხა; ამას წინათ ყრილობამ ორ დღეს გასტანა; მაშინ პლოტნიკოვი ყველას აგულიანებდა, მოხალისეებად წასულიყვნენ. დღესაც ისეთივე ყრილობა მიმდინარეობდა, როცა ღვანოვი და კოპიონკინი დაბას თავს დაესხნენ. პლოტნიკოვს შეუმცდარად სცოდნია, გლებს გულში რაცა აქვს, მარჯვე კაცი ყოფილა, თანასოფლელების ერთგული, და, ამიტომაც მთელ დანარჩენ სამყაროზე გადამტერებული. გლეხები კი პატივს წტემდნენ გარდაცულილი მღვდლის ნაცვლად.

ყრილობის მიმდინარეობისას დედაკაცი ყვირილით მოვარდნილა:

— ხალხო, წითლები სოფელს მოადგნენ — მთელი პოლკი ცხენებს აქეთ მოაჭენებს!

ჰოდა, როცა კოპიონკინი და დგანოვი ქუჩაზე გამოჩნდნენ, ყველას უფიქრია, ჰოლკი მოგიდაო.

— ღვანოვო, წავიდეთ! — მობეზრდა მათი მოსმენა კოპიონკინს. — ის გზა საით მიდის? ვინ გამოგვყვება?

კომუნისტები შეცბუნდნენ:

— ის გზა სოფელ ჩერნოვკისკენ მიღის... ჩვენ, ამხანაგებო, ყველანი უცხენოები ვართ...

კოპიონკინმა ხელი ჩაიქნია იმის ნიშნაღ, რომ მათზე ხელს იღებდა.

<del>მჭედელი კოპიონკინს გამჭრიახად შეაცქერდა, მერე თვითონ მიუახლოვდა.</del>

აბა, ჰე, მშვიდობით იყავი! უოხრა და ბრტველი ხელი გაუწოდა.

—მშვიდობით იყავი შენ მაინც, — უპასუხა კოპიონკინმა და ხელი ჩამოართვა. — იცოდე, არ დამივიწყო — გაინძრევი თუ არა, უკანვე დავბრუნდები და ბოლოს მოგიღებ!

მჭეღელი არ შეშინებულა:

— ღამიმახსოვრე, ღამიმახსოვრე: ჩემი გვარი სოტიხია. აქ მარტო მე ვარ ასეთი.
 როცა საქმე საქმეზე მივა, მე თვითონ ავმხედრღები კეტშომარჯვებული. ცხენსაც ვიშოვი. თორემ ეს მამაძაღლები, ხომ ხედავ, უცხენოები არიან...

დაბა კალიტვა ხეობისკენ დაქანებულ დამრეც ველზე ბინადრობდა. თეით მდინარე შავი კალიტვის ხეობა ერთიანად ჭაობის შამბნარით დაფარულ ღრმულს წარმოადგენდა.

სანამ ხალხი ღაეობღა და ერთმანეთს ზედ აწყღებოდა, ბუნება საუკუნოვან

მუშაობას განაგრძობდა: მდინარე მობერდა, მისი ხეობის მობიბინე ბალახით შემოსილ ყამირს ჭაობის მომაკვდინებელი წუმპე გაღაეფარა, საიღანაც მხოლოდ ლერწმის ხეშეშა წვეტები იყო ამოჩრილი.

ხეობის მკედარ საბურველს ახლა მხოლოდ ქარის უხალისო ჰანგები ჩაესმოდა. ზაფხულის დასასრულს აქ მუდამ უძნელესი ბრძოლა იმართებოდა მდინარის ძალაგამოლეულ ნაკადსა და ხეობის ქვიშნარ ნარიყს შორის, მდინარეს წვრილი ქერტლით გზას სამუდამოდ რომ უღობავდა და შორეული ზღვისკუნ არ უშეყბდა.

— ამხანაგო ღვანოეო, აბა, მარცხნიე გაიხედე, — მოლურჯო ჭალაზე მიუთითა კოპიონკინმა. — აქ მამაჩემთან ერთად ჯერ კიდევ ბალღობეში ვარ ნაშყოფი. თვალწარმტაცი აღგილი იყო. საუცხოო ბალახის სურნელება ერთ ვერსზე აღწევდა,

ახლა კი აქ წყალიც კი ლპება...

დეანოვს ველზე ასეთი გრძელი, იღუმალებით მოცული სამფლობელოები ხეობებისა იშვიათაღ ენახა. სულთმობრძავი მღინარეები თავიანთ წყალს რატომ აჩერებენ და სანაპირო ბალახს გაუვალი ჭყანტობით რატომ ფარავენ? ხეობისპირა მხარეებს ალბათ მდინარეთა კვდომა აღატაკებს. კოპიონკინი დვანოვს მოუთხრობდა, აქაურ გლეხობას რამდენი პირუტყვი და ფრინველი ჰვავდა, როცა მდინარე ცოცხალი და მხნე იყო.

საღამოს ბინღღაკრული გზა მოშთობილი ხეობის განაპირას მიემართებოდა.
კალიტვიდან ჩერნოგკამდე ექვსიოდე ეერსი თუ იქნებოდა, მაგრამ მხედრებმა
ჩერნოგკა მაშინღა შეამჩნიეს, როცა ვიღაცის კალოს მიადგნენ. იმხანად რუსეთი
ყველა ხალხის გზის მანათობლობას ჩემულობდა, ხოლო თავისი ქოჩების
გასანათებლად შუქი არ ებადა.

კოპიონკინი წავიდა, რათა შეეტყო, სოფელში ძალაუფლება ვის ხელთ იყო,

ხოლო დეანოვი ცხენებით სოფლის განაპირას დარჩა.

მღვრიე, მომაბეზრებელი ღამე დგებოდა; ამგჭარი ღამეებისა ეშინიათ ბავშვებს, როცა სიზმრად პირველი კოშმარები მოევლინებათ: მაშინ მათ თვალზე რული არ ეკარებათ და თავიანთ დედებსაც უთვალთვალებენ, რათა არც მათ დაიძინონ და შიშისგან დაიფარონ.

ასაკსრული აღამიანები კი ობლები არიან; ამიტომ ღვანოვი ახლა მტრულაღ მომზირალი სოულის განაპირას მარტოღმარტო იღგა, ველზე ჩამომღგარ მღვრიე ღამეს ღა თავს ზემოთ გრილ ტბასავით გაღმომხობილ ცას უცქეროდა.

იგი ცოტას გაივლ-გამოივლიდა, მერე უკანვე ბრუნდებოდა, სიბნელეს

აყურაღებდა ღა დროის ნელ მღინარებას ითვლიდა.

ძლივსღა გიპოვე,შორიდან გამოსძახა თვალით უხილავმა კოპიონკინმა.

მოიწყინე? ახლა რძეს დაგალეგინებ.

კოპიონკინმა ვერაფერი შეიტყო, ან ვის ხელთ იყო ძალაუფლება სოფელში, ან აქ თუ იმყოფებოდა პლოტნიკოვი. სამაგიეროდ, საიდანღაც ქოთნით რმე და პურის სანატრელი ნატეხი მოიტანა.

კოპიონკინი ღა ღვანოვი ღანაყრღნენ და მერე სოფსაბჭოს მოსაძებნად გაემართნენ. კოპიონკინმა ქოხს მიაგნო, ზედ საბჭოს აბრა რომ ჰქონდა მიმაგრებული, მაგრამ შიგ კაციშვილი არ აღმოჩნდა; უპატრონოდ მიგღებულ ოთახში მაგიღაზე ცარიელი სამელნე იდგა. კოპიონკინმა შიგ თითი ჩაყო, რათა შეემოწმებინა, აღგილობრივი ხელისუფლება ფუნქციონირებდა თუ არა.

დილით ოთხი ხნიერი გლეხი მოვიდა. ისინი ჩივილს მოჰყვნენ, ყოველგეარმა

ხელისუფლებამ მიგვატოვა, ცხოვრება წამებად გვექცაო.

— ვიღაცამ მაინც მოგვხედოს, — იხვეწებოდნენ გლეხები. — თორემ ქვეყნისგან გარიყულებივით ვცხოვრობთ — მეზობელი მეზობელს სულს ამოხდის. ხელისუფლების გარეშე ყოფნა როგორ შეიძლება: ქარიც კი არ ქრის საბაბის უქონლად, ჩვენ კი უსაბაბოდ ვცხოვრობთ.

ხელისუფალნი ჩერნოგკაში ბლომად იყვნენ, მაგრამ ყველანი მიმოიფანტნენ.

საქმიანობა შეწყვიტა: თქვა, პატივი მაკლია — ყველანი მიცნობენ, პატივის გარეშე კი საქმიანობა შეწყვიტა: თქვა, პატივი მაკლია — ყველანი მიცნობენ, პატივის გარეშე კი ძალაუფლება არ არსებობსო. ჰოდა, სოფლსაბჭოში სამუშაოდ სიარული მიატოვა. ჩერნოვკელები კალიტვას ეწვივნენ, რათა იქიდან უცხო კაცი მოეყვანათ თავმჯდომარედ, ვისი პატივისცემაც ამის გამო ყველას ექნებოდა. მაგრამ ამითაც არაფერი ეშველათ: კალიტველებმა თქვეს, უცხო ადგილებიდან თავმჯდომარეცბის გაღმოსახლების თაობაზე ინსტრუქცია არ არსებობს — ღირსეულები თქვენივე საზოგალიებიდან აირჩიეთო.

აა აოგადოეიიდან პირიეთო. ქი მაგრამ ღირსეულები რომ არა გვყავს! — დანაღვლიანცხენ ჩერჩუვეელები. — ყველანი ერთი ჯურისანი, ერთმანეთის შესაფერნი ვართ: ერთი ქურდია, მეორე უქნარა, მესამეს ცოლი ავგული ჰყავს — შარვალს უმალავს... ახლა რაღა ვქნათ, რა

გზას დავადგეთ?

ცხოვრება გიძნელდებათ? — თანაგრძნობით ჰკითხა ღვანოვშა.

 გასაქანი არსაითა გვაქვს! გამვლელ-გამომვლელები ამბობდნენ, მთელს რუსეთში კულტურული ხარგეზები გამოჩნდაო, ჩვენ კი ეს არ გაგეკარებია: დაჩაგრულები ვართ!

საბჭოს ფანჯარაში ნოტიო ნაკელის სუნი და მოხნული მიწის სითბო შემოდიოდა; ეს ძველებური სურნელი სოფლისა კაცს სიმშვიდესა და გამრავლებას ახსენებდა და მოსაუბრენი თანდათან ჩაჩუმდნენ. დეანოვი გარეთ გავიდა ცჩენების დასახედად. იქ იგი გამხდარმა, გაჭირვებულმა ბელურამ გაახარა, ცხენის ყუათიან ნაკელს რომ კენკავდა და ნისკარტს გამალებით ამუშავებდა. ბელურები დვანოვს, ექვსი თვეა, არ ენახა და ერთხელაც აზრად არ მოსვლია, რომ დაფიქრებულიყო, ამქვეგნად ისინი თავს სად აფარებდნენ. დვანოვის შეზღუდული უბადრუკი გონების მიღმა ბევრმა კარგმა რამემ ჩაიარა, თვით საკუთარი ცხოვრებაც კი ხშირად გარს უვლიდა მის გონებას, როგორც ლოდს უვლის ირგვლივ მდინარე. ბელურა დობეზე გადაფრინდა. საბჭოს ოთახიდან ხელისუფლების უყოლობის გამო დამწუხრებული გლეხები გამოვიდნენ. ბელურა დობეს მოსწყდა და გაფრინდა, გზად თავისი სილატაკის შესაფერი, უფერული ჰანგი ჩაიმდერა.

ღვანოვთან ჩოფურა, უჭმელ-უსმელი გლეხი მოვიდა, ერთი იმათგანი, ვინც არასოდეს მაშინვე არ იტყვის, რაცა სჭირდება, არამედ შორიდან მოპყვება, აქეთურ-იქითურზე ილაპარაკებს, თან მოსაუბრის ხასიათს გულმოდგინედ შეამოწმებს, სათხოვარს მათქმევინებს თუ არაო. მასთან მთელ ღამეს შეიძლება ლაპარაკი იმაზე, რომ ამქვეყნად მართლმადიდებლური რწმენა შერყეულია, სინამდვილეში კი მშენებლობისთვის ხე-ტყე სჭირდება. ყოფილ სახაზინო აგარაკზე ლატნები თუმცა უკვე მოჭრილი აქვს, ხე-ტყის თხოვნას ხელახლა მაინც აპირებს, რათა შეპარვით

შეამოწმოს, აღრინდელი თვითნებობა შერჩება თუ არა.

ღვანოკთან მისული გლეხი ახლახან გაფრენილ ბეღურას რაღაცით — სახითაც და ზნითაც წააგავდა: თავისი არსებობა დანაშაულად მიაჩნდა და ხელისუფალთაგან სასჯელს ყოველ წუთს მოელოდა.

ღვანოვმა გლეჩს მოსთხოვა, პირდაპირ და დაუფარავად მითხარი, რა გჭირდებაო, მაგრამ კოპიონკინმა ღვანოვის ნათქვამს ცალფა ფანჯრის იქიდან ყური მოჰკრა და გააფრთხილა, მაგრე გლეხს თავის დღეში სიტყვას ვერ დააცდენინებ: ამხანაგო ღვანოვო, საუბარში ნაბიჯ-ნაბიჯ აიყოლიეო.

გლეხებმა გაიცინეს და მიხვდნენ, რომ მოსულები სახიფათონი და უსარგებლონი

არ იყვნენ.

ჩოფურამ ლაპარაკი დაიწყო. იგი ბოგანო იყო და საზოგადოების ღადგენილებით სხვათა ინტერესების დაცვა ევალებოდა.

საუბარი ნელ-ნელა აეწყო: ჯერ კალიტველებისა და ჩერნოვკელების მომიჯნავე ადგილ-მამულებზე ილაპარაკეს, მერე სადავო ტყისპირიც ახსენეს და ბოლოს სიტყვა ხელისუფლებაზე ჩამოაგდეს.

ხელისუფლება გინღ გვყავდეს და გინდ არა, — ასედაც და ისედაც განმარტავდა ჩოფურა. — შუაგულიდან თუ გახედავ — ბოლოებს ვერ დაინახავ, ბოლოდან თუ დაიწყებ, დიდხანს მოუნდები. ჰოდა, ახლა თვითონ განსაჯე...

ღვანოვმა ააჩქარა:

– მტრები თუ გყავთ, მაშინ საბჭოთა ხელისუფლება გჭირდებათ.

ჩოფურამ საქმის ასავალ-დასავალი იცოდა:

მტრები თუმცა არა გვყავს, მაგრამ გარეშემო იმოდგნა ალაგგბია მემოგვიცვიულებიან: ქურდს სხვისი კაპიკი ურჩევნია საკუთარ მანეთს... ყველაფერი ისეთივე დარჩა — ბალახიც იზრლება და ამინდიც იცელება, მაგრამ გულმს ეჭვი მაინც გვიჩხიკინებს: ვაითუ, რაიმე შელავათები ხელიდან გავუშქის პაკიდა ხელისუფლება არა გვყავსო! ამბობენ, განაწილება აღარ იქნებაო, ჩვენ კი მაინც გვეშინია და ხვნა-თესვას თავს ვარიდებთ... ხალზს სხვა შეღავათებიც მიეცა ყველაფერს დაითითოვებენ და ჩვენ აღარაფერი შეგვხვდება!

დვანოემა ჩოფურას შეუტია, როგორ თუ განაწილება არ იქნება, ეს ვინ გითხრაო? მაგრამ ჩოფურამ თვითონაც არ იცოდა: ან ნამდვილად სადღაც გაიგონა, ანდა საკუთარი გულის კარნაჩით უცაბედად შეთხზა. მხოლოდ ზოგადად განმარტა — ვიღაც უსაბუთებო ღეზერტირმა ჩამოიარა და, როცა ფაფა ვაჭამე, შემატქობინა, ახლა არავითარი განაწილება აღარ იქნება — კრემლის კომკში ლენინთან გლეხები

იყვნენ, სამ ღამეს ისხღნენ ღა შემწყნარებლობა ღააღგინესო.

დვანოვი ერთბაშაღ დასევდიანდა, საბჭოს ოთახში შევიდა და უკან აღარ დაბრუნებულა. უთავბოლო შუამდგომლობას მიჩვეული გლეხები თავ-თავიანთ ეზო-

ყურეში წავიდ-წამოვიდნენ.

ყური მიგლე, ამხანაგო კოპიონკინო! — წამოიწყო აღელეებულმა ღეანოვმა. კოპიონკინს ყველაზე მეტად სხვისი უბედურებისა ეშინოდა და ბალღობაში უცნობი გლეხის გასვენებისას ამ გლეხის ქვრივზე უფრო გულსაკლავად ტიროდა. ახლა წინდაწინვე ღასევღიანდა და პირი დააღო, რათა უკეთესად მოუსმინა. — ამზანაგო კოპიონკინო! — თქვა ღვანოემა. — იცი რა, ქალაქში წასვლა მომესურვა... აქ მომიცადე — მალე დავბრუნდები... საბჭოს თავმჯდომარედ დროებით დადექი, რომ არ მოიწყინო, — გლეხები თანახმანი იქნებიან. ხომ ხედავ რანაირები ართან...

რა დიდი ამბავიც ეს არის? — გაუხარდა კოპიონკინს. — წადი, გეთაყვა, საღაც გინდოდეს, თუნდაც მთელ წელიწადს დაგიცდი... თაემჯდომარედ კი მოვეწყობი —

აქაურობა მისაჩხრეკ-მოსაჩხრეკია.

საღამოთი ღვანოვმა ღა კოპიონკინმა გზაზე ერთმანეთი გაღაკოცნეს ღა ორივეს უმიზეზო სირცხვილის გრძნობა ღაეუფლა. ღვანოვი იმ ღამეს რკინიგზით

მიემგზავრებოდა.

კოპიონკინი გზაზე კიდევ დიდხანს იდგა, თუმცა მეგობარს ვეღარ ხელავდა; მერე სოფსაბჭოში დაბრუნდა და ცარიელ შენობაში ატირდა. მთელი დამე მღუმარედ იწვა, ძილი არ ეკარებოდა და გული ვერაფრით ენუგეშებინა. ირგელიე ჩამიჩუმი არ ისმოდა, სიცოცხლის ნიშანწყალი არაფერს ეტყობოდა, თითქოს სოფელი თავის მწუხარე, მტანჯველ ბედ-იღბალს სამუდამოდ განდგომოდა. სოფსაბჭოს ცარიელ ეზოში მდგარი წნორები შიშველ ტოტებს ხანდახან არხევდნენ და დრო-ტამს გაზაფხულისკენ უბიძგებდნენ.

კოპიონკინი თვალს აღევნებდა, ფანჯრის მიღმა სიბნელე როგორ ირწეოდა. ზოგჯერ ამ სიბნელეში მკრთალი, სულმიხდილი შუქი გაირბენდა და იქაურიბას მომავალი უკაცრიელი დღის სინოტივესა და სევდას ჰფენდა. შესაძლოა, დილა ახლოვდებოდა, ანდა იქნებ მთვარის მკვდარი, მოხეტიალე შუქი გამოკრთოდა.

ღამის უსასრულო სიჩუმეში კოპიონკინს გრძნობათა დაძაბულობა ნელ-ნელა უქრებოდა, თითქოს მარტოობისგან გრილდებოდა. მის შემეცნებაში ეჭვის სუსტი შუქი და საკუთარი თავის სიბრალული თანდათან იბაღებოდა. როზა ლუქსემბურგის გახსენებას შეეცადა, მაგრამ მიცვალებული, გაძვალტყავებული, კუბოში მწოლიარე

ქალი ღაინახა, განაწამებ მშობიარეს რომ ჰგავდა. კოპიონკინს ახლა აღარ უგრძვნია

სათუთი სწრაფვა, გულს გამჭვირვალე, მხიარულ ძალას რომ ანიჭებდა.

გაოცებული და დასევდიანებული კოპიონკინი ციური ღამისა და მრავალწლოვანი დაქანცულობის საბურველში ეხვეოდა, სიზმრად საკუთარი თავი არ უნახავს და, თუნდაც ენახა, შეშინდებოდა: ტახტზე მოხუცებულ, დაძაბუნებულ კაცს ეძინა, უცხო სახეზე ღრმა, მოწამებრივი ნაოჭები რომ ჰქონდა/და/მოელ სიცოცხლეში თავის კეოილდღეობაზე არ უზრუნია. ნათელი ცნობიერებიდან სიზმარში გაღასელა არ არსებობს – სიზმრაღ გრძელღება იგივე ტზიქნება, სიღონდ გაშიშვლებული ფორმით. დიდი ხნის წინ გარდაცელილი დედა ქოქიონკინმა სიზმრად ახლა მეორედ ნახა. პირველად მაშინ ესიზმრა, როცა ქორწინდებოდა: ღედა მინღვრის ტალახიან გზაზე მიდიოდა; ზურგი ისეთი გამხღარი ჰქონდა, რომ საქმლისა და ბაეშვების სუნით გაჟღენთილი, გაზინთული კოფთიდან ნეკნები და ხერჩემალი ამოზნექოდა; დედა თაედალუნული მიდიოდა და შვილს არაფერს უსაყველურებდა. კოპიონკინმა იცოდა, რომ დედამისს იქ არაფერი გააჩნდა, საითაც მიღიოღა, ამიტომ ხევში ჩაირბინა, რათა წინიღან შემოევლო და მისთვის ქოხი აეშენებინა. სანამ თბილოდა, საღღაც, ტყის მახლობლად მებაღჩეები და მებოსტნეები საქმიანობდნენ და კოპიონკინი დედისთვის ქოხის აშენებას სწორედ იქ აპირებდა, რომ ღედას ტყეში სხვა მამა ღა ახალი შვილი შეეძინა.

დღეს კი კოპიონკინს დედა ჩვეულებრივი, მწუხარე სახით ესიზმრა ღაეაჟკაცებული შვილის წინ ტანშორჩილი და გაძვალტყავებული იღგა, მოწკურულ, ნამტირალევ თეალებს თავსაფრის კუთხით იმშრალებდა, რომ მთლიანად არ

დაესველებინა.

სტეპუშკა, ისევ კაჩპა მოათრიე? დედა ისევ მარტო დააგდე, რომ სხვებს ღააჩაგვრინო? ღმერთი იყოს შენი მფარველი, შეილო.

ღედა გველაფერს მიუტევებდა, იმიტომ რომ მისივე სისხლისგან ნაშობ, მაგრამ მისგან უკეთურად განდგომილ შეილზე დედობრივი გავლენა დაკარგული ჰქონდა.

კოპიონკინს ღეღა ღა როზა ერთნაირად უყვარდა, იმიტომ რომ დეღა ღა როზა მისთვის ერთი ღა იგივე პირუელი არსება იყო, ისევე, როგორც წარსული და მომავალი არსებობდნენ მის ერთ ცხოვრებაში. იგი ვერ მიმხვდარიყო, ეს როგორ ხღებოდა, მაგრამ გრძნობდა, რომ როზა მისი ბავშვობისა და დედის გაგრძელება იყო და არა მოხუცებულის გულისმტკენელი არსება.

ჰოდა, კოპიონკინს გული შეეკუმშა იმის გამო, რომ დედა როზას ლანძღავდა.

– დედა, იხიც შენსავით მკვღარია, – უთხრა მას კოპიონკინმა, დედის უილაჯო ბრაზი გულს სიბრალულით უვსებდა.

დედაბერმა თავსაფარი მოიცალა – თურმე არ ტიროდა.

ე-ე, შვილო, მაგისთანებს რომ ყური უგდო! — წაიჭორავა დეღამ, — ისე მოგეთითლიბაზებიან, ისე აგივლ-ჩაგივლიან,— ყველაფერი რიგზე გეგონება, შეირთავ და ხელში შეგრჩება: ძეალი და ტყავი, გაქუცული თავი. აგერ შენი

მომაჯადოებელი მობრძანდება: უჰ, ამ წვეულმა შვილი გამიბრიყვა!..

ქუჩაში ტანმორჩილი, მკვირცხლი, ნამღვილი როზა მოღიოდა; მას ისეთივე სევდიანი შავი თვალები ჰქონდა, როგორც სოფსაბჭოში ნანახ სურათს. კოპიონკინს ღედა მიავიწყდა; მან ფანჯარა გაამტვრია, რათა როზა უკეთ ღაენახა. ფანჯრის მიღმა ზაფხულის მზით განათებული სოფლის შუკა მოჩანდა მოსაწყენი მიღამო, როგორც ყველა სოფელშია გვალვასა და სიცხე-ჰაჰანაქებაში. ხოლო როზა არსად იყო. შესახვეეიდან ქათამი გამოვარდა და ურმის ბორბლის ნაკვალევს სირბილით გაუყვა, გაფარჩხული ფრთებით გზას ამტვერებდა. ქათამს ხალხი გამოჰყვა; ყველანი უკან იცქირებოღნენ. მერე სხვებმა შეუღებავი, იაფფასიანი კუბო ჩაატარეს; ასეთი კუბოთი საზოგადოების ხარჯზე მარხავენ უპატრონო, უშვილძირო აღამიანებს.

კუბოში როზა იწვა; სახე, როგორც განაწამებ მშობიარეს, ყვითლად

დალაქავებოდა. შავ თმაში ქალისთვის შეუფერებელი ჭაღარა შერეოდა, ხოლო ყოველი არსისგან განღგომილი, ქანცმილეული თვალები შუბლქვემოთ შესცვივნოდა. მას არაკან სჭირდებოდა და იმ გლეხებსაც, ეისაც მისი კუბო მიჰქონდა, თავად იგი არაფრად ეჭაშნიკებოდათ. ისინი მოვალეობას ახრულებდნენ საზოგაღოებრივი ბეგარის, კომლობრივი რიგის მიხედვით.

კოპიონკინი აკვირღებოდა და არ სჯეროდა: კუბოში ის არ იწვა, ეისატ იცანობდა, იმას მზერა და წამწამები ჰქონდა. რაც უფრო ახლოს მოასვენებდნენ, როზეს მით უფრო უმუქდებოდა ძველისძველი სახე, რომელსაც მახლობელი სოფლებისა და

ხელმოკლეობის გარდა არაფერი ეხილა.

თქვენ ღედაჩემს ასაფლავებთ! — გასძახა გლეხებს კოპიონკინმა.

—არა, ეს უქმრო ქალია! — ყოველგვარი წუხილის გარეშე უპასუხა ერთმა გლეხმა და მხარზე ხელსახოცი გაისწორა. – ამან, რომ იცოდე, სხვა სოფელში სიკვდილი არ ინდომა და სწორედ ჩვენს სოფელში გარდაიცვალა. ამისთვის სულ ერთი არ იყო...

გლეხი თავის შრომას ფახსა სღებდა. ამას კოპიონკინი უმალ მიუხვდა და

იძულებით მომუშავენი დაამშვიდა:

– მიწას მიაყრით თუ არა, მაშინვე აქეთ წამოდით – ყელს მე ჩაგასველებინებთ.

– ეგ შეიძლება, – უპასუხა იმავე გლეხმა. – ყელჩაუსეელებლად დამარხვა ცოღვაა. ახლა ეს ღვთის მხევალია, მაგრამ მაინც ძლივსა ვძრავთ, მხრები

ჩამოგვწყვიტა.

კოპიონკინი ტახტზე იწვა და ელოდა, გლეხები სასაფლაოდან როდის ღაბრუნდებოდნენ. საიღანლაც სიცივე მოედინებოდა. კოპიონკინი წამოდგა, რათა გატეხილ ფანჯარაზე რამე აეფარებინა, მაგრამ ყველა ფანჯარა მთელი აღმოჩნდა. სიცივე დილის ქარს მოჰქონდა, ეზოში კი, რა ხანია, მწყურვალე ცხენი პროლეტარული ძალა ჭიხვინებდა. კოპიდნკინმა ტანსაცმელი გაისწორა, დაახლოკინა და გარეთ გავიდა. მეზობლის ეზოში ჭის ოწინარი წყლის ამოსალებად დაეხარათ; ღობის გაღაღმა ჯეილი დედაკაცი ძროხას ეფერებოდა, რათა თოლად მოეწველა, და ღუღუნა ხმით ალერსიანად ეუბნებოდა:

– შაშკა, მაშენკა, კარგი ახლა, ნუ გამიჯიუტდები, ნუ გამიძალიანდები, სიკეთე

მოგეცემა, სიავე მოგშორღება...

მარცხენა მხარეს ფეხშიშველი კაცი მოსაშარდად ზღურბლზე გაღმომდგარიყო და საღღაც მიმალულ ვაჟს უყვიროდა:

ვასკა, ფაშატს წყალი დაალევინე! – შენ დალიე, იმას დალეული აქვს!

— ვასკა, მოღი ფეტვი დანაყე, თორემ ავანდასტს თავში ჩაგცხებ.

—გუშინ ხომ დავნაყე. ყველაფერი მე უნდა გამაკეთებინოთ? ახლა შენ დანაყე!

ბელურები ეზოებში შინაური ფრინველებივით მოურიდებლად ფუსფუსებდნენ. მერცხლები როგორც არ უნდა მშეენიერნი იყვნენ, შემოდგომობით მაინც მდიდარ ქვეყნებში მიფრინავენ, ხოლო ბელურები აქ რჩებიან, სიცივესა და გაჭირვებას აღამიანთან ერთად იზიარებენ. ბეღურა ნამდვილი პროლეტარული ფრინეელია, სარჩოს სიმწრით რომ შოულობს. გულისგამაწყალებელი, გაუთავებელი გასაჭირისგან, შესაძლოა, ყველა სათუთი სულიერი ღაიღუპოს, მაგრამ გლეხისა და ბეღურასნაირი სიცოცხლისნურიანი არსება გაღარჩება და თბილ ღღეებამდე თავს გაიტანს.

კოპიონკინმა ბეღურას გაუღიშა, რომელმაც შეძლო თავისი საწყალობელი, ნაშცეცა არსებობა უზარმაზარ იმეღაღ ექცია. ცხაღია, რომ იმ გრილ ღილას ბეღურა გულს პურის მარცვლის ძიებით კი არა, აღამიანთათვის უცნობი ოცნებით ითბობდა. კოპიონკინსაც საზრდო და დოვლათიანობა კი არა, გაუცნობიერებელი იმედი

ახულდგმულებდა.

ასე სჯობია, — თქვა მან, თანაც მომუშავე ბელურას თეალს არ აშორებდა.

დახე ამას! პატარა კი არის, მაგრამ როგორი ცქვიტია... აღამიანი ასეთი რომ იყოს, ქვეყნიერება დიდი ზნის აყვავებული იქნებოდა.

გუშინდელი ჩოფურა გლეხი დილასეე მოვიდა. კოპიონკინმა საუბარწი კიყოლია,

მერე მასთან სასაუზმოდ წავიდა და, სუფრას როცა უსხდნენ, უეცრად ჰკითხა:

— თქვენ ასეთი ვინმე თუ გყავთ — პლოტნიკოვი?

ჩოფურამ კოპიონკინს ფიქრიანი მზერა მიაპყრო; ცდილობდა მქენის ქიზანი გამოეცნო. cucioni 2516

– მე თვითონა ვარ ჰლოტნიკოვი. მერე რა გინდა? მთელ ჩვენს სოფელში მზოლოდ სამი გვარისანი ვართ: პლოტნიკოვები, განუშკინები და ცელნოვები. შენ რომელი პლოტნიკოეი გჭირდება? Dagoon .

კოპიონკინმა მიანიშნა:

Variable – აი, ის, ქურანი ულაყი რომ ჰყავს – მარღია და ტანაღი, ცხენს როცა მიაჭენებს, პირსა მანჭავს... იცნობ?

—ჰო, ის განკაა, მე კი ფიოლორი გახლავართ! მე იმასთან არაფერი მესაქმება. მესამე დღეა, იმისი ულაყი ცოტა კოჭლობს... ძალიან გჭირდება? თუ ძალიან

გჭირდება, ახლავე წავალ და დავუძახებ...

ჩოფურა ფიოღორი წავიღა. კოპიონკინმა ნაგანი ბუდიღან ამოიღო ღა მაგიღაზე დადო. ფიოდორის სნეული ცოლი კოპიონკინს ღუმლიდან ენაჩავარდნილი ჩამოსცქეროდა და შიშისგან სლოკინს უფრო და უფრო უმატებდა.

— ნეტავი ასე ვინ გახსენებს? — თანაგრძნობით ჰკითხა კოპიონკინმა.

ქალმა ტუჩები გასაღიმებლად დაბრიცა, რომ სტუმრისთვის გული მოელბო,

მაგრამ ვერაფრის თქმა ვერ შეძლო.

ფიოდორმა პლოტნიკოვი მალე მოიყვანა. პლოტნიკოვი სწორედ ის გლეხი აღმოჩნდა, დილას ზღურბლთან რომ იღგა და ვასკას ეძახოდა. ახლა თექის ჩექმები ეცვა, ჩელებში კი მოწიწებით ჭმუჭნიდა გაცვეთილ ქუდს, ჯერ კიდევ ცოლის შერთვამდე რომ ჰქონდა ნაყიდი. პლოტნიკოვს რაიმეთი გამორჩეული გარეგნობა არა ჰქონდა: თავისნაირებისგან რომ განგესხვავებინა, მასთან ეროხანს უნდა გეცხოვრა. მხოლოდ თვალები ჰქონდა იშეიათი ფერისა — თაფლისფერი: ქურდობისა და ფარულ განზრახეათა ფერი. კოპიონკინი ბანდიტს პირქუშად აკვირდებოდა. პლოტნიკოვი არ შემკრთალა, ანდა თავს განგებ ითამამებდა:

– რას მაშტერდები – შენიანებს დაეძებ?

– მითხარი, ხალხს კიდევ ააღელვებ? საბჭოთა ხელისუფლების წინააღმდეგ

ხალხს კიდევ აამხედრებ? პირდაპირ მითხარი – ჰო თუ არა?

ჰლოტნიკოვი მიხვდა, კოპიონკინს როგორი ხასიათიცა ჰქონდა, ამიტომ თავი დახარა და განზრახ მოიღუშა, რომ უფრო აშკარად გამოეხატა მორჩილება და თავისი უკანონო ქმედებათა გამო ნებაყოფლობითი სინანული.

– არა, არასოღეს აღარ გიზამ – პირდაპირ გეუბნები. კოპიონკინი სიმკაცრის საჩვენებლად ერთხანს დუმდა.

— აბა, ჩემი ნათქვამი დაიმახსოვრე. იცოდე, გასამართლებას კი არ დაგიწყებ, ჰირდაპირ გაგისწორდები: თუ რამე შევიტყვე, მყისვე ძირფესვიანად ამოგძირკვავ, რჯულამდე ჩაგყვები, წამსეე დაგასამარებ... ახლა შინ წადი და არ დამივიწყო...

პლოტნიკოვი როცა წავიდა, ჩოფურამ ამოიხვნეშა და მოწიწებისგან ენის

ბორძიკით თქვა:

—აი, ეს... აი... ეს სამართლიანია. ხელისუფლება რომ ხარ, გეტყობა!

კოპიონკინს ჩოფურა ფიოღორი უკვე შეუყვარდა იმის გამო, რომ დეანოვი ამბობდა, საბჭოთა ხელისუფლება მრავალი, ჩვეულებრივი, უბრალო ადამიანის მეუფებააო.

 ხელისუფლება კი არა, ისა! — უთხრა კოპიონკინმა ჩოფურას. — ჩვენ ბუნებრივი ძალა ვართ.

დვანოვს ქალაქის სახლები ძალზე დიდები ეჩვენა: თვალი ველსა და ქოხებს ჰქონ-

და მიჩვეული.

ქალაქი მზეს გაებრწყინებინა; ფრინველებს გამრავლება უკვე მოესწროთ და ახლა ნაგებობათა შორის ტელეფონის ბოძებზე შემომსხდარნი გალობდნენ. დეანოვი აქედან როცა წავიდა, ქალაქი მკაცრ ციხე-სიმაგრეს წარმოადგენდა, სადაც მხოლოდ რევოლუციის ღისციპლინირებული მსახურება ბატონობდა; მუშები, მოსამსახურეები და წითელარმიელები ყოველდღიურად ამ წესისა და რიგის კვალობაზე ცხოვრობდნენ და ყველაფერს მოთმინებით იტანდნენ; დამით მხოლოდ გუშაგები მოქმედებდნენ, შემკრთალ-დაფეთებულ მოქალაქეებს მუადამისას აჩერებდნენ და საბუთებს უსინჯავდნენ. ახლა ღვანოვს ქალაქი სუწმინდაც საეფლო, უკაცრიელ ალაგად კი არა, ზაფხულის შუქით გაცისკროქნებულებეს სამოსახლოდ წარმოუდგა.

თავღაპირველად გაიფიქრა, ქალაქში ალბათ თეთრები არიანო. ვაგზლის ბუფეტში რუზ ფუნთუშებს ბარათების გარეშე ყიდღნენ და ხალზი რიგში არ იდგა. ვაგზლის მახლობლად გუბერნიის სასურსათო კომიტეტის ბაზაზე ჯერაც გაუმშრალი ფირნიში ეკიდა. უხარისხო საღებავით ნაწერი ასოები გადღაბნილიყო.

ფირნიშზე მოკლედ და კუსტარულად ეწერა:

"ᲧᲕᲔᲚᲐᲤᲔᲠᲘ ᲧᲕᲔᲚᲐ ᲛᲝᲥᲐᲚᲐᲥᲔᲖᲔ ᲘᲧᲘᲓᲔᲑᲐ.

ᲝᲛᲐᲛᲓᲔᲚᲘ ୬ᲣᲠᲘ, ᲝᲛᲐᲛᲓᲔᲚᲘ **Თ**ᲔᲕᲖᲘ,

ᲐᲮᲐᲚᲘ ᲮᲝᲠᲪᲘ,

**შინაური მწნილი**". ფირნიშს ქვემოთ წვრილი ასოებით ჰქონდა მიწერილი ფირმის სახელწოდება:

"არდულიანცი, რომი, კოლესნიკოვი და კ".

ღეანოვმა გაიფიქრა, ეს განზრაზ გაუკეთებიათო, და დუქანში შევიდა. იქ ნორმალურად გამართულ-მოწყობილი სავაჭრო დახვდა, იმდაგეარი, ძალიან ადრე, ბალღობისას რომ ენახა და, ღიდი ხანია, გადავიწყებოდა. ღახლები მინის ქვეშ იყო მოთავსებული, ბეზმენის მაგივრად სრულქმნილი სასწორი იღგა, სასურსათო ბაზის აგენტებისა და სამნეო ნაწილის გამგეთა ნაცელად თავაზიანი ნოქრები ფუსფუსებდნენ; დუქანი მხიარული მყიდველებით იყო სავსე და სანოვაგის უხვი მარაგის ბარაქიანი სურნელება იფრქვეოდა.

სულ გუბერნიის გამანაწილებელ პუნქტს არა ჰგავს! — თანაგრძნობით თქვა

ვიღაცამ, საკაჭროს თვალიერებით რომ ტკბებოდა.

ღვანოვმა ამის მთქმელს სიძულვილით გახედა. ის კაცი ამგვარ მზერას არ შეუშფოთებია, პირიქით, განზრახ ხალისიანად გაიღიმა: ვითომ რას

მითვალთვალებ, მე კანონიერი ფაქტი მახარებსო!

მყიდველთა გარდა დუქანში ხალხის მთელი ჯგრო იდგა. ესენი უბრალო მაყურებელნი იყვნენ, სასიამოვნო სეირს უსაზღვრო ცნობისმოყვარეობით რომ უცქეროდნენ. მაყურებელნი მყიდველებზე მეტნი იყვნენ და ვაჭრობაში ერთგვარად ისინიც მონაწილეობდნენ. ზოგი მათგანი პურთან მიდიოდა, ცოტას წაატეხავდა და პირში იღებდა. ნოქარი არავის არაფერს უკრმალავდა, ამგვარ რამეს არხეინად უცქეროდა. გაჭრობის მოყვარული პურის ნატეხს დიდხანს ღეჭავდა, ენით ყოველნაირად ატრიალებდა და დინჯად ფიქრობდა. მერე ნოქარს შეფასების შედეგს მოახსენებდა:

—იცი რა, თითქოს ცოტა წაიმწარებს! საფუარით მოზილეთ?

– არა, მოვახაშეთ, – უპასუხებდა ნოქარი.

— ჰოდა... ეტყობა კიდევაც. ვერაფერს იტყვი — ულუფის ფქვილი არ არის და შინაურულად, გულდადებით არის გამომცხვარი: ღასაწუნი რა ექნება!

იტყოდა ამას, მერე ხორცთან გადაინაცვლებდა, ხელს ალერსიანად

მოუთათუნებდა და დიდხანს სუნავდა.

— რაო, ხომ არ გინდა, რომ ჩამოგიჭრა? — შეეკითხებოდა გამყიდველი.

გსინჯავ, ცხენის ხორცი ხომ არ არის? — გამოკვლევას განაგრძობდა

ცნობისმოყვარე. — არა, ძარღვები ცოტა აქეს და ქაფიც არ ამჩნევია. ცხენის ხორცს, ხომ იცი, გაროს ნაცვლად ქაფი აქვს მოდებული: ჩემი კუჭი ცხენის ხორცს ვერა გუობს, აკადმყოფი კაცი ვარ...

გამყიღველი წვენას არ შეიმჩნევდა, ზორცს გულდაგულ დასწვდებოდა:

–ცხენის ხორცი საღ ნახე?! ეს ხომ ჩერკასული ძროხის თეთრი ხორცია – შარტო სუკია. კერ ხედავ, რა ნაზი გარო აკრავს Judido hagaway Dagadenas, ხაჭოსავით უმად შეჭამო.

დაკმაყოფილებული ცნობისმოყვარე მაყურებლებს მურეოდა შთაბეჭდილებებს ღეტალურად გაუზიარებდა. 600

მაყურებლები თაკიანთ პოსტს არ ტოკებდნენ და კაჭრობის ყველა ფუნქციას გულმხურვალუდ განიხილაუდნენ. ორმა მათგანმა ვერ მოითშინა, დახლებთან მივიდნენ და ნოქრების მიხმარებას შეუდგნენ. დახლებიდან მტექრი გადაწმინდეს, სასწორი ფრთით გადაგავეს, რომ უფრო ზუსტად ემუშავა, საწონები რიგში ჩაამწკრივეს. ერომა მოხალისეთაგანმა ქაღალდები ღაჭრა, ზედ სახელწოდებები დააწერა, მერე ეს ქაღალდები მავთულის ფეხებზე დაამაგრა, ხოლო მავთულები შესაბამის საქონელზე დაარჭო; ყოველ საქონელს მცირე აბრა გაუჩნდა, რითაც შყიდველი საქონლის რაობას უმალ შეიტყობდა. ფეტვის ბურღულის ყუთში მოხალისემ ჩაარჭო "ფეტვი", ძროხის ხორცში – "გაროიანი ძროხის ხორცი" და ასე შემდეგ, საქონლის უფრო ნორმალური განმარტების შესაბამისად.

მისი მეგობრები ამგვარ მზრუნველობას კმაყოფილნი შესექეროდნენ, ისინი სახელმწიფო სამსახურის გამაუმჯობესებელთა ფუძემდებლები იყვნენ, თავიანთ ხანას წინ რომ უსწრებდნენ. მყიდველები შემოდიოდნენ, წაიკითხავდნენ და

წარწერებიან საქონელს უფრო ენდობოდნენ.

ღუქანში ერთი ღედაბერი შემოგიდა და იქაურობას ღიდხანს ათვალიერებდა. თავი სიბერისა და შიმშილისგან უკანკალებდა. შემკავებელი ცენტრები დასუსტებოდა და ამის გამო ცხვირიდან და თვალებიდან უნებური სისველე ჩამოსდიოდა. დედაბერი ნოქართან მივიდა და სასურსათო ბარათი გაუწოდა, ჩანახევი აღგილები ხამი ძაფით რომ ჰქონდა ამოკერილი.

საჭირო არ არის, ღედილო, უამისოღაც გაგატანთ, — უთხრა ნოქარმა. – რას

ჭამდი, როცა შვილები გეხოცებოდა?

– მაშ მოვესწარით? – გული აუჩუყდა ღედაბერს.

მოუესწარით: ლენინმა წაგვართვა და ლენინმავე დაგვიბრუნა.

დედაბერმა ჩაიჩურჩულა:

 — ოპ, ღმერთო ჩემო! — და ისე გულმდუღარედ ატირდა, თითქოს ამ კარგ ცხოვრებაში ორმოციოღე წელი კიღევ უნღა გაეტარებინა.

ნოქარმა სამხედრო კომუნიზმის ცოდეათა გამოსასყიდად დედაბერს კარგად

გამომცხვარი პურის ნაჭერი მისცა ღა გაისტუმრა.

ღვანოემა ნახა, რომ რეკოლუციამ სხვაგვარი სახე გამოაჩინა, და მიხვდა, რომ ეს სერიოზული რამ იყო. თავის სახლამდე სანამ მივიღოდა, დუქანი აღარსად შეხვედრია, ღვეზელებსა და ფუნთუშებს კი ყოველ კუთხეში ყიდღნენ. ხალხი ღვეზელებსა და ფუნთუშებს ყიდულობდა, შეექცეოდა და საჭმელზე ლაპარაკობდა. ქალაქი მამღრისად ნაღიმობდა. ახლა ყველამ იცოდა, პურის მოყვანას როგორი ჭაპანწეუტა სჭირდებოდა, მცენარე ადამიანივით რთულად და სათუთად რომ იზრდებოდა, მზის მცხუნვარე სხივთა ქვეშ მტანჯველი ჯაფისგან მიწა ოფლად რომ იღვრებოდა; ხალხი ახლა ცას შესცქეროდა და მიწათმოქმედებს თანაუგრძნობდა, მოსაულისთვის შესაფერ ამინღს ნატრულიბდა, ფიქრობდა, კარგი იქნება, თოვლი ერთბაშად გაღნეს და მინღორში წყალმა ყინულის ქერქი არ გადააკრას, ეს ხომ საშემოდგომო ნათესებს დააზარალებსო. ხალხმა ბევრი ისეთი რამ ისწავლა, რაც აქამდე არ იცოდა, აღამიანთა პროფებია გაფართოვდა, ცხოვრების შეგრძნება საზოგალოებრივი შეიქნა. ამიტომაც ახლა როცა ფუნთუშით პირს იგემოვნებდნენ,

ჭამით მარტო მუცელს კი არ იძღებდნენ, არამედ უჩინარი შრომის მიმართ პატივისცემასაც იძენდნენ: ამგვარად, სიამოვნება ორკეცდებოდა. როცა საჭმელს ჭამდნენ, ხელი პირთან მიჰქონდათ, რომ ნამცეცები მუჭაში მოეგროვებინათ და მერე ეს ნამცეცებიც შეეჭამათ.

ბულვარებზე ხალხი მიდი-მოდიოდა და თავისთვის ახალ ცხოვრებაზე ფიქრობდა. გუშინ ხორცი ბევრმა მათგანმა ჭამა და ძალების უჩვეული მიზოვავებას გრძნობდა. კვირა დღე იყო — ძალზე ჩახუთული: ციდან ჩამოღურილ ზაფხულის სიცხეს მხოლოდ შორეული მინდვრებიდან მონაბერი წანწალა ქარი აგრთლებდა.

ზოგ შენობასთან მათხოვრები ისხდნენ და საბჭოთა ხელისუფლებას განზრახ აგინებდნენ, თუმცა გამელელები ფულს ისედაც უწყალობებდნენ, როგორც ცხოვრების შემსუბუქების მაჩეენებლებს: ბოლო ოთხ წელიწადში ქალაქში

მათხოვრები და მტრედები გაქრნენ.

დეანოემა სკვერი გადაჭრა. სკვერში უამრავი ხალზი ირეოდა და ველის სიერცეთა სიხალვათეს მიჩვეული დვანოვი თავს უხერხულად გრძნობდა. ერთხანს მის მხარდამხარ ვიღაც ქალიშვილი მოდიოდა, სონიას რომ ჰგავდა, ისეთივე სუსტი, საყვარელი სახე ჰქონდა, შთაბეჭდილებათა სიმრავლის გამო თვალებს ოდნავ ჭუტავდა. თვალები სონიაზე ცოტა უფრო მუქი ჰქონდა, გამოხედვაც აუჩქარებელი, თითქოს რაღაც აღუსრულებელი საზრუნავი აწუხებდა. ნახევრადმოხუჭული თვალები სევდას მალავდა. "სოციალიზმში სონია უკვე სოფია ალექსანდროვნა იქნება, გაიფიქრა დვანოვმა. დრო გადის".

ზახარ პავლოვიჩი წინკარში იჯღა ღა საშას ბავშვობის ღროინდელ, გაცვეთილ ფეხსაცმელებს ვაქსით წმენდღა, რომ მოსაგონებლად კიღეე ღიდხანს ჰქონოდა. იგი საშას მოეხვია ღა ატირდა; შვილობილის სიყვარული სულ უფრო და უფრო ემატებოდა. ღვანოვს ზახარ პავლოვიჩი მკერდზე მიყრდნობილი ჰყავდა და

ფიქრობდა, მომავალ კომუნიზმში ღედებსა და მამებს რა უნდა ვუქნათო.

საღამოთი ღვანოვი შეშილინთან წავიდა; მის გვერდით ბევრნი შეყვარებულებისკენ მიიჩქაროდნენ. ჩალხი ახლა უკეთ იკვებებოდა და საკუთარ სულს შეიგრძნობდა. ვარსკვლავები კი ყველას არ ხიბლავდა — ქალაქის მაცხოვრებლებს დიადი იღეები და უსასრულო სიერცეები მობეზრდათ: ღარწმუნდნენ, რომ ვარსკვლავები ერთ მუჭა საულუფო ფეტეად ქცეულიყო, ხოლო იღეალებს ტიფის ტილი იცავდა.

შუმილინი საღილობღა და დგანოვიც სუფრასთან მიიპატიჟა.

სასადილო მაგიღაზე მაღვიძარა საათი მუშაობდა და შუმილინს გულში მისი შურდა: საათი გამუღმებით შრომობდა, ხოლო თვითონ ცხოვრებას ძილისთვის წყვეტდა. ღვანოვს კი დრო-ჟამისა არ შურდა — გრძნობდა, რომ სიცოცხლის მარაგი გააჩნდა და იცოდა, საათის სვლას რომ გაასწრებდა.

— ხაჭმლის მოსანელებლადაც კი მოცლა არა მაქეს, — თქვა შუმილინმა. —

პარტიის კრებაზე წასულის დროა... შენ წამოხვალ, თუ ყველაზე ჭკვიანი გახდი?

ღვანოვმა პასუხად არაფერი უთხრა. რაიკომისკენ როცა მიღიოდნენ, ღეანოვმა გზადაგზა, როგორც შემლო, შუმილინს ისე მოუთხრო, გუბერნიაში რასაც აკეთებდა,

მაგრამ ატყობდა, რომ ეს შუმილინს თითქმის არ აინტერესებდა.

— ამბავი მომდიოდა, მომდიოდა, — ჩაილაპარაკა შუმილინმა. — შე ოტროველა, იქ იმისთვის გაგგზავნეს, რომ, უბრალოდ, თვალი გედევნებინა, რა და როგორ ხდებოდა. მე სულ საბუთებს ჩავკირკიტებ, მაგრამ ვერაფერი გამომირკვევია. შენ კი თვალი გიჭრის, მაგრამ რა ჰქენი? საქმე მთლად ჩააოხრე, გლეხები შეაგულიანე და ბიტერმანის სატყეო მეურნეობა გააჩანაგებინე, შე მამაძაღლო! ვიღაცა დაღლარები აიყოლიე და სადღაც დაეხეტებოდი...

შერცხვენილ-განაწყენებული ღვანოვი გაწითლდა.

— ისინი დაღლარები არ არიან, ამხანაგო შუმილინო... კიდეგ სამ რევოლუციას მოახღენენ უსიტყვოდ, თუ საჭირო იქნება.

შუმილინს აღარაფერი უთქვამს, მაშასადამე აღამიანებზე უფრო მნიშვნელოვნად ქაღალდები მიაჩნდა. თანამგზავრებს ერთმანეთისა რცხვენოდათ და მდუმარედ მიაბიჯებდნენ.

პარტიის კრება ქალაქის საბჭოს დარბაზში უნდა ჩატარებულიყო, დარბაზის კარიდან ჰაერი ისე უბერავდა, როგორც ვენტილატორიდან. ზეინკალ გოპნერს ხელისგული ჰაერის ნაკაღისთვის მიეშვირა და ამხანაგ ფუფაევს ეუბნებლდა, აქ ორი ატმოსფერო წნევა იქნებაო.

– მთელ პარტიას ამ ღარბაზში რომ მოუყარო თავი, – მსჯულობდა გოპნერი, *–* მარტო ჰარტიული სუნთქვით ერთ ელექტროსაღგურს თალექტრეზე ეამეშავებ,

ეშმაკმა წაიღოს ჩემი თავი და ტანი!

ფუფაევი ელექტროგანათებას უხალისოდ ათეალიერებდა და იმაზე წუხდა, რომ ღაწყება ჭიანურღებოდა. ტანმორჩილი გოპნერი რაღაც ტექნიკურ გაანგარიშებებს კიდევ იგონებდა და ფუფაევს უზიარებდა. როგორც ჩანს, გოპნერი შინ კერავის ელაპარაკებოდა და ხალხმრაელობა ახარებდა.

– შენ ღღენიაღაგ ფიქრს უნდები, – წყნარად უთბრა გოპნერს ფუფაევმა და ისე ამოიხვნეშა, რომ მკერდის ძვლები ამოებურცა. ამის გამო ყველა პერანგი, რა ხანია, დაეხია და გამოკემსილ ჰერანგებს იცვამდა. – უკვე დროა, რომ ყველანი ყველგან

ჩუმად ეშრომობდეთ.

გოპნერს უკვირდა, წითელი ღროშის ორი ორდენი ფუფაევს რის გამო მისცესო. თვითონ ფუფაევს გოპნერისთვის ამის თაობაზე არასოღეს არაფერი უთქვამს, რადგან მომაკალს წარსულთან შედარებით უპირატესობას ანიჭებდა. წარსული სამუღამოდ განადგურებულ და უსარგებლო ფაქტად მიაჩნდა, ამიტომ ორდენებს მკერდზე კი არ იკიდებდა, შინ, სკივრში ინახავდა, ორდენების ამბავი გოპნერმა ფუფაევის ტრაბახა ცოლისგან შეიტყო, რომელმაც ქმრის ცხოვრების ყოველი ამბავი ისე ზუსტად იცოდა, თითქოს იგი მისი გაჩენილი ყოფილიყო.

ამ ქალმა მხოლოდ ის არ იცოდა, ულუფასა და ორდენებს რის გამო იძლეოდნენ. მაგრამ ქმარმა უთხრა: — სამსახურისთვის, პოლია, და ასედაც უნდა იყოსო. ცოლი ღამშვიდდა, სამსახური სახელმწიფო შენობებში საქმის მწარმოებლობად წარმოიდგინა.

თვით ფუფაევი შორიდან მაყურებელს მრისხანე სახის კაცად მოეჩვენებოდა, ახლოდან კი მშვიდობიანი, მეოცნებე თვალები ჰქონდა. მისი დიდი თავი აშკარად წარმოაჩენდა თავის ქალაში მომწყვდეული და სევდით მოცული, მდუმარე ტვინის რაღაც პირველშობილ ძალას. მიეიწყებულ სამხედრო გმირობათა მიუხედავად, რაც მხოლოდ დაშლილი შტაბების ნუსხებში იყო აღრიცხული, ფუფაევი სოფლის მეურნეობას ღა, საერთოდ, წყნარ მწარმოებლურ შრომას აღმერთებდა. ახლა იგი გუბერნიის უტილს ხელმძღვანელობღა და თავისი თანამდებობის გამო გამუღმებით რაღაც უნდა გამოეგონებინა. ამის უნარი კი არ აკლდა: მისი ბოლო ღონისძიება ის გახლდათ, რომ მთელ გუბერნიაში ნაკელის ბაზების ქსელი დააარსა. ამ ბაზებიდან უცხენო ღარიბობას ორღერებით ნაკელს ურიგებდნენ მიწის ნაკვეთების გასანოყიერებლად. ფუფაევს მიღწეული წარმატებები არ აკმაყოფილებდა, დილას თავის ორთვალა ეტლში ჩაჯდებოდა, მთელ ქალაქს მოიელიდა, ქუჩებს ათკალიერებდა, სახლების უკანა ეზოებში შედიოდა, გზად შემოხვედრილ ღატაკებს აქეთურ-იქითურზე ელაპარაკებოდა, რათა სახელმწიფოს უტილიზაციისთვის რაიმე ხარახურა კიღევ აღმოეჩინა. გოპნერსაც უტილიზაციის ფართო სარბიელზე დაუახლოვდა. ფუფაევი ყველას ერთნაირი სერიოზულობით ეუბნებოდა:

– ამხანაგო, ჩვენი სახელმწიფო არც ისე მდიდარია; რაიმე უვარგისი რამ არ

გექნება – უტილისათვის?

— მაინც რა, მაგალითად? — შეეკითხებოდა რომელიმე ამხანაგი.

ფუფაეეი არ შეფერხდებოდა:

რაიმე შეჭმულ-გამოხრული, ნეღლი, ან ნახმარი ნეჭა, ანდა სხვა რაიმე...

უსარგებლო პროდუქტი.

— ფუფაევო, შენ თავში სიცხე ხომ არა გაქჳს! — შეფიქრიანღებოდა ამხანაგი. — ახლა მაგისი წუთისოფელი გვაქვს, ნეჭა რომ მომინღომე? მე თვითონ აბანოში ტანხ წნელებით ვიხეხავ...

მაგრამ ფუფაცვს იშვიათად საქმიან რჩევასაც აძლევდნენ; მაგალითად: ბაგშგთა თავშესაფრების გასათბობად რევოლუციამდელი არქივების უტილიზაცია მოახდინეთ, მიყრუებულ ქუჩებში შამბნარი სისტემატურად გამოათიბინე, რათა დაგროვებული საკვები შემდგომში თხების გამოსაკვებად გამოიყენთ, დიდი/სარძევე შეურნეობა მოაწყო და იაფი რძით სამოქალაქო ომის ინვალიტები პაპისიარიბლატაკები შოამარაგოო.

ღამღამობით ფუფაევს ნაირ-ნაირი უტილმასალა ეზმანებოდა, ერთმანეთში არეულ-ღარეული უსახური ძველმანების მასივების ფორმა რომ ჰქონდა. დილით კი საპასუხისმგებლო სამსახურის გამო შეძრწუნებული იღვიძებდა, რადგან პატიოსანი კაცი იყო. გოპნერმა ერთხელ უთხრა, ზომაზე მეტად თავს ნუ იწუხებო, და შესთავაზა: უმჯობესია, ძველი სამყაროს ბინადრებს ცირკულარულად უბრძანო, თავის ხარახურას თვალმოუშორებლად უყარაულონ, იქნებ მომავალში რევოლუციას დასჭირდესო; თუმცადა, არ დასჭირდება — ახალი სამყარო მარადიული მასალით აშენდება და ეს მასალა არასოდეს წახდება, გადასაყრელი არ შეიქნებათ.

ამის შემღეგ ფუფაევი ცოტა დამშვიდდა და მასიური ზმანებებისგან ნაკლებად იტანჯებოდა.

შუმილინი ფუფაევსაც იცნობდა და გოპნერსაც, დვანოვს კი ნაცნობობა მხოლოდ გოპნერთან ჰქონდა.

— გამარჯობა, ფიოღორ ფიოღოროვიჩ, — უთხრა გოპნერს ღვანოვმა. — როგორა ხართ?

რეგულარულაღ, — უპასუხა გოპნერმა. — ოღონდ ეგ არის, პურს ისევ

თავისუულად ყიდიან ეს წყეულები!

შუმილინი ფუფაევს ესაუბრებოდა. გუბერნიის კომიტეტს განზრახული ჰქონდა, რომ ფუფაევი მძიმედ ღაჭრილ წითელარმიელთა ღამხმარე კომისიის თაემჯღომარედ ღაენიშნათ. ფუფაევი ღათანხმდა, რაღგან ფრონტიდან ღაბრუნების შემდეგ უხეირო თანამღებობებს უკვე მიჩვეული იყო. ბეგრი მეთაური ასევე სოცუზრუნველყოფის განყოფილებებში, პროფკავშირებში, საღაზღვევო სალაროებში თუ სხვა ღაწესებულებებში მუშაობდა, რომელთაც რევოლუციის ბედიღბალში დიღი წგლილი არ შეჰქონდათ; როცა ასეთი დაწესებულებები საყვეფურს გამოთქვამდნენ, რევოლუციას კუდში მივჩანჩალებთო, მაშინ მათ მიმართულებებს უცელიდნენ; ისინი წინ გაღაინაცვლებდნენ და რევოლუციას კისერზე ასზღებოდნენ. სამხედრო მოსამსახურენი ყოველგუარ სამსახურს რატომდაც პატივად მიიჩნევდნენ და რკინისებური დისციპლინის გულისთვის ნიაღაგ მზად იყვნენ, თუნდაც წითელი კუთხის გამგებლობა ჩაებარებინათ, თუმცა წარსულში დივიზიის მეთაურები გახლდნენ.

შუმილინმა გოპნერის უკმაყოფილო ხმა გაიგონა და მიუბრუნდა:

რაო, ულუფა თავს აგდიოდა? თავისუფალი ვაჭრობა არ მოგწონს?

სრულებითაც არ მომწონს, — უმალვე სერიოზულად განაცხადა გოპნერმა. —
 რა გგონია, საჭმელ-სასმელი და რევოლუცია ერთმანეთს შეეგუებიან? თუ გინდათ,
 თავს მოვიჭრი, ეგ არასოდეს მოზდება!

მშიერის თავისუფლება რაღა ბეღენაა? – გონივრული ათვალწუნებით

გაიღიმა შუმილინმა.

გოპნერმა ხმა აღფრთოვანებით აიმაღლა:

—მე კი, იცი, რას გეტყვი, ჩვენ ყველანი ერთნაირი გაჭირვებისას ამხანაგები ვართ. პური ღა ქონება თუ გვექნება — კაცის გამოჩენას ნუღარ ელი! თავისუფლებას რაღას დაეძებ, თუკი ყველას კუჭში პური უფუის, შენ კი მათკენ გული გაქეს მიპყრობილი! აზრს სიმსუბუქე და მწუხარება უყვარს... განა როდისმე არსებულა, რომ ნაპატიკები ხალხი თავისუფალი ყოფილიყო?

– ისტორია განა წაკითხული გაქვს? – შეეჭვდა შუშილინი.

– გუმანით მივხედი! — თვალები აახამჩამა გოპნერმა.

– მაინც რას მიხვდი?

— იმას, რომ პურიცა და ყოველი სხუა ნივთიერებაც კი არ უნდა მოაგროვო, ერთმანეთის გულისთვის უნდა გასწირო. რაკილა არ შეგიძლეთ, ეფამუანს ყველაზე უკეთესი რამ მიუძღვნა — პური მაინც უნდა მისცე. ჩვენ კი გესურტს ექველაფერზე უკეთესი რამ მიგვეძღვნა...

დარბაზში ზარი ააწკარუნეს კრების დაწყების მაუწყებლად.

— წამო, ცოტაოღენი ვიმსჯელოთ, — უთხრა ღვანოვს გოპნერმა. — ჩვენ ხომ ახლა ობიექტები კი არა, სუბიექტები გართ, ღალახეროს ეშმაკმა: ამას ვამბობ და

საკუთარი თავის პატივი ვერ შემიცვნია!

დღის წესრიგში ერთაღერთი საკითხი იღგა — ახალი ეკონომიკური პოლიტიკა. გოპნერი ამ საკითხს უმალეე ჩაუფიქრდა — პოლიტიკა და ეკონომიკა არ უყვარდა, რადგან მიაჩნდა, რომ გაანგარიშება მანქანაშია მოხერხებული, ხოლო ცხოვრებაში მხოლოდ სხვაობანი და მხოლობითი რიცხვები არსებობს.

გუბკომის მდივანს, ყოფილ რკინიგზის ტექნიკოსს, არა სწამდა, რომ კრებებს რაიმე ხეირი მოჰქონდა — კრებებში მხოლოდ ფორმალურობას ხედავდა, რადგან, მისი აზრით, მუშა კაცი მოხსენების კვალდაკვალ ფიქრს მაინც ვერ ასწრებდა, პროლეტარის აზრი ქაჩალ თავში კი არა, გრძნობაში მოქმედებდა. ამიტომაც მდივანი ორატორებს, ჩვეულებისამებრ, სიტყვას აკვეცინებდა ხოლმე:

– ამხანაგო, შეამოკლე, შეამოკლე, შენ რომ ილაყბო, იმის გულისთვის

სასურსათო რაზმებმა პური უნდა მოიპოვონ — ნუ დაგავიწყდება!

ხანაც, უბრალოდ, კრებას მიმართავდა:

—ამხანაგებო, ვინმემ რაიმე თუ გაიგეთ? მე ვერაფერი ვერ გავიგე. ჩვენ ის გვინდა ვიცოდეთ, —უკვე ბრაზიანად, გამოკვეთილად ამბობდა მღივანი, — ამ კარიდან რომ გავალთ, რა უნდა ვაკეთოთ, ეს კი აქ რაღაც ობიექტურ პირობებზე მოთქვამს. ხოლო მე გეუბნებით — როცა არის რევოლუცია, მაშინ ობიექტური პირობები აღარ არსებობს...

— მართალია! — ღაიგრგვინებდა კრება. სულ ერთია, თუნდაც მართალი არ ყოფილიყო, ღარბაზში იმოღენა ხალხს მოეყარა თავი, ყველაფერს თავის ნებაზე მისცემდნენ გეზს.

გუბკომის მდიგანი ამჟამად სახედამწუხრებული იჯდა; იგი უკვე ხნიერი კაცი გახლდათ და გულში ნატრობდა, რომ საღმე ქოხ-სამკითხველოს გამგედ გაყგზავნათ, სადაც შეძლებდა, სოციალიზმი საკუთარი ხელით აეშენებინა და ყველასათვის თვალით სახილველი გაეხადა. ინფორმაციები, ანგარიშგებანი, ცნობარები და ცირკულარები მდივნის ჯანმრთელობას განადგურებას უქადდა; ეს საბუთები მას შინ მიჰქონდა და უკან აღარ აბრუნებდა, მერე კი საქმეთა მმართველს ეუბნებოდა: "ამხანაგო მოლელნიკოვო, იცი რა, ყველა საბუთი ჩემმა ვაჟმა დაწვა, როცა ღუმელზე მეძინა. გამეღვიძა და, რას ვხედავ, ღუმელში ფერფლიდაა. მოდი, ერთი ვცადოთ, ასლებს ნუ დავაგზავნით — ვნახოთ, ეს კონტრრევოლუციას გამოიწვევს თუ არა?"

—კარგი, — ეთანხმებოდა მოლელნიკოვი. — ქაღალდით, ცხადია, ეერაფერს გაახერხებ — იქ მხოლოდ ცნებები წერია: ცნებებით კი გუბერნიას ხელქვემოთ ისევე ვერ მოიქცევ, როგორც ცხენს კუდით ვერ დაიჭერ.

მოლელნიკოვი გლეხთა წრიდან იყო გამოსული და გუბკომში საქმიანობა ისე მობეზრებოდა, რომ ეზოში ბოსტნის კვლები მოაწყო და სამსახურში ყოფნისას იქ გადიოდა, რათა წაემუშავა. დღეს გუბკომის მდიკანი ნაწილობრივ კმაყოფილი გახლდათ: ახალი ეკონომიკური პოლიტიკა წარმოდგენილი ჰქონდა, როგორც თვით პროლუტარიატის ნება-სურვილის კვალობაზე წინ თვითდინებით წარმართული რევოლუცია. ადრე კი რევოლუცია აპარატებისა და დაწესებულებების გამწევი ძალის ქმედებით მიედინებოდა, თითქოს სახელმწიფო აპარატი მართლაც სოციალიზმის მშენებლობისთვის განკუთვნილი მანქანა ყოფილიყო. მდივანმა მობსენება სწორუდ ამით დაიწყო.

ღვანოვი გოპნერისა ღა ფუფაევის შუაში იჯღა, ხოლო მის წინ ვიღაც უცნობი კაცი განუწყვეტლიე ბუტბუტებღა, ღახშულ გონებაში რაღაც ფიქრი ექტრიალებღა და თავს ვერ იკავებდა, რომ სიტყვები არ წამოეხროლა. ვინც ფიქრი რეეოლუციის ღროს ისწავლა, ფიქრისას მუღამ ხმამაღლა ლაპარაკობდა. ამის გამო მათ არავინ

ემდუროდა.

პარტიული ხალხი ერთმანეთს არ ჰგავდა. ყოველ მათგანს სახეზე რაღაც თავისებური ქმედების კვალი აჩნდა, თითქოს კაცს თავისი თავი საიდანდაც მარტოლენ საკუთარი ძალებით მოეპოვებინა. ათასი კაციდან გამოარჩუვდით ასეთ სახეს — წრფელს, გამუდმებული დაძაბულობისგან დანაღვლიანებულსა და ოდნავი უნდობლობის გამომხატველს. თეთრები თავის დროზე შეუმცდარად ამოიცნობდნენ ხოლმე ასეთნაირად დაღდასმულ, განსაკუთრებულ ადამიანებს და მათ ისეთი დაუოკებული სიშმაგით ანადგურებდნენ, როგორც ნორმალური ბაეშვები მახინჯებსა და ცხოველებს სცემენ: შიშითა და აეხორცული სიამოვნებით.

ამონასუნთქმა აირმა ღარბაზის ჭერქვემოთ უკვე თითქოს აღგილობრივი დაბინღული ცა წარმოქმნა. იქ მქრქალი ელექტროსინათლე ენთო, ძალა ზან რომ აკლდებოდა და ზან ემატებოდა, რის გამოც ოდნავ პულსირებდა, ელექტროსადგურში ღინამოზე ალბათ მთელი ამძრავი ღვედი არა ჰქონდათ, ხოლო ძველი, გალეული ღვედი გადანაკერი აღგილით შკივს უბაგუნებდა და დინამოში ძაბვას ცვლიდა. ამას დარბაზში მყოფთა ნახევარი ხვდებოდა. რევოლუცია რაც უფრო ხანგრძლივდებოდა, დაღლილი მანქანები და ნაკეთობანი მას სულ მეტსა და მეტ წინააღმდეგობას უწევდნენ. ამ მანქანა ნაკეთობებმა თავიანთი მუშაობის ვადები მთლიანად ამოწურეს და მარტოოდენ ზეინკლებისა და მემანქანეების ოსტატობის წყალობით ძალისძალადღა მუშაობდნენ.

ღვანოვის წინ მჯღომი უცნობი პარტიული ორატორს არ უსმენდა და

თავჩაღუნული რაღაცას გამოკვეთილად ბუტბუტებდა.

გოპნერი საღღაც შორეთისკენ იცქირებოლა, საითაც მიაქანებლა გაორმაგებული ძალის ნაკალი — ორატორის სიტყვა და საკუთარი მოჩქარე ცნობიერება. ღვანოვი ავაღმყოფურ უხერხულებას განიცლილა, როცა არ შეეძლო, აღამიანი თავის სიახლოვეს წარმოესახა, ანლა ცოტა ხანს მაინც მისი ყოფით ეცხოვრა. იგი შეშფოთებით ლააცქვრლა გოპნერს, ხანდაზმულ, ხმელ-ხშელ, ორმოცი წლის ჯაფისგან თითქმის მთლიანალ გამოხრულ კაცს; გოპნერს ცხვირზე, ღაწვებსა და ყურის ბიბილოებზე კანი ისე შემოსტკეცოდა, რომ მის მაყურებელს ნერვული ქაცილი აუტყლებოდა. გოპნერი როცა აბანოში ტანთ გაიხლილა, ალბათ ჰატარა ბიჭს ემსგავსებოდა, სინამლვილეში კი ძალზე გამძლე, ძლიერი და მომთშენი გახლლათ. ხანგრძლივი ჯაფა გოპნერის სხეულს ხარბალ ნთქავდა და ჩანთქა კიდეც — ისღა დარჩა, რაც სამარეშიც დილხანს რჩება: ძვლები და თმა; მისი არსება ყოველგვარ ჟინს გამოეთხოვა და შრომის უთოთი გამომშრალი მხოლოდ გულისყურდაძაბულ ცნობიერებად იქცა, რამაც გოპნერს თვალები შიშველი გონების ნაგეიანევი გნებით გაუბრწყინა.

დვანოვს მასთან აღრინდელი შეხვედრები გაახსენდა. ოღესღაც გოპნერის ქისიდან ამოღებულ წეკოს ეწეოდნენ და თან ბეგრს საუბრობდნენ მდინარე დიდი აიდარის დარაბვაზე, რომლის ნაპირებზეც მათი ქალაქი მდებარეობდა; იმდენად საზოგადოების კეთილდღეობის გულისთეის არ ლაპარაკობდნენ, რამდენადაც

თავისი მოჭარბებული აღფრთოვანების გამო, რასაც ხალხი თავის სასარგებლოდ

ვერ იყენებდა.

ორატორი ახლა წვრილმან უბრალო სიტყვებს წარმოთქვამდა, რომელთა ყოველ ბგერაში აზრის მოძრაობა გაისშოდა; მის ნათქვამში იგრძნობოდა ადამიანთა მიმართ უზილავი პატივისცემა და შიში მათი წინააღმდგომი გონებისა, რის წყალობითაც მსმენელს ეჩვენებოდა, რომ თვითონაც ჭკვიანი იყო ა

ერთმა პარტიულმა, ღვანოვის მეზობლად რომ იჯდა, დარბაზს გულგრილად

37 F83:

— საწმენდი მონძები არ გაგეაჩნია და ძირხვენების დამზადება გამეგენების.
ელექტროსინათლე ჩაბჟუტდა და წითლადდა ლაპლაპებდა — საღგურში დინამომანქანა ინერციით კიდეე ბრუნავდა. ყველამ ზემოთ აიხედა.
ელექტროსინათლე წყნარად ჩაქრა.

— ესეც კარგი ამბავი! — თქვა ვიღაცამ ხიბნელეში.

სიჩუმეში გაისმოდა, ქვაფენილზე საზიდარი რა ხმამაღლა მიხრიგინებდა, და

შორს, ღარაჯის ოთახში ბავშვი როგორ ტიროღა.

ფუფაეემა ღვანოეს ჰკითხა, რა არის აღგილობრივი ბრუნეის ფარგლებში გლეხებთან საქონლის გაცვლა-გამოცვლა, რაზეღაც მდივანი ლაპარაკობდაო. მაგრამ ღვანოვმა ეს არ იცოღა, არც გოპნერმა იცოღა. მან ფუფაეეს უთხრა, მოიცა, თუ სადგურში ღვედი გაღაკერეს, მაშინ მომხსენებელი გეტყვისო.

ელექტროსინათლე აინთო: ელექტროსადგურში მიჩვეულნი იყვნენ, რომ

უწესრიგობანი მომუშავე მანქანებზე თითქმის გზადაგზა მოეწესრიგებინათ.

— საბჭოთა ხელისუფლებისთვის თავისუფალი ვაჭრობა, — განაგრძობდა მომხსენებელი, იგივეა, რაც საძოვი საკვები, რითაც ჩვენი მოშლილი მეურნეობა ყველაზე სამარცხვინო აღგილებშიც კი ამოიგოზება...

მიხვლი? — ხმადაბლა ჰკითხა გოპნერს ფუფაევმა. — ბურჟუაზია აღგილობრივ

ბრუნგაში უნდა მოგაქციოთ – იხიც უტილის საგანია...

— მაშ-მაშ!- დაუღასტურა გოპნერმაც, რომელსაც რაღაც უჩინარი სატკივრისგან შავი ფერი დასდებოდა.

ორატორი შეჩერდა:

 გოპნერო, მანდ ნაღირივით რას ბურდღუნებ? დათანხმებას ნუ იჩქარებ ყველაფერი თავად ჩემთვისაც ნათელი არ არის. მე თქვენს დარწმუნებას კი არ ვცდილობ, არამედ გეთათბირებით — ჩემი თავი ყველაზე ჭკვიანად არ მიმაჩნია...

—შენც ჩვენნაირი ხარ! — ხმამაღლა, მაგრამ კეთილგანწყობილად განუსაზღვრა გოპნერმა. — ჩვენზე ბრიყვი თუ აღმოჩნდები — სხვას დავაყენებთ, ჯანდაბას ჩვენი

თავი და ტანი!

კრებამ კმაყოფილებით გაიცინა. იმ ხანებში სახელგანთქმულ აღამიანთა განსაზღვრული კაღრი არ არსებობღა; სამაგიეროდ, ყველანი საკუთარ სახელსა და მნიშვნელობას გრძნობღნენ.

— შენც სიტყვები ძაფივით გაწელე და არაფრად აქციე, — კიდევ ურჩია ორატორს

გოპნერმა ისე, რომ არ წამომღგარა.

ჭერიდან წუწი წვეთავდა, საღღაც ზემოთ, სხვენს, პატარა ნარღვევი ჰქონდა და იქიდან მღვრიე წყალი იპარებოდა, ფუფაევი ფიქრობდა, ვაჟი ტიფისგან სულტყუილად მომიკვდა — რად უნდოდათ, ქალაქებს პურისგან გადამღობი რაზმებით რომ მიჯნავდნენ და მსხვილ-მსხვილ ტილებს ამრავლებდნენო.

უეცრად გოპნერს სახეზე მწვანე ფერი დაედო; მან ჩამოჩაჩული, გამშრალი

ტუჩები მოკუმა და სკამიდან წამოდგა.

— საშა, ცუდად ვარ! უთხრა დუანოვს, პირზე ხელი აიფარა და კარისკენ გაემართა.

დეანოვი უკან გაჰყვა. გოპნერი გარეთ გაჩერდა და თავი აგურის ცივ კედელს მიაყრდნო. — საშა, შენ იქით გაღი, — უთხრა დეანოვს გოპნერმა; რაღაცისა რცხვენოდა. მე ახლავე მომეშეება.

დვანოვი იქვე იღგა. გოპნერს შავი, მაგრამ ძალიან ცოტა, მოუნელებელი

საჭმელი ამოაღებინა.

გოპნერმა თხელი ულვაშები წითელი ცხვირსახოცით მოიწმინდა.

—რამღენი წელიწაღი კუჭი შიმშილით მიხმებოღა და არაფერი დამშართვია. ამბობდა შეცბუნებული გოპნერი. — ღღეს კი სამი კვერი ერთნაშად შევჭამე და

მაწყინა...

ისინი სახლის ზღურბლზე ჩამოსხღნენ. ღარბაზის ფანჯარა ჰაგრის ტანკანმენღაღ გამოეღოთ და იქიდან ყოველი სიტყვა მოისმოდა. მხოლოდ ღამე მდუმარებდა და ღედამიწის უკაცრიელსა და წყედიადით მოცულ ალაგებს ზემოთ გადაფურჩქნულ ვარსკვლავებს მზრუნველად მიაცურებდა. ქალაქის საბჭოს გადასწვრივ სახანძრო რაზმის საჯინიბო მოჩანდა, ხოლო სახანძრო კოშკი ორი წლის წინ დაიწვა. მორიგე მეხანძრე ამჟამად ქალაქის საბჭოს სახურავზე მიმოდიოდა და ქალაქს იქიდან ათვალიერებდა. იქ მოწყენილობა ეუფლებოდა, ამიტომ მღეროდა და თუნუქზე ჩექმებს აბრაგუნებდა. ღვანოვმა და გოპნერმა მერე შეამჩნიეს, რომ მეხანძრე ჩაჩუმდა — დარბაზიდან გამომავალმა ხმამ ალბათ მის ყურამდეც მიაღწია.

გუბერნიის კომიტეტის მღივანი ახლა იმას ამბობდა, სასურსათო სამუშაოზე განწირულ ამხანაგებს ვაგზავნიდით, ხოლო ჩვენს წითელ დროშას ყველაზე უფრო

ხშირად კუბოების მოსართავად ვიყენებდითო.

მეჩანძრემ მისი ნათქვამი ბოლომდე ვერ გაიგონა და კვლაე სიმღერა განაგრძო:

ველზე მიღის ქალამანი, პატრონი კი სხვაგან არი.

— რას მღერის ეს წყეული? — თქვა გოპნერმა და ყური მიუგდო. — რაც ენაზე მოადგება, იმას მღერის, ოღონდაც არ იფიქროს... წყალსადენი, სულ ერთია, მაინც

არ მუშაობს: მეხანძრეები რიღასთვის არიან!

მეხანძრე ამ დროს მხოლოდ გარსკვლავებით განათებულ ქალაქს გასცქეროდა და ფიქრობდა: რა იქნება, მთელი ქალაქი ერთბაშად რომ დაიწვასო? ნაქალაქარი შიშველი მიწა გლეხებს მიწათმოწყობისთვის გადაეცემოდა, ხოლო სახანძრო რაზმი სოფლის რაზმად გადაიქცეოდა და სოფლად მუშაობა უფრო მშვიდი იქნებოდა.

დვანოვმა კიბეზე ჩამომავალი კაცის ნელი ნაბიჯების ხმა გაიგონა. კაცს მღუმარედ ფიქრი არ შეეძლო და აზრთა მოსაკრებად თავის თავს ებუტბუტებოდა. იგი ბრმად ფიქრს ვერ ახერხებდა — თავისი გონებრივი მღელვარება ჯერ სიტყვად უნდა ექცია და როცა სიტყვას გაიგონებდა, მხოლოდ ამის შემდეგ შეეძლო მისი ცხადად შეგრძნობა. წიგნებსაც ალბათ ხმამაღლა კითხულობდა, რათა იღუმალი მკვდარი ნიშნები ხმოვან ნივთიერებად გარდაექმნა და ამგვარად შეეგრძნო.

— მითხარი, გეთაყვა! — დამარწმუნებლად ეუბნებოდა კაცი საკუთარ თავს და თავადვე ყურადღებით უსმენდა. — უმისოდ განა არ ვიცოდით: ვაჭრობა, საქონლის გაცვლა-გამოცელა და გაღასახადი! ეს ხომ ასედაც იყო: ვაჭრობაც დას-დასად მიმდინარეობდა, გლები საკუთარ თაეს თვითონვე უწესებდა განაწილებას და

გადასახადიც მოგვარებული იყო! მართალს გამბობ თუ სულელი ვარ?..

კაცი დროდადრო კიბის საფეხურებზე ჩერდებოდა და საკუთარ თავს ეპაექრებოდა:

არა, შე6 ბრიყვი ხარ! 6უთუ ფიქრობ, რომ ლენინი შენზე სულელია: აბა,

მიპასუხე!

კაცი აშკარად იტანჯებოდა. სახურაეზე მყოფი მეხანძრე კვლავ ამღერდა; გერ

გრძნობღა, მის ქვემოთ რა ხღებოდა.

— რაღაც ახალი ეკონომიური პოლიტიკაო! — ხმადაბლა ამბობდა განცვიფრებული კაცი. — უბრალოდ, კომუნიზმს ქუჩური სახელწოდება მისცეს! მეც ქუჩურად ჩევენგურელი მქვია — უნდა ვითმინოთ!

კაცი ღვანოვთან და გოპნერთან მივიდა და შეეკითხა:

—გეთაყვა, კომუნიზმი ჩემს გულში სტიქიურად ბობოქრობს. მითხარით, შემიძლია, პოლიტიკით შევაჩერო, თუ არა?

საჭირო არ არის, — უპასუჩა ღვანოვმა.

— თუ საჭირო არ არის, მაშინ რაღა მაეჭვებს? — უთხრა მას კაცმა, რათა საკუთარი თავი დაემშვიდებინა და ჯიბიდან ერთი მწიკვი ბურნუთი ამთიღო. იგი ტანმორჩილი იყო, კომუნისტის სამუშაო ტანსაცმელი — მეფის არმიიღან გამოქცეული დეზერტირი ჯარისკაცის ნაქონი მაზარა ეცვა და სიფრიფანა ცხვირი ჰქონდა.

დვანოემა ის კომუნისტი იცნო, კრებაზე მის წინ რომ იჯდა და ბუტბუტებდა.

—ასეთი უცნაური საიდანა ხარ მოვლენილი? — ჰკითხა მას გოპნერმა.

—კომუნიზმიღან. ასეთი პუნქტი თუ გაგიგონია? — უპასუხა კაცმა.

— სოფელს შეარქვეს ეს სახელი მომავლის სამახსოვროდ?

კაცს გაუხარდა, სალაპარაკო რომ გაუჩნდა.

—სოფელი კი არა, ის არ გინდა — შენ უპარტიო ხომ არა ხარ? არის ასეთი პუნქტი — მთელი სამაზრო ცენტრი,. ძველებურად ჩევენგური ერქვა. მე იქ ახლახან რევკომის თავმჯღომარედ გახლდით.

ჩევენგური ნოვოსელოვსკთან ახლოსაა? — ჰკითხა კაცს ღვანოვმა.

— რა თქმა უნდა, ახლოსაა. ოღონდ იქ უვიცები ცზოვრობენ და ჩვენთან არ მოღიან; ხოლო ჩვენთან ყველაფერი დასრულდა.

—მაინც რა დასრულდა? — უნდობლად შეეკითზა გოპნერი.

მთელი მსოფლიო ისტორია — რა ჯანდაბადღა გვესაჭიროება?

არც გოპნერსა და არც დვანოვს მისთვის არაფერი გამოუკითხავთ. მეხანძრე დაქანებულ სახურავზე ჩექმებს თანაბრად დააბრაგუნებდა და ქალაქს ძილმორეული თვალებით ათვალიერებდა. სიმღერას თავი ანება, მერე კი მალე მთლად ჩაჩუმდა ალბათ სხვენში შევიდა დასაძინებლად. მაგრამ იმ დამით დაუდევარ მეხანძრეს თავისმა უფროსმა წაასწრო. სამი მოსაუბრის წინ ფორმიანი კაცი გაჩერდა და ქვაფენილიდან სახურავისკენ ყვირილი დაიწყო:

—რასპოპოვო! მეთვალყურევ! თქვენ მოგმართაეთ სახანძრო დაცვის

ინსპექტორი... კოშკზე არის თუ არა ვინმე?

სახურაეზე ჩამიჩუმი არ ისმოღა.

—რასპოპო<u>ვ</u>ო!

ინსპექტორს იმეღი გაღაუწყდა და სახურაეზე თვითონ ავიდა.

ღამეში წყნარად ხმიანობდა ნორჩი ფოთლები, ჰაერი და მიწიდან ამოზრდილი მოშარიშურე ბალახი. დვანოემა თვალები დახუჭა და მოეჩვენა, რომ სადღაც თანაბრად და ხანგრძლივად კვნესოდა მიწისქვეშა ძაბრში ჩამდინარე წყალი. ჩევენგურის მაზრის აღმასკომის თავმჯდომარე ბურნუთს ისრუტავდა და დაცემინებას ცდილობდა. კრება რატომდაც ჩაწყნარდა: იქ ალბათ ფიქრობდნენ.

ტაზე რამდენი საინტერესო ვარსკვლავია, — თქვა ჩევენგურის მაზრის

აღმასკომის თავმჯღომარემ, — მაგრამ მათოან არავითარი კავშირი არა გვაქეს.

სახანძრო დაცვის ინსპექტორმა მორიგე მეთვალყურე სახურავიდან ჩამოიყვანა. იგი სასჯელის მისაღებად თავდახრილი მოდიოდა და ძილში გაგრილებულ ფეხებს მორჩილად მოათრევდა.

— ერთი თვით იძულებით სამუშაოზე წახვალო, — გულგრილად უთხრა მას ინსპექტორმა.

თუ წამიყვანენ, წავალ, — დაეთანხმა დამნაშავე. — ჩემთვის სულ ერთია:

ულუფა იქაც და აქაც ერთნაირია, ხოლო მუშაობა კოდექსითაა.

გოპნერი შინ წასასვლელად წამოდგა. — მთელ სხეულში სენის მოძალებას გრძნობდა. ჩევენგურელმა თავმჯღომარემ ბურნუთს ერთხელაც დაყნოსა და გულახდილად წარმოთქვა: ეჰ, ბიჭებო, ახლა ჩევენგურში ყოფნას რა სჯობია!

ღვანოუს კოპიონკინი, შორს მყოფი, საღღაც ველის სიბნელეში მღვიძარე

ამხანაგი მოენატრა.

კოპიონკინი ამ ღროს ჩერნოგკის სასოფლო საბჭოს შენობის პარმაღზე იღგა ღა როზასაღმი მიძღვნილ ლექსს ხმადაბლა ბუტბუტებდა, მიმდინარე ღღეებში თავაღ რომ შეთხზა. მის ზემოთ ცაზე მიმობნეული გარსკვლავები მზად იქებენ, თავზე წვეთებად ჩამოფრქვეოდნენ, ხოლო სოფლის განაპირა — ლობის ტადაღმა სოციალისტური მიწა-წყალი მომავალ, უცნობ ხალხთა სამშობლო გადაშლილიყო. პროლეტარული ძალა და ღვანოვის იორღა თივას აუჩქარებლად ტადამიანის სიმამაცისა და გონიერების იმედი ჰქონდათ.

დვანოვიც წამოდგა და ჩევენგურელ თავმჯლომარეს ხელი გაუწოდა:

რა გვარი ხართ?

ჩევენგურელმა ამაღელვებელ აზრებს თავი ერთბაშად ვერ დააღწია.

— ამხანაგო, ჩემთან სამუშაოდ წამოდით, — თქვა მან. —ეჰ, რა კარგია ახლა ჩვენთან, ჩევენგურში ყოფნა!.. ცაზე ბაღრი მთვარეა, ხოლო ქვემოთ მშრომელთა უზარმაზარი რაიონი გაღაშლილა — თანაც ერთიანად კომუნიზმშია, როგორც თევზი ტბაში! მხოლოდ ერთი რამ გვაკლია: სახელმოხვეჭილობა...

გოპნერმა ტრაბახა უმალ შეაწერა:

 რომელი ბაღრი მთვარე, შე წვეულო? ერთი კვირის წინ მთვარის ბოლო მეოთხედი იყო.

— ფიქრებმა გამიტაცა და ეს ამიტომა ვთქვი, — აღიარა ჩევენგურელმა. — ჩვენ

უშთვაროდ თავს უფრო უკეთესად ეგრძნობთ. აბაჟურიანი ლამპები გვინთია.

სამი კაცი ქუჩას ერთად გაუყვა. ბაღჩებიდან შეშფოთებული შეძახილები მოისმოდა რომელიღაც ჩიტებისა, რომელნდა აღმოსაელეთით გამკრთალ შუქს შეიგრძნობდნენ. კარგია დროდადრო უძილო ღამეების გამორევა — ამგვარ ღაშეებში დვანოეს გრილი, უქარო სამყაროს უხილავი ნახევარი წარმოესახებოდა ზოლშე.

ღვანოეს სიტყვა ჩევენგური მოეწონა. ეს სიტყვა უცხო ქვეყნის მიმზიდველ გუგუნს წააგავდა, თუმცალა ღვანოვს ამ პატარა მაზრის არსებობა აღრეც გაეგონა. როცა შეიტყო, ჩევენგურელმა გზაღ კალიტეაზე უნდა გაიარობო, სთხოვა: ჩერნოეკაში კოპიონკინს შეუარე და უთხარი, ნუ მომიცდის, თავისი გზით წავიდესო. დვანოვს სურდა, სწავლა კვლავ განეგრძო და პოლიტექნიკუმი დაემთავრებინა.

– შეკუვლი, მაგას რა უნდა, – დაეთანხმა ჩევენგურელი, – კომუნიზმის შემდეგ

მაინტერესებს, ღაქსაქსულ აღამიანებს თეალი შევავლო.

— ეშმაკმა უწყის, რაებსა რომავს! — აღშფოთდა გოპნერი. — ირგელივ ყველაფერი მოშლილია და მარტო ამას უნთია აბაჟურიანი ლამპები.

დვანოვმა ქაღალდი მესერს მიაფინა და კოპიონკინთან გახატანებელი წერილის

წერას შეუღგა.

"ძეირფასო ამხანაგო კოპიონკინო! აქ განსაკუთრებული არაფერია. პოლიტიკა ახლა სხვაგვარია, მაგრამ სწორია. ჩემი იორღა რომელ ღატაკსაც გინდა, იმას მიეცი, შენ კი გზას გაუღექი..."

დვანოვი შეჩერდა: სად შეიძლებოდა, რომ კოპიონკინი წასულიყო, თანაც დიდი

ხნით დამკეიდრებულიყო?

რა გვარი ხართ? — ჰკითხა ღვანოვმა ჩევენგურელს.

ჩემი გვარი ჩეპურნია, მაგრამ შენ იაპონელი დაწერე; მთელი რაიონი ასე

მიცნობს, ყველა იაპონელს მეძახის.

"... იაპონელთან წადი. ამბობს, უკვე სოციალიზმი მაქვსო. თუ მართალია, მომწერე. მე კი არ დავბრუნდები, თუმცა შენთან განშორება არ მინდა. თავადაც არ ვიცი, ჩემთვის უმჯობესი რა არის. არც შენ და არც როზა ლუქსემბურგს არ დაგივიწყებთ. შენი თანამებრძოლი ალექსანდრ დეანოვი".

ჩეპურნიმ ქაღალდი გამოართვა და მაშინვე წაიკითხა.

აბღაუბდა დაგიწერია, უთხრა მან ღვანოვს. - ჭკუა სუსტად გიჭრის. ისინი ერომანეთს გამოუმშვილობნენ და თავთავიანთი გზით წავიღნენ: გოპნერი და ღვანოვი ქალაქის გარეუბნისკენ გაემართნენ, ჩევენგურელმა კი ფუნდუკისკენ astfos.

– აბა, რა ამბავი მოიტანე? – ჰკითხა შინ ღვანოვს ზახარ ჰავლოვიჩმა. საშამ მოუთხრო, რაც ახალ ეკონომიკურ პოლიტიკაზე გაიგონა.

— ეგ საქმე ხელიდან წასულია! — დაასკვნა ჯერ კიღეე ნაწოლმი ეწოლიარე მამამ. — რაც დროულად არ მომწიფდება, ტყუილად არის დათეხილე... როცა ძალაუფლებას ხელში იგდებდნენ, მაშინ მთყლ დედამიწას ხვალინფეფე ფლისათვის კეთილდღეობას აღუთქვამდნენ, ახლა კი ამბობ, ობიექტური პირობები გასაქანს არ გუაძლევნო... მღვდლებსაც სატანა უშლიდა ხელს, რომ სამოთხემდე მიედწიათ.

გოპნერი მინ როცა მიგიდა, ყოველგვარმა ტკივილმა გაუარა.

"ნეტავი ვიცოდე, რა მინღა? – ფიქრობდა იგი. – მამაჩემს სურღა, ღმერთი ცხადად ეხილა, მე კი რალაც ცარიელი ადგილი მინდა, წყეულიმც იყოს, — რათა ყველაფერი ხელახლა შეექმნა, რასაც ჩემი ჭკუა-გონებით გავწვლები..."

გოპნერს სიხარულზე მეტად სიზუსტე ეწადა.

ჩეპურნი კი არაფურზე არ წუხდა: მის ქალაქ ჩეეენგურში ამქვევნიური კეთილდღეობაც, ჭეშმარიტების სიზუსტეცა და არსებობის მჭმუნვარებაც საჭიროების მიხეღვით თავისთავად წარმოიქმნებოდა. ფუნდუკის ეზოში მან ცხენს ბალაზი დაუგარა, თეითონ კი თვალის მოსატჟუებლად საზიდარზე წამოწვა.

"კოპიონკინთან როცა მივალ, იორღას გამოვართმევ და საზიდარში შეგაბამ, წინასწარ გაღაწყვიტა მან. — ვიღაც ღატაკს რატომ უნღა მისცეს, როცა ღატაკებს

ისედაც უამრავი შედავათი აქვთ, მითხარით ერთი, გეთაყვა!"

დილით ფუნდუკის ეზო ბაზარში ჩამოსული გლეხების საზიდრებით გაიკსო. იმათ ცოტ-ცოტა რალაცა ჩამოეტანათ - ვის ერთი ფუთი ფეტვი, ვის ხუთი ქილა რძე, გული რომ არ დასწყვეტოლათ, თუაჩამოართმევდნენ. მაგრამ საგუშაგოზე გლეხებს გადამღობი რაზში არ შეხვედრიათ, ამიტომ ელოდნენ, ქალაქში როცა შევალთ, ალყაში მაშინ მოგვაქცევენო. ალყის შემომრტემელნი რატომღაც არსაღ ჩანდნენ და გლეხები თავთავიანთ გასაციდ საქონელზე მოწვენილნი ისხღნენ.

– ახლა აღარაფერს გართმევენ? – ჰკითხა გლებებს ჩეპურნიმ.

 რატომდაც ხელი არ უხლიათ; აღარ ვიცით, უნდა გვიხაროდეს, თუ უნდა შევწუხდეთ.

— რატომ?

– გაითუ, უარეს დღეში ჩაგვყარონ – ისვვ ის გვირჩევნია, რომ ჩამოგვართვან! ეს

ხელისუფლება, სულ ერთია, ჩვენს გემოზე მაინც არ გვაცხოვრებს.

"დახე ამათ, გულში თურმე რა უტრიალებთ! – მიხვდა ჩეპურნი. – ესენი წვრილ მემამულეებად უნდა გამოაცხადო, მაწანწალები მიუსიო და მთელი ეს ბურჟუაზიული ჭირი ერთ ღღე-ღამეში კომლობრივად მოასპობინო!"

მოსაწევი მომეცი! – სთხოვა ჩეპურნის იმავე ხნივრმა გლეხმა.

ჩეპურნიმ გლეხს გაუცხოებული მზერა ნელ-ნელა შეავლო.

თვითონ სახლ-კარის პატრონი ხარ და უქონელს სამათხოვროდ ხელს უწვდი? გლეხი მიხვდა, მაგრამ წყენა არ გაამედავნა.

— ამხანაგო, ჩვენ ხომ განაწილების კვალობაზე ყველაფერი ჩამოგვართვეს.

განაწილება რომ არ ყოფილიყო, მე თვითონ მთელ ტომარას გაგივსებლი.

— გამიგსებდი, როგორ არა! — შეეჭედა ჩეპურნი. — გამიესებდი კი არა, ნაღდად ღამიცარიელებღი!

გლეხმა მიწაზე ჭილიბი დაინახა, საზიდრიდან ჩავიდა, აიღო და ჩექმის ყელში ჩაიტენა.

— ხან ასე და ხან ისე. — წყნარი ხმით უთხრა მან ჩეპურნის. — გაზეთებში წერენ, ამხანაგ ლენინს აღრიცხვა შეუყვარდაო: მაშასაღამე, უხეირო ხელების დანაკარგი

ტომარაშიც შეიძლება ჩაიყარო, თუკი ვინმეს მაინც მიწაზე უცვივა.

– შენც ტომრით დაიარები? – ჰკითხა გლეხს ჩეპურნიმ.

— შაშ რა. შეჭამ და პირს აიკრავ. თუ რამე ჩამოგცვივა, ვერავინ აკრეფს. ჩეენ თვითონაც გაგებულები ვართ, შვილოსა, რად გინდა, რომ კაცს ტყუილებრალოდ

აწყენინო?

ნეპურნის ჩევენგურში ჭკუა საკმაოდ ჰქონდა ნასწავლი და ამიტტმ ხმა არ ამოუდია. თუმცა რეგკომის თავმჯდომარის წოდება ჰქონდა, ამ წადებას არაგოდეს არ იყენებდა, ზოგჯერ, როცა კანცელარიაში იჯდა, გულში შეშბრალე /ფიქრი გაუვლიდა, სოფლად სულ ერთიძეორის მსგავსი ხალხი ცხოერთანა[106] ლაც რომ არ იციან, ამქვეყნად თავი როგორ გაიტანონ და თუ თავის ამაბუბა[ა] სასტატვებ, ერთიანად ამოწყდებიანო; ამიტომ ეგონა, რომ მოელ მაზრას მისი ჭკვიანური მზრუნველობა ესაჭიროებოდა. მაგრამ როცა მაზრის არემარე მიიარ-მოიარა, და-რწმუნდა, რომ ყოველ მოქალაქეს საკუთარი ჭკუა ჰქონდა, და მოსახლეობის მიმართ აღმინისტრაციული დაზმარება, დიდი სანია, გააუქმა. ხნიერ კაცთან საუბარმა ჩეპურნის ის უბრალო შეგრძნება კელაგ განუმტკიცა, რომ ცოცხალი ადამიანი თავისი ბელ-იღბლის ასავალ-დასავლის გასაგებად დედის მუცელშივე განსწავლულია და მეთვალყურეობა აღარ სჭირდება.

როცა ჩეპურნის საზიდარი ფუნლუკის ეზოდან გაპყავდა, ყუნლუკის მეპატრონის ხელქვეითი წინ გადაუდგა და ღამისთვვის საფასური მოსთხოვა ჩეპურნის ფული არ ჰქონდა და ვერც ექნებოდა — ჩევენგურს ბთუჯეტი არ გააჩნდა გუბერნიის გასახარად, სადაც მიაჩნდათ, რომ იქ ცხოვრება ხარჯდაფარვადობის ჯანსად საფუძვლებზე დაყრდნობით მიედინებოდა; ხოლო იქაურმა მცხოვრებლებმა ბედნიერი ცხოვრება, დიდი ზანია, არჩიეს ყოველგვარ შრომას, ნაგებობებსა და ურთიერთ ანგარიშსწორებას, რასაც ამქვეყნად მხოლოდ ერთხელ მოვლენილი ადამიანის

ამხანაგური სხეული ეწირება.

ღამისთევის საფახურს ჩეპურნი ვერაფრით გადაიხდიდა.

— რაც გინღა, ის წაიღე, — უთხრა მან ფუნღუკის მეპატრონის ხელქვეითს, — მე ცარიელ-ტარიელი კომუნისტი ვარ.

ეს ლაპარაკი გაიგონა სწორედ იმ გლეხმა, ჩევენგურელს რომ ეპაექრებოდა, და

მათთან მივიდა.

 — ნიხრით რამღენი აქვს გადასახდელი? — ჰკითხა მან ფუნდუკის მეჰატრონის ხელქვეითს.

– მილიონი, თუ ჭერქვეშ არ უძინია, – უპასუხა ხელქვეთომა.

 აბა, ყმაწვილო, გამომართეი და ეს კატი გაუშეი, — მისტა მას ფული ჩევენგურელის ყოფილმა მოჰაექრემ.

– ჩემი მოკალეობა ესაა, – ბოდიში მოიხადა მეფუნდუკის ზელქვეითმა, – სულს

ამოგხდი და ეზოდან მუქთად ფეხს არავის გავაღგმევინებ.

მართალი ხარ, — მშვიდად დაეთანხმა გლეზი.
 აქ მინდორი კი არ არის,

დაწესებულებაა: ხალხსაც და პირუტყესაც ერთნაირი თავშესაფარი აქეს.

ქალაქგარეთ ჩეპურნიმ თავი უფრო თავისუფლად და ჭკვიანად იგრძნო. მის წინ კვლავ გადაიშალა დამამშვიდებელი სივრცე. ჩეეენგურელს ტყე, ბორცვები და შენობები არ უყვარდა; მოსწონდა ცის მიმართ თანაბრად დაქანებული მუცელი

მიწისა, ქარს რომ შეისუნთქავდა და ქვეითი კაცის ფეხქვეშ იზნიქებოდა.

როცა რეგკომის მდივანი ცირკულარებს, ტაბულებს, გეგმების შედგენისთვის საჭირო საკითხებს და გუბერნიიდან მოსულ სხვა მასალებს ხმამაღლა უკითხავდა, ჩეპურნი ნიადაგ ერთსა და იგივეს ამბობდა — პოლიტიკაათ! — ფიქრიანად იღიმებოდა და არ ამჟღავნებდა, რომ არაფერი გაეგებოდა. მალე მდივანმა კითხვას თავი ანება და მას შემდეგ საქმეებს თავიდან ბოლომდე ჩეპურნის ხელმძღვანელობის გარეშე უძღვებოდა.

ახლა ჩევენგურელის საზიღარს თეთრმუცლიანი შავი ცხენი მიაგორებდა — ვისი

იყო ეს ცხენი, ჩეპურნიმ არ იცოდა. პირველად ქალაქის მოედანზე ნახა, სადაც იგი მოშავალი პარკის ნარგავებს ნოქავდა; ხელი მოპკიდა, ეზოში შეიყვანა, საზიდარში შეაბა და მას შემდეგ ამ საზიდრით დადიოდა. ცხენი არავისი რომ არ იყო, ჩეკენგურელს მასზე გული ამიტომ უფრო შეუკარდა და ძვირადაც ამიტომ უფრო უღირღა: მზრუნველობას ხომ არაგინ გაუწევდა, თუ რომელიმე მოქალაქე არ მიეპატრონებოდა. ამიტომაც ჩევენგურის მაზრაში მთელი საქონელი ქაძღარი და გურდებდამრგვალებული იყო და ჩინებული შესახედაობა ჰქონდა.

ჩეპურნის გზა ძალიან გაუგრძელდა. ყველა სიმღერა იმლურა, რაც ეი ზეპირად იცოდა; უნლოდა, რაიმეზე ეფიქრა, მაგრამ საფიქრალი პრაფერი ჰქონდა. ყველაფერი ცხადი იყო; ისღა დარჩენოდა, ეზრუნა, რომ მიზი ბედნიერი არსებობა მეტისმეტად კარგი არ ყოფილიყო; თავი რითიმე უნდა გაეწვალებინა, მაგრამ საზიდარში ამას ვერ მოახერხებდა. ჩევენგურელი საზიდრიდან ჩამოხტა და სუნთქვაგაძნელებულ, აქოშინებულ ცხენს გვერდზე სირბილით გაჰყვა. როცა სირბილით დაიქანცა, ცხენს ზურგზე მოახტა, ცარიელი საზიდარი კი გვლავინდებურად უკან მიხრიგინებდა. ჩეპურნიმ საზიდარს გახედა და ახლა უხეირი, ცუღად გამართული და ძალზე მძიმედ მავალი ეჩვენა.

ტპრუ! – შეუძახა ცხენს და საზიდრიდან ერთბაშად გამოხსნა. – მითხარით, გეთავვა, ცოცხალ ცხენს ძალ-ღონე მკვდარი ტვირთის სათრევად რატომ უნდა ღავახარჯეინო! თქვა ეს და გზა გათავისუფლებული ცხენით განაგრძო, საზიღარმა ხელნა ჩამოუშვა და პირველივე გამვლელი გლეხის ნება-სურვილს დაუწყო

menguha.

ჩებურნი ცხენს მიაჭენებდა, თეითონ ძალა აღარ აღგებოდა და უმიზნოდ പ്പാട്ടിക്കുട്ടെട

"ჩემს სხეულში და ცხენის სხეულშიც ახლა სისხლი მიედინება! კოპიონკინის

იორდას ახლა ულარაფერში შევაბამ და სადავით უნდა ვატარო".

საღამო ხანს კულის ერთ პატარა სოფელს მიაღწია. სოფელი ისეთი უკაცრიელი იყო, იყიქრებლით, აქ ხალხი, დიდი ხანია, ამოწყვეტილაო. საღამოს ცა ველის გაგრძელებასავით მოჩანდა და ჩევენგურელის ცხენი უსასრულო ჰორიზონტს ისე ეცქეროდა, როგორც თავის დაქანცული უეხებისთვის ნარგუნებ საშინელ ხვედრს.

ჩევენგურელმა ვიღაცის მშვიღობიანი ეზოს ჭიშკარზე მიაკაკუნა. ქოხის უკანა

მხრიდან ბერიკაცი გამოვიდა და ლობიდან გადმოიხედა.

— ჭიშკარი გააღგ. — უთხრა მას ჩეპურნიმ. — პური და თივა თუ გაქვს?

ბერიკაცი უშიშრად დუმდა და მხედარს გამჭრიახ, ნაცად თვალებს არ აშორებდა. ჩეპურნი ღობეზე თეითონ გადაეიდა და ჭიშკარი გააღო. დამშეულმა ცხენმა უშალეე ფარღულის ძირას ღამის მოლოდინში გაყუჩებული ბალახის წიწკნა ლაიწყო. ბერიკაცი, როგორც ჩანს, სტუმრის თეითნებობამ შეაცბუნა. იგი წაქცეული მუხის გაღანაჭერზე უცხოსავით ჩამოჯდა. ჩევენგურელს ქოხში არავინ დახვედრია. იქ იგრძნობოდა სისუფთავე მშრალი სიბერისა, რომელიც აღარ იოფლება და მღელვარე სხეულის ნაკვალევით საგნებს აღარ სვრის; ჩეპურნიმ თაროზე ფეტვის ჩენჩოსა და ბალახის ნაფხვენისგან გამოცხვარი პური ნახა, ნახევარი ბერიკაცს ლაუტოვა, ბოლო დანარჩენი ძალისძალად შეჭამა.

როცა ჩამოღამდა, ბერიკაცი ქოზში შევიდა. ჩეპურნი ჯიბეში ბურნუთის ნამცეცებს აგროვებდა, რომ დაევნოსა და დაძინებამდე მოწყენილობას

შევწუხებინა.

—იქ შენი ცხენი ბორგავს, — უთხრა ჩეჰურნის ბერიკაცმა. — ცოტა აქვიტი დავუყარე... შარშანდელი ერთი იღლია მქონდა დარჩენილი — ეს მაინც შეჭამოს...

ბერიკაცი დაუფიქრებლად ლაპარაკობდა, ღაბნეულობა ეტყობოდა, თითქოს გულზე რაღაც სიმძიმილი აწევსო. ჩევენგურელმა ყურადღება დაძაბა.

მამილო, კალიტკა აქედან შორსაა?

მორს არის თუ შორს არ არის, შენთვის იქ წასვლა აქ დარჩენაზე უფრო

ახლოს იქნება... – უპასუხა ბერიკაცმა.

ჩევენგურელმა ქოხი სწრაფად მოათვალიერა და ღუმლის კალთასთან სატაცს მოჰკრა თვალი – რევოლეერი თან არა ჰქონდა, რადგან რევოლუცია უკვე ჩაწყნარებულად მიაჩნდა.

– აქ, თქვენთან, ვინ არიან? იქნებ ბანდიტები გყავთ?

– ორი კურდღელი სიკედილის შიშით მგელს ყელს გამოღადრის, ჩემო ქარგო! მწუხარე ხალხი ძალზე მომრავლდა, ჩვენი სოფელი კიდევ გზისპარისააე—: ყველას შეუძლია, გაგეძარცვოს... ჰოდა, გლეხები ცოლშვილიანად ხევზქვებნა და მორტულ სამალავებში არიან თავშეფარებულნი, ხოლო აქ ვინც გამოჩნდება, სულხ გააცხებინებენ...

ღამემ ღრუბლებით ღაბურული უძრავი ცა ჩამოაღაბლა. ჩეპურნი ცხენზე შეჯღა, სოფლიდან გავიდა და ველის უზიფათო წყვდიადს შეერია; ცხენი შორეთისკენ გზას თავისით მიიკვლევდა, მსუყე ოხშივარი მიწიდან სქელ ღრუბლებად აღიოდა. ამ ოხშივარით გაბრუებულმა ჩევენგურელმა ჩანჩალით მიმავალ ცხენს ხელები

კისერზე შემოხვია და ჩაიძინა.

ის, კისთანაც ჩევენგურელი მიღიოდა, იმ ღამეს ჩერნოვკის სოფსაბჭოს მაგიდას უჯღა. მაგიდაზე ლამპა ენთო და ფანჯრის მიღმა უზარმაზარ წყვდიადს ანათებდა. კოპიონკინი სამ გლეხს ესაუბრებოდა. ეუბნებოდა, ხოციალიზმი წყალია იმ მაღლობ

ველებზე, საღაც საუკეთესო მიწები უქმაღ ცღებაო.

— ეგ ჩვენ ბავშვობიდან ვიცით, სტეპან ეფიმიჩ, — ეთანხმებოდნენ გლეჩები; უხაროდათ, ლაყბობის მიზეზი რომ მიეცათ, რადგან არ ეძინებოდათ. – შენ აქაური არა ხარ, ჩვენი გასაჭირი კი უმალვე შეამჩნიე. ნეტავი ვინ ჩაგაგონა? მერეღა ჩვენ რა სარგებელი გვექნება, თუ სოციალიზმს საბჭოთა ხელისუფლებისთვის მუქთად მოვაწყობთ? ამას ხომ ცოტა ჯაფა არ ღასჭირღება — შენ რას იტყვი?

კოპიონკინი წუხდა, დეანოვი მასთან რლმ არ იყო — იგი გლეხებს სოციალიზმის

რაობას დაუმტკიცებდა.

– როგორთუ რა სარგებელი გექნებათ? – თავისით დაიწყო ახსნა კოპიონკინმა. თავად შენ რომ ყველაზე უწინ გული სამუღამოდ დაგიმშვიდღება. ახლა კი გულში რა გაქეს?

— რა მაქეს? — მოსაუბრემ სიტყვა გაწყვიტა და მკერდზე დაიხედა, ცდილობდა, ღაენახა, შიგნით რა ჰქონდა. – გულში, სტეპან ეფიმიჩ, მხოლოდ სევდა მაქეს,

მთლად ჩამიშავდა...

– აჰა, თავაღაც ხომ ხეღავ, – უთხრა კოპიონკინმა.

შარშან ღედაკაცი ღავასაფლავე, ქოლერამ მომიკლა, – ღაასრულა სევდიანმა — ხოლო ამ გაზაფხულზე ძროხა სასურსათო რაზმმა შემიჭამა... ჯარისკაცები ჩემს ქოხში ორ კვირას ცხოვრობდნენ – ჭაში რაც წყალი იყო, სულ დალიეს. ამათ ხომ ახსოვთ...

– როგორ არ გვახსოვს! – დაუღასტურა ორივე მოწმემ.

კოპიონკინის ცხენმა, პროლეტარულმა ძალამ, სამი კეირა უქმად გაატარა, ლაშქრობებში აღარ დაღიოდა, ჭამის მეტს არაფერს აკეთებდა, ჩასუქდა და ტანი ჩაუმრგვალდა. უმოძრაობისგან მოჭარბებული ძალა და ველის სევდა არ ასვენებდა და ღამღამობით ჭიხვინებდა. გლეხები დღისით სოფსაბჭოს ეზოში მოდიოდნენ და პროლეტარულ ძალას ირგელივ რამდენჯერმე შემოუვლიდნენ. პროლეტარული ძალა მაყურებლებს პირქუშად უცქეროდა, თავს აწევდა და დაღერემილად ამთქნარებდა. მწუხარე ცხოველის შემხეღვარე გლეხები მოწიწებით უკან იხევღნენ და მერე კოპიონკინს ეუბნებოდნენ:

– უჰ, რა ცხენი გყავს, სტეპან ეფიმიჩ! ფასი არ ღაეღება – ნამდეილი ღრობან

ივანიჩია!

კოპიონკინმა თავისი ცხენის ფასი, ღიდი ხანია, იცოდა.

— კლასობრივი პირუტყვია: შეგნებულობით თქვენზე უფრო რევოლუციურია!

პროლეტარული ძალა ზოგჯერ იმ ფარღულის ნგრევას იწყებდა, სადაც უქმად იდგა. მაშინ კოპიონკინი პარმაღზე გადიოდა და მოკლედ უბრძანებდა:

გაჩერდი, შე მაწანწალა!

ცხენი წყნარღებოდა.

დვანოვის იორღა პროლეტარული ძალის გვერდით გაქეციანდა, ბალანი წამოეზარდა და უცაბედად გამოფრენილი მერცხალიც კი შეაკრთობდა ხოლმე,

ამ ცხენს პატრონის ხელი აკლია, — ამბობდნენ სოფსაბჭოში მოსულნი/ — თუ

1626036

ასე დარჩება, თავს თვითონვე წაიზდენს.

სოფსაბჭოს თავმჯდომარის თანამდებობაზე კოპიონკინს პორდაპირ მოვალეობათა შესრულება არ დასჭირვებია. სოფსაბჭოში გლეხები სალაპარაკოდ ყოველდღე მოდიოდნენ. კოპიონკინი მათ ლაპარაკს უსმენდა, მაგრამ პასუხად თითქმის არაფერს ეუბნებოდა და მხოლოდ ბანდიტთა თავდასხმისგან რევოლუც-იური სოფლის მცველად იდგა, თუმცაღა ბანდიტები თითქმის მიყუჩდნენ.

ყრილობაზე მან ერთხელ და სამუდამოდ გამოაცხადა:

— საბჭოთა ხელისუფლებამ კეთილდღეობა მოგანიჭათ. ჰოღა, ამ კეთილდღეობით ისე ისარგებლეთ, რომ მტერს არაფერი დაუტოვოთ. ხალხი და ამხანაგები თქვენ თვითონა ხართ, ხოლო მე ჭკუას ნუ დამეკითხებით და ყმის ღვარძლს თუ არ მოიშორებთ, საბჭოში ფეხს ნუ მოადგამთ. ჩემი საქმე მხოლოდ ის

არის, რომ ყოველგვარი ავი განზრახულობა ძირფესვიანად აღმოეფხვრა.

გლეხებს კოპიონკინის პატივისცემა დღითი დღე ემატებოდათ, იმიტომ რომ იგი არც განაწილებას ახსენებდა და არც შრომით საჭაპანო ბეგარას, ხოლო თემის რეგკომიდან მოსულ ქაღალდებს დასტებად აწყობდა, რათა დვანოვისთვის დაეხვედრებინა. წერა-კითხეის მცოდნე გლეხები ამ ქაღალდებს კითხულობდნენ და კოპიონკინს ურჩევდნენ, შეუსრულებლად მოესპო: ახლა ხელისუფლება ყველგან შეიძლება ჩამოყალიბდეს და მოდავე არავინ ეყოლება, ეუბნებოდნენ ისინი სტეპან ეფიმიჩს, ახალი კანონი არ წაგიკითხავსო?

არა, მერე რაო? — უპასუხებდა კოპიონკინი.

— თვითონ ლენინმა გამოაცხადა, მაშ! ხელისუფლება ახლა მაღლა მღგომი კი არა, აღგილობრივი ძალაა!

მაშინ თემის რევკომს ჩვენთან ძალა აღარ ჰქონია, — დაასკენიდა კოპიონკინი.

ეს ქაღალღები კანონით უნდა გადავყაროთ.

სავსებით კანონიერი იქნება! — კვერს უკრავღნენ იქ მყოფნი. — მოღი,
 ღავანაწილოთ და ჩამოვირიგოთ. პაპიროსის გასახეევაღ გამოგვადგება.

კოპიონკინს ახალი კანონი მოსწონდა. აინტერესებდა, საბჭოთა ხელისუფლების

დაარსება ცარიელ ალაგზე თუ შეიძლებოდა, სადაც შენობები არ იქნებოდა.

შეიძლება, — უპასუხებდნენ მოფიქრალი თანამოსაუბრენი. — ოღონდაც

ახლომახლო სიღატაკე იყოს, სადმე მოშორებით კი თეთრი გვარდია...

კოპიონკინი მშვიდღებოდა. იმ ღამეს საუბარი შუაღამისას დაამთავრეს: ლამპაში ნაკით გამოილია.— თემიდან ცოტა ნავთს იძლევიან, — სინანულით ამბობღნენ მიმავალი გლეხები, რადგან საუბრით გული ვერ მოიჯერეს. სახელმწიფო უხეიროდ გვემსახურება, მელანი, აგერ, სავსე შუშა გამოგვიგზავნეს და არ დაგვჭირვებია, ჯობდა, ნავთი ანდა ზეთი გამოეგზავნათ.

კოპიონკინი გარეთ გავიდა, რათა ღამისთვის ეცქირა — ეს სტიქიონი უყვარდა და ძილის წინ ყოველთვის აკვირდებოდა. პროლეტარულმა ძალამ მეგობრის სიახლოვე იგრძნო და ხმადაბლა აფშვინდა. კოპიონკინმა ცხენის ხმა გაიგონა და პატარა ქალი

კვლავ ისე წარმოესახა, როგორც სამუდამო სინანული.

იგი ახლა სადღაც მარტოდმარტო იწვა გაზაფხულის ღამის მღელვარე წყვდიადში, ხოლო საკუჭნაოში უქმად ეყარა მისი ცარიელი ფეხსაცმელები, რითაც დადიოდა, როცა თბილი და ცოცხალი იყო.

- როზა! — თქვა კოპიონკინმა თავისი მეორენაირი წვრილი ხმით.

ცხენი ფარღულში ისე აჭიხვინდა, თითქოს გზა დაინახაო, და საკეტის ძელს ფეხი ჩამოჰკრა. უნლოდა, გარეთ გავარდნილიყო, გაზაფხულის სურნელით გაჟღენთილი გელი გეზად გადაეჭრა, უგზო-უკულოდ ერბინა და გერმანულ ხასაფლაომდე — კოპიონკინის სანუკვარ აღგილამდე მიეღწია. სოფსაბჭოს თავშჯღომარეობისას სიფხიზლეზე ზრუნვა და ღვანოვისადში ერთგულების გამო ფარული მღელეარება, კოპიონკინს გულს რომ უფორიაქებდა, ახლა ნელ-წულა თავს უფრო მეტალ იჩენდა. ცხენმა იცოდა, კოპიონკინი ახლოს რომ იყო, და ფარდულში აბობოქრდა, კედლებსა და საკეტებს მოზღვავებულ გრძნობათა სიმშემეს ისე აფრქვევდა, თითქოს როზა ლუქსემბურგი კოპიონკინს კი არა, მას უფვარდა ეეე

კოპიონკინს ეჭვიანობა დაეუფლა. — გაჩერდი, შე მაწანწალა, — უთხრა ცხენს და იგრძნო, სირცხვილის თბილმა

ტალღამ სხეულში როგორ დაურბინა.

ცხენმა ჩაიხვიხვინა და ღაწყნარდა, ენებათა მოზღეაგება მკერდს შიგნით

ბუბუნად აქცია.

ცაზე გამალებით მიისწრაფოდნენ შორეული კოკისპირული წვიმისგან დაშთენილი შავი ღრუბლების ნაფლეთები. ზეცაში ალბათ ღამეული პირქუში გრიგალი ბობოქრობდა, ხოლო დაბლა ისეთ სიმშვიდესა და სიწყნარეს დაესადგურებინა, ისიც კი ისმოდა, მეზობლის საქათმეში ქათმები როგორ ფუთფუთებღნენ, ხოლო ღობეებში როგორ დაძვრებოდნენ და შარიშური გაჰქონდათ პატარ-პატარა უვნებელ ქვეწარმავლებს.

კოპიონკინმა თიხით შელესილ კედელს ხელი მიაყრდნო და იგრძნო, გული

როგორ მოუღუნდა და მტკიცე ნებისყოფა დაკარგა.

—როზა! ჩემო როზა, როზა! — ჩაიჩურჩულა თავისთვის ხმადაბლა, ისე, რომ

ცხენს არ გაეგონა.

მაგრამ ცხენი ცალი თვალით ღრიჭოღან იცქირებოღა და ისე მხურვალედ სუნთქავდა, რომ მისი ამონასუნთქი ჰაერისგან ფიცრები იშაშრებოდა. ფარდულის კეღლისკენ ღახრილი და ძალგამოლეული კოპიონკინი როცა ღაინახა, საყრდენ ბოძს დრუნჩითა და მკერდით ისე მიაწვა, რომ მთელი ფარდული გავაზე ჩამოიმხო. მოულოდნელი ხიფათისგან თავზარღაცემულმა პროლეტარულმა ძალამ აქლემივით დაიღრიალა, გავა აიქნია, ფარდულის ჩამონაშალი კედელ-სახურავი მიყარ-მოყარა და კოპიონკინთან გამოვარდა; მზად იყო, შორეთისკენ გაჭრილიყო, ჰაერი ქაფმორეული ლაშებით ესუნთქა და უზილავი გზები ალღოთი გაეგნო.

კოპიონკინს პირისახე უმალ გაუფიცხდა და მკერდში ქარიშხალმა დაურბინა. ცხენი არც შეუკაზმია, ზურგზე ისე მოახტა და სიხარული იგრმნო. პროლეტარული ძალა აღგილს ერთბაშად მოსწყდა და წინ გაექანა, რომ სოფლის გარეთ გავარღნილიყო. მძიმე სხეულის მქონეს რაკიღა ხტომა არ შეეძლო, კალოების ღობექბსა და ძელყორეებს წინა ფეხებით ლეწავდა, მერე გადაქელავდა და თავისი გზით გასწეუდა. კოპიონკინი გამხიარულდა, თითქოს როზა ლუქსემბურგთან

შეხვედრამდე ერთი დღის სავალიღა დარჩენოდა.

რა კარგია ჭენება! — ხმამაღლა თქვა მან, გეიანი ღამის ნოტიო ჰაერი

შეისუნთქა და მიწიდან ამოწვერილი ბალახის სურნელება შეიყნოსა.

ცხენი თავის ძალთა სითბოს ფლოქეთა ნაკვალეეში აფრქვევდა და გაშლილ სიგრცეში გასახვლელად მიისწრაფოდა, კოპიონკინი გრძნობდა, გული სიხწრაფისგან როგორ უმჩატდებოდა და ყელში აწვებოდა. კიდევ ცოტაოდენი აჩქარება და კოპიონკინი ბედნიერებისგან შვებით ამღერდებოდა, მაგრამ პროლეტარული ძალა ძალზე მძიმე იყო, დიდხანს ჭენება გერ შეძლო და მალე ჩვეულებრივი გრძელი ნაბიჯით იწყო სიარული. ქვემოთ გზა იყო თუ არა, არ ჩანდა, შუქმა მხოლოდ ცის კიღური შეამღვრია და პროლეტარულ ძალას უნდოდა, იმ აღგილამღე მალე მიეღწია, რაღგან ეგონა, რომ კოპიონკინს იქ მისვლა სურდა. ველს ბოლო არ უჩანდა, მხოლოდ ეგ იყო, რომ დაბლა ჩამოშვებული ცისკენ გრძელი თაექვე მიემართებოდა, არც ერთ ცხენს ჯერ რომ არ გადაელახა. აქეთ-თქით, შორეული ხევებიდან ნოტიო ცივი ორთქლი მოედინებოდა. იქიდანვე წყნარ სვეტებად ამოდიოდა დამშეული ხოფლებიდან დამრული ღუმელთა კვამლი. კოპიონკინს ორთქლიც მოსწონდა, კვამლიც და გამოძინებული უცხო ადამიანებიც.

ეს ცხოვრების სიამეა! — ეუბნებოდა იგი საკუთარ თავს და სიცივე კისერში

პურის ნამცეცებივით გამაღიზიანებლად ჩხვლეტდა.

შორს, სინათლის ზოლში ვიღაც კაცი იღგა. ცხალად ჩანდა, თაგს ხელთ/როგორ იფხანდა.

— ნახა რაღა თავის საფხანი ალაგი! — გაკიცხა თავის მფჩანული კოპეონკინმა. — ეტყობა, იქ რაღაცას საქმიანობს, რაკიღა ამ სისხამ დილან შუა შინდორში დგას და არა სძინაგს. მივიდე ერთი, საბუთები მოვთხოვო და დაგაფეთო ის ეშმაკის კერძი!

მაგრამ კოპიონკინს იმეღის გაცრუება ელოდა — ალიონის შუქზე თავის მფხანელს ჯიბე-უბის ნასახიც არ გააჩნდა, სადაც საჭირო საბუთების შენახვას შეძლებდა. კოპიონკინმა მასთან ნახევარი საათის შემდეგ მიაღწია, როცა მზის შუქი უკვე მთელ ცაზე ხმიანობდა. კაცი გამხმარ ბელტზე იჯდა და სხეულს ჭუჭყისგან ფრჩხილებით გულმოდგინედ ისუფთავებდა, თითქოს დედამიწაზე საბანაოდ წყალი არ ყოფილიყო.

"გააჩინე ახლა ამქვეყნად ასეთი ეშმაკის კერძი!" — თავისთვის ჩაილაპარაკა კოპიონკინმა და საბუთების შემოწმებას აღარ შესდგომია, რადგან გაახსენდა, რომ როზა ლუქსემბურგის პორტრეტის გარდა, რომელიც ქუდში ჰქონდა ჩაკერებული,

თავადაც არავითარი ბლანკი არ გააჩნდა.

მოშორებით, ნიადაგიდან აღენილ ნისლში ცხენი გაუნძრევლად იღგა. ცხენს ისეთი მოკლე ფეხები ჰქონდა, კოპიონკინი ეგრ დაიჯერებდა, რომ იგი ნამღვილი და ცოცხალი იყო. ვიღაც ტანმორჩილი კაცი ცხენის კისერს უძლურად ჩახუტებოდა. კოპიონკინმა სიმამაცის აღმაფრთოვანებელი მოძალებით შესძახა: "როზა! " – და პროლეტარულმა ძალამ თავისი ჩამრგვალებული სხეული ტალახში მსუბუქაღ და სწრაფად გააქანა. ის აღგილი, ხადაც მოკლეფეხება ცხენი გაუნძრევლად იდგა, ოღესღაც წყალუხვი, ამჟამაღ კი გამქრალი ტბორი აღმოჩნდა და ცხენს ფეხები დანალექ შლამში ღრმად ჩაფლობოდა. ცხენზე მჯდომი კაცი ღრმა ძილხ მიხცემოდა; ცხენის კისერი გულში ისეთი თავღავიწყებით ჩაეკრა, როგორც ერთგული და მგრძნობიარე ქალის სხეული. ცხენს მართლაც არ ეძინა, კოპიონკინს მიმნღობად უცქეროდა და მისგან ცუდს არაფერს მოელოდა. მძინარე კაცი არათანაბრად სუნთქავდა და ყელის სიღრმეში მხიარულად ჩაიცინებდა ხოლმე ალბათ თავის ბედნიერ სიზმრებში მონაწილეობდა. კოჰიონკინმა კაცი თავით ფეხამლე შეათვალიერა და თავის მტრად ვერ შეიცნო: მას ძალზე გრძელი მაზარა ეცვა, ხოლო სახეზე ძილშიაც რევოლუციური გმირობისკენ სწრაფვა და მსოფლიო თანაცხოვრებისთვის საალერსოდ მზადყოფნა ეხატებოდა. თვით მძინარის პიროვნებას განსაკუთრებული სილამაზე არ გააჩნდა, მხოლოდ გამხდარ ყელზე ამობურცულ ძარღვებში მფეთქავი გულისცემა გაფიქრებინებდათ, რომ თქვენს წინაშე კეთილი, უქონელი და შესაბრალისი კაცი იმყოფებოდა. კოპიონკინმა მძინარეს ქუდი მოხადა და შიგნით ჩაიხედა — იქ ოფლით გაზინთული ძველებური ჩანაკერი მოჩანდა: "გ.—გ. ბრეიერი, ლოძი".

კოპიონკინმა ქუღი კულავ დაახურა მძინარეს, რომელმაც თავად არ იცოდა,

რომელი კაპიტალისტის ნაკეთობას ატარებდა.

— ჰეი, შეუძახა მძინარეს კოპიონკინმა. მძინარემ ღიმილი პირისახიდან მოიცილა და უფრო სერიოზული შეიქნა. — მაგ ბურჟუაზიულ ქუდს რატომ არ გამოიცვლი?

კაცი თაეისითაც თანდათან იღვიძებდა და წარმტაც სიზმრებს ასრულებდა, ახლა ეზმანებოდა ღრანტეები თავისი სამშობლოს სიახლოეეს, საღაც თავს აფარებდა ერთმანეოთან ყოფნით ბედნიერი ხალხი — მძინარის ნაცნობები, შრომასა და სიღატაკეში დაღუპულნი.

— მალე ჩევენგურში უცებ შეგიკერავენ ისეთ ქუღს, როგორსაც ისურვებ, უთხრა კოპიონკინს გამოღვიძებულმა. — თოკით თავის ზომა აიღე.

თავად შენ ვინა ხარ? – გულგრილად ჰკითხა კოპიონკინმა, რაღგან ხალხთა

მახებს, დიდი ჩანია, მიჩვეული იყო.

მე აქ ახლოსა ვცხოვრობ — ჩევენგურელი იაპონელი ეარ, პარტინა წევრი. აქეთ ამხანაგ კოპიონკინთან შემოვიარე — იორღა ცხენი უნდა ჩამოვართვი, მაგრამ, აი, ცხენსაც სული ამოვხადე და მეც ზედ მჯდომარეს ჩამეძინა.

რანაირი პარტიის წევრი ხარ, ეშმაკმა წაგიღოს! — მიხუღა კოპიონგინო 🖰 შენ

კომუნიზმი კი არა, სხვისი იორღა ცხენი გინდა.

 მართალი არა ხარ, არა, ამხანაგო, — განაწყენდა ჩეპურინი, — განა გავბედავდი, იორღა კომუნიზმამდე ჩამომერთმია? კომუნიზმი ჩვენ უკვე გვაქეს,

ოღონდ ცხენები ცოტა გვყავს.

კოპიონკინმა ამომაგალ მზეს გახედა — ასეთი უზარმაზარი, მხურვალე ბურთი თუკი ასე მსუბუქად მილივლივებდა ცის თაღზე, — მაშ ცხოვრებაში ყოველივე არც ისე საძნელო და საჭირველი უნდა ყოფილიყო.

ესე იგი, კომუნიზმი უკვე მოგვარებული გაქვს?

მაშ რა! რა ბრძანებაა, გეთაყვა! — შესძახა შეურაცხყოფილმა ჩევენგურელმა.

— მაშასაღაშე, მარტო ქუღები და ცხენები გაკლიათ, ხოლო დანარჩენი ყოეულივე

თავსაყრელი გაქვთ?

ჩეპურნიმ ჩევენგურის მიმართ მძაფრი სიყვარულის დაფარვა ვერ შეძლო, ქუღი მოიძრო და ტალახში მოისროლა, მერე ღვანოვის წერილი იორღა ცხენის გაცემის

თაობაზე ჯიბიდან ამოიღო, ოთხად გადაფხრიწა და გადაყარა.

არა, ამხანაგო, ჩევენგური ქონებას კი არ აგროვებს, პირიქით, ანაღგურებს. იქ ზიარი, რჩეული აღამიანები ცხოვრობენ. იცოდე, რომ ოთახებში კომოღები არ უღგათ ღა ურთიერთმომხიბვლელობა სრულაღ გაგჩნიათ. იორღას რაც შეეხება, ეს კი ამის გამო ღამემართა: ქალაქში გახლღი ღა ქალაქის საბჭოში ცრურწმენა ღამეუფლა, ხოლო ფუნღუკში სხვისი ტილები ღამეხვია. აქ რა უნდა აკეთო: მითხარი ერთი, გეთაყვა!

 აბა, მაშ ჩევენგური მაჩვენე, — უთხრა ჩეპურნის კოპიონკინმა. — იქ ამხანაგ როზა ლუქსემბურგის ძეგლი თუ გაქვთ? ალბათ აზრადაც არ მოგსვლიათ, თქვე

ლაქიებო!

— რაღა თქმა უნდა, გვაქვს. ერთ სახოფლო დასახლებულ ჰუნქტში თვითნაბადი ქვისა ღგას. იქვე მთელი ტანით ზეაღმართული ამხანაგი ლიბკნეხტი მასებს სიტყვით მიმართავს... ისინი რიგგარეშე გამოიგონეს. კიღევ ვინმე თუ მოკვღება — არც ის გამოგვრჩება!

−შენ რას იტყვი, − ჰკითხა ჩევენგურელს კოპიონკინმა, − ამხანაგი ლიბკნეხტი

როზასთვის ისე იყო როგორც კაცი ქალისთვის, თუ მე მხოლოდ მგონია?

— ეგ შენ მხოლოდ გგონია, — დაამშვიდა ჩევენგურელმა კოპიონკინი, — ისინი ხომ შეგნებული აღამიანები იყვნენ! სად ეცალათ: როცა აღამიანებს ბევრი საფიქრალი აქვთ, მაშინ სიყვარული განზე რჩებათ. რაო: ეს მე კი არა ვარ, ან შენ კი არა ხარ — რა ბრძანებაა, გეთაყვა!

კოპიონკინისთვის როზა ლუქსემბურგი უფრო სასურველი შეიქნა და გული

სოციალიზმისკენ დაუცხრომელი სწრაფეით აუძგერდა.

— მითხარი, რა არის შენს ჩევენგურში — წყალგამყოფებზე აღმოცენებული სოციალიზმი თუ, უბრალოდ, იქითკენ მიმავალი თანამიმდევრული ნაბიჯები? კოპიონკინი უკუც სხვაგვარი ხმით ეკითხებოდა, ისე, როგორც დედასთან ხუთ წელიწადს განშორებული და ხმამიუწვდენელი შვილი ძმას შეხვდება და ეკითხება, დედა ცოცხალია, თუ არაო, თანაც სჯერა, რომ მოხუცი უკვე გარდაცვლილი იქნება. სოციალიზმში მცხოვრები ჩეპურნი უმწეო ადამიანებზე და საყვარელ

თანამოძმეებზე ამაო წუხილს, რა ხანია, გადაეჩეია: მან ჩეკენგურში მეფის არმიის დემობილიზაციაც ჩაატარა, რადგან საერთო უხილავი კეთილდღეობის გულისთვის თავისი სხეულის გაწირვა არავის უნდოდა, ყოველ მათგანს ეწადა, საკუთარი არსებობა ახლობელ, ამხანაგ ადამიანთაგან დაბრუნებული ეხილა.

ჩევენგურელმა ბურნუთს სწრაფად დაყნოსა და ამის შემდეგდა განაწყებდა

— წყალგამყოფით რას მამუნათებ? ველობები, შენი აზრით, ვილას დარჩა? რა გგონია, მემამულეებს ჩომ არა? ჩვენ ჩევენგურში ერთპირად სარძალნზმშ ჩვაქვს: ყოველი კოლბოხი საერთაშორისო საკუთრებაა! ჩვენ ტსჩფრებნზმშ მალი უპირატესობა გაგვაჩნია!

 პირუტყვი ვიღას ეკუთენის? — შეეკითხა ჩევენგურელს კოპიონკინი; იგი სხეულში ღაგროვილი მთელი ძალით სინანულს განიცდიდა იმის გამო, რომ როზასკენ მიმავალი გზის გასწერივ ნათელი სამყაროს დაარსება მას და ღვანოვს კი

არა, სწორედ ამ ტანმორჩილ კაცს ხვდა წილად.

— პირუტყვსაც მალე ბუნებაში გავუშვებთ, — უპასუხა ჩევენგურელმა, პირუტყვიც ხომ თითქმის აღამიანია: უბრალოდ ყოველნაირი ჩაგვრის შედეგად

აღამიანს ჩამორჩა, თორემ აღამიანად ყოფნა იმასაც სწაღია!

კოპიონკინმა პროლეტარულ ძალას ხელი მოუთათუნა და იგრძნო, რომ ისიც მისი თანასწორი იყო. ეს ადრეც იცოდა, ოღონდ აზრის ისეთი ძალოვნება არ გააჩნდა, როგორც ჩევენგურელს ჰქონდა, ამიტომ მრაეალი შეგრძნება გამოუთქმელი რჩებოდა და გულს ჭმუნვით უვსებდა.

კელის კიდეზე, ცისა ღა მიწის შესაყართან საზიდრები გამოჩნდნენ, კოპიონკინმა თვალი გააყოლა, დაპატარავებულმა სოფლელებმა ამ საზიდრებით ღრუბელთა გასწვრივ როგორ ჩაიარეს. საზიდრები გზას ამტვერებდა: ესე იგი იქ წვიმა არ

ყოფილა.

— მაშ შენს მხარეში წავიღეთ! — ულხრა ჩეპურნის კოპიონკინმა. — ფაქტები ვიხილოთ!

— წაეიდეთ, — დაეთანხმა ჩეპურნი. — ჩემი კლაედიუშა მომენატრა!

– ეგ ვინღაა, ალბათ შენი მეუღლე იქნება.

- ჩვენ მეუღლეები არა გვყავს: ქალები მხოლოდ თანამებრძოლებად

შემოგვრჩნენ.

ნისლები მზის მჭახე მზერისგან სიზმრებივით ქრებოდნენ. იქ, სადაც ღამით შიშისმომგვრელი წყვდიადი იდგა, ახლა განათებული, ღატაკი, სადა სივრცვები გადაშლილიყო. მიწას საბანგადახდილ დედასავით გაშიშვლებულსა და განაწამებს ეძინა. ველის მდინარე წყნარად ღუდუნებდა, თითქოს ბოდავსო; ის ალაგები, სადაც მოხეტიალე აღამიანები წყურვილს იკლავდნენ, ჯერ კიდევ წყვდიადს მოეცვა და სინათლის მომლოდინე თვალებდაჭყეტილი თევზები წყლის ზედაპირზე დაცურავდნენ.

იქიდან ჩევენგურამდე ხუთიოდე ეერსი კიდევ იყო დარჩენილი, მაგრამ უკვე მოჩანდა ჰაეროვანი ხედები ჩევენგურის მოუჩნავი ადგილ-მამულებისა, სამაზრო მდინარის ნოტიო ნაპირებისა და ყველა ჩადაბლებული ალაგისა, სადაც აქაური ხალხი ცხოვრობდა. ნესტიან ღარტაფში გლახაკი ფირსი მიდიოდა; იმ სოფელში, სადაც ბოლო ხანს ღამეს ათევდა, ყური მოჰკრა, ველზე თავისუფალი ადგილი ყოფილა, სადაც გამლვლელი ხალხი ცხოვრობს, იქაურები თავიანთი სანოვაგით ყველას აპურებენო. ფირსი მთელი სიცოცხლე გზას ადგა და ერთთავად ან წვალში მიტოპავდა, ან სევლ მიწაზე მიაბიჯებდა. მიმდინარე წყალი მოსწონდა, მისი ხმა აღაგზნებდა; წყალი მისგან თითქოს რაღაცას მოითხოვდა. მაგრამ ფირსმა არ იცოდა, წყალს რა უნდოდა, ანდა თვითონ მას წყალი რაში სჭირდებოდა. იგი მხოლოდ ისეთ ადგილებს დაეძებდა, სადაც წყალი უფრო ბლანტი და მიწისგან შემღერეული ჩანდა; ლაფნის ქალამნებს იქ ასველებდა, ხოლო შემდეგ, როცა ღამის

სათვეს მიაღწევდა, ფეხსახვევებს დიდჩანს წურაუღა, რათა წყალი თითებით მოესინჯა და მისი ძალაგამოლეული დინებისთვის თვალი კვლავ ედევნებინა. ნაკალელებისა და ჩქერების მახლობლად ჯლებოდა, ცოცხალ ნაკალებს უსმენდა და ერთიანად მშეიდღებოდა; მზად იყო, წყალში ჩაწოლილიყო და ველის უსახელო ნაკალელის დინებას თავადაც შერეოდა. გუშინ სალამოს მდინარის კალაპოტის განაპირას დამის სათვეი მოიწყო, მთელი დამე წყლის სიმლერას ქსმენდა, ხოლო როცა გათენდა, ქვემოთ ჩალოლდა. მიმზიდელ სინოტიკუში მთელი ჩასულით განერთზა და სიმშვიდეს ჩევენგურამდე ეზიარა.

ფირსისგან ცოტა მომორებით, მიგუჩებულ კაკეზე, დილის ქამკან პაქირში პატარა ქალაქი მოჩანდა. ამ ქალაქისკენ მაცქერალ სნიერ კაცს ცინცნალი მმაფრი ჰაერისა და პირისპირ მობრდღერიალე მზისგან კეთილი თკალები აცრემლებოდა; მას მარტო თვალები კი არა, არამედ მთელი სათუთი, თბილი, დაბადებითვე სალუქი სახე კეთილი ჰქონდა. უკვე ასაკოუანს წვერი თითქმის მთლიანად გათეთრებოდა. თუმცა ცველა მოხუცს წვერში წილები ჰყავს, ამას არასოდეს ჰყოლია, და თავისი ცხოურების სასარგებლო მიზნისკენ საშუალო ნაბიჯით მიემართებოდა. ამ მოხუცის გვერდით კოსაც კი გაუკლია, გევლამ იცოდა, იგი რაოდეს სურნელოვანი და საამო იყო, მასთან ჰატიოსნური, მშეიდი საუბარი ყველას რანაირ სიამოვნებას ანიჭებდა. ცოლი მამილის ეძახდა, ჩურჩულით ელაპარაკებოდა და მეუღლეთა მორის განუწვვეტლივ სათნოება და უწცინარობა სუფედა. შესაძლოა, შვილები ამიტომაც არ უჩნდებოდათ და ოთახებში მუდამ მშრალი სინუმე იდგა. მხოლოდ იშვიათად გაისმოდა ბერიკაცის მეუღლის მშვიდობიანი ხმა:

- ალექსეი ალექსეევიჩ, მამილი, მოდი, ღეთის ბოძებული მიირთვი, ნუ მტანჯაგ ალექსეი ალექსეევიჩი ისე ფაქიზად გამდა, რომ ორმოცდაათ წლამდე კბილები არ წახდენია, ამიტომაც პირიდაჩ მყრალი სუნი კი არა, მხოლოდ თბილი სუნთქვა ამოსდიოდა ახალგაზრდობისას, როცა მისი თანატოლები ქალიშეილებს ცხვეოდნენ, ახალგაზრდული ძალა არ ასვენებდათ, ძილი არ ეგარებოდათ და ღამდამობით ქალაქის განაპირა კორომებში ხეებს ძირფეხვიანად თხრიდნენ, ალექსეთაქის განაპირა კორომებში ხეებს ძირფეხვიანად თხრიდნენ, ალექსეთაქის განაპირა კორომებში ხეებს ძირფეხვიანად თხრიდნენ, ალექსეთაქსეთვინმა გულმოდგინედ იღიქრა და თავისით მოისაზრა, რომ საჭმელი, რაც შეიძლება, დიდხანს უნდა ღეჭო — ჰოდა, მას შემდეგ ლუკმას იქამდე ღეჭავდა, სანამ ერთიანად არ გააწყალებდა; კოველდღიური სიცოცხლის ერთ მეოთხედს ამ საქმიანობაზე ხარჯავღა, რევოლუციამდე ალექსეთ ალექსეთვინი თავის შტატგარეში ქალაქში, რომელიც ამჟამად ჩევენგურის მაზრის საზღვარზე მდებარეობდა, საკრედიტო ამხანაგობის გამკეობის წევრი და ქალაქის სათათბიროს ხმოსანი გახლდათ.

ალექსეთ ალექსეევინი ახლა ჩევენგურში მიდიოდა და მაზრის ცენტრს მახლობელი მაღლობიდან გასცქეროდა. იგი თავადვე გრძნობდა ახლად გამომცხვარი გამტკიცული პურის სურნელებას, რაც მის სალუქ სხეულს გამუდმებით ასდიოდა, ამქვევნად გოფნის მშვიდ სიხარულს განიცლიდა და ნერწავს დაგუმოვნებით ცლაპავდა.

ძველი ქალაქი დილაადრიანადვე აფორიაქებული ჩანდა. ქალაქის ირგელ ა მდელოებსა და ბუჩქნარებში, სალხი დახეტიალობდა; ზოგნი წვეთლად, ზოგნიც თითო-თითონი მიმოდიოდნენ, მაგრამ არც ბოღჩა ეჭირა გინშეს ხელში და არც რაიმე სხვა ქონება. ჩევენგურის ათი სამრეკლოდან ზარი არც ერთზე არ რეკავდა. მზის წყნარი სხივებით განათებულ სახნავ-სათეს გაკეზე მხოლოდ მოსახლეობის ფორიაქის ხმა გაისმოდა; ამასთანავე ქალაქში სახლები ირხეოდა — ვიდაცანი, აქედან უხილავნი, ამ სახლებს ალბათ სადღაც მიაჩონებდნენ. ალექსეი ალექსეევიჩის თვალწინ პატარა ბადი უცებ გადაისარა და მწყობრად წინ გაემართა — ხეებსაც მირიან-ფესვიანად უკეთეს ადგილას ასახლებდნენ.

როცა ჩევენგურამდე ასიოდე საჟენი მანძილიდა დარჩა, ალექსეი ალექსეევიჩი ჩამოჯდა, რათა ქალაქში შესვლამდე გასუფთავებულიყო. მას საბჭოთა ცხოვრების

ასავალ-დასავალისა არაფერი გაეგებოდა, მხოლოდ ერთი დარგი იზიდავდა – კოოპერაცია, რაზეღაც გაზეთ "ღარიბობაში" წაიკითხა. აქამდე მდუმარედ არსებობდა, არავითარ საქმიანობას არ მოჰკიდებია და სულიერ სიშშვიდეს კარგავდა. ამიტომაც იყო, რომ ხშირად, უცაბედი გაღიზიანების შეღეგად, თავისი სახლის წითელ კუთხეში უქრობ კანღელს აქრობდა, რის გამოც მისი ცოლი ლეიბზე წვებოდა და ხმამაღლა ტიროდა. ალექსეი ალექსეევიჩმა კოოპერატრემ თაობაზე როცა წაიკითხა, ნიკოლოზ მირლიკიელის ხატთან მივიდა და კანდელი ალერსიანი ხორბლისფერი ხელებით აანთო. ამიერიდან მან ჰპოვა თავისი წმინდა საქმე და წრფელი გზა შემღგომი ცხოვრებისა. ლენინი გარღაცვლელი ეკმის მსგავსაღ წარმოესახა. ოღესღაც, როცა ალექსეი ალექსეევიჩი პატარა იყო და შორეული ხანძრის დანახვა შეაშინებდა, რადგან ამ შემზარავი სანახაობისა არაფერი გაეგებოდა, მამამისი ეუბნებოდა: — ალიოშა, მოდი ჩემთან და გულში ჩამეკარიო! ალიოშა მამას მკერდში ჩაეკვრებოდა. მამამისსაც გამტკიცული პურის სურნელება ახდიოდა. ალიოშა მშეიღდებოდა და რულმორეული იღიმებოდა. – აი, ხომ ნახე, "ეუბნებოდა მამა. — შენ კი რაღაცისა გეშინოდაო! ალიოშას ასევე, მამის მკერდში ჩახუტებულს ჩაეძინებოდა, დილით კი ღუმელში მობრიალე ცეცხლსა ხედავდა, დედამისს კომბოსტოიანი ღვეზელების გამოსაცხობად რომ დაენთო.

ალექსეი ალექსეევიჩმა კოოპერაციაზე დაწერილი სტატია როცა წაიკითხა, საბჭოთა ხელისუფლებას გულით მიენდო და ცხოველმყოფელ სახალხო სიკეთედ იგულა. მის წინაშე გაიხსნა სიწმინდის დიადი გზა, რომელიც კეთილდღეობის, სიუხვისა და თანამეგობრობის ღვთიურ სახვლმწიფოში მიიყვანდა. ალექსეი ალექსეევიჩს სოციალიზმისა აქამდე მხოლოდ ეშინოდა, ახლა კი, როცა სოციალიზმს კოოპერაცია ეწოდა, ალექსეი ალექსეევიჩმა იგი სულითა და გულით შეიყვარა. ბაეშვობაში ღმერთი დიდხანს არ უყვარდა, საბაოთისა ეშინოდა, მაგრამ როცა დედამ უთხრა: — შვილო, მაშ მე სად წავალ, როცა მოვკვდებიო? — ამის მერე ღმერთი შეიყვარა, რათა მას დედამისი სიკვდილის შემდეგ დაეცვა, რადგან ღმერთი მამის მონაცვლედ მიიჩნია.

ალექსეი ალექსეევიჩი ჩევენგურში იმიტომ მივიდა, რომ კოოპერაცია ეპოვნა, რაც ხალხს სიღატაკისა და ერთშანეთის მიმარო სულიერი ულმობლობისგან იხსნიდა.

ჩევენგურში, როგორც ახლოდან მოჩანდა, ადამიანის გონების უცნობი ძალა მოქმედებდა, მაგრამ ალექსეი ალექსეევიჩი წინასწარ მზად იყო, გონებისთვის ეს ქმედება შეენდო, რადგან იგი ადამიანთა კოოპერაციული ერთიანობისკენ, მათ შორის საქმიანი სიყვარულისკენ იყო მიმართული. ალექსეი ალექსეევიჩს პირველ რიგში უნდოდა, კოოპერაციის წესდება ეშოვა, ხოლო შემდეგ მაზრის აღმასკომში მისულიყო და თავმჯდომარესთან, ამხანაგ ჩეპურნისთან კოოპერაციული ქსელის მოწყობის თაობაზე მეგობრულად ესაუბრა.

მანამდე კი ალექსეი ალექსეევიჩი იმაზე ღაფიქრდა, რომ ჩევენგური რევოლუციის წამგებიანი გასავლის ზემოქმედებას განიცდიდა. მუყაით მიწას ზაფხულის მტვერი ასდიოდა და ზვატში ზემოთ მიიწევდა, ზოლო ბაღებს, მომცრო ტამრებსა და ქ თამის უმრავ ქონებას ცა ალექსეი ალექსევიჩის მოგონებასავით გადაჰფარებოდა. ოლ ანდ, როგორი იყო ეს მოგონება, ამას ყველა ვერ ჩასწედებოდა. ალექსეი ალექსევიჩი საკუთარ თავს ახლა სრულად აღიქვამდა, ზოლო ცის სითბოს, როგორც ბაეშვობას და დედის კანს, ისე შეიგრძნობდა. და ისევე, როგორც ოდესდაც სამარადისოდ დასამარებულ მოგონებათა მსგავსად — მზით გაბრწყინებული ცის კაბადონიდან ყოველი ადამიანის საზრდომ ისე იწყო ქონა, ვითარცა დედის ჭიპიდან მომდინარე სისხლმა.

ეს მზე საუკუნეთა მანძილზე დაჰნათოდა ჩევენგურის დოვლათს — გაშლის ბაღებს, თუნუქის სახურავებს, რომელთა ქვეშ ამ სახლების ბინადარნი ბავშვებს აპურებდნენ, აჩახჩახებდა ეკლესიათა კრიალა გუმბათებს, რომელნიც ადამიანებს ხეთა ჩრდილიდან მარადიულიბის სიცარიელეში კრძალულად იწვევდნენ.

ჩევენგურში ჩეები თითქმის ყველა ქუჩაზე იდგა. ქალაქში ჩაელილი მოხეტიალენი ღამის სათუვად იქ არ რჩებოდნენ, ამ ხეთა ტოტებს ტეხდნენ და ხელჯოხებად იყენებდნენ. ჩევენგურელთა ეზოებში შრავალნაირი ბალქტი ხარობდა; ბალახი თავშესაფარსა და საზრდოს აძლევდა, ცხოვრების აზრა ანიჭებდა ატმოსფეროს ყველა ფენაში მობურბურე მწერთა ქარავნებს, ისე რომ ჩევენგური ხალხით მხოლოდ ნაწილობრივ იყო დასახლებული, იქრუფრი "მჭიდროდ ბინაღრობღნენ პატარ-პატარა მღელვარე არსებანი, თუმცაღა მგელიჩესტნტურელებს ეს არსებანი არაურად მიაჩნდათ.

მათ ყურადღებას იპყრობდა უფრო დიდი მოვლენები, მაგალითად, ზაფზულის სიცხე, ქარიშხლები და ღმერთის მეორედ მოსელა. თუ ზაფხულში ჩამოცხებოდა, ჩევენგურელები მეზობლებს აფრთხილებდნენ, ახლა აღარ ღაზამთრდება და მალე სახლებს ცეცხლი თავისით წაეკიდებათ; ყმაწვილები თავიანთი მამების დავალებით ჭებიდან წყალს ეზიდებოდნენ და სახლებს გარედან ასხამდნენ, რათა ხანძრის გაჩენის კადა გადაეწიათ. მცხუნვარე დღის შემდეგ, ღამღამობით, ხშირად წვიმა წამოვიდოდა ხოლმე. " ხან სიცხეა, ხან წვიმს, — უკვირდათ ჩევენგურელებს, ახეთი რამ არასოდეს ყოფილა!" თუ ზამთრობით ქარბუქი ატყდებოდა, ჩევენგურელებმა წინასწარ იცოდნენ, რომ ხვალ საკვამურიდან დასჭირდებოდათ აძრომა – სახლებს თოვლი უსათუოდ დაფარავდა, თუმცა ყოველ მათგანს ოთახში ნიჩაბი გამზადებული ჰქონდა. " იმოდენა თოვლს ნიჩაბით განა გადახვეტავ? — ეჭვი ეპარებოდა სადღაც ოთახში ბერიკაცს. — ნახეთ, ქარბუქი როგორ ღმუის — ჩვენს არემარეში ასეთი რამ არც უნდა იყოს. ბიძია ნიკანორი ჩემზე უფროსია — ოთხმოცი წელია, რაც თამბაქოს მოწევა დაიწყო, – ჰოდა, ასეთი გადარეული ზამთარი იმასაც არ ახსოვს! ახლა რამე უკეთესს უნდა ველოდეთ! " შემოდგომაზე, როცა ლამით ქარიშხალი დაჰქროლებდა, ჩევენგურელები დასაძინებლად იატაკზე წვებოდნენ, რათა უფრო მყარად მოწყობილიყვნენ, მიწასთან და სამარესთან უფრო ახლოს ყოფილიყვნენ. გულში ყველა ჩეეენგურელს სჯეროდა, რომ ამოვარდნილი ქარიშხალი ანდა სიცხე, შეიძლებოდა, ღმერთის მეორედ მოსვლად ქცეულიყო, მაგრამ არავის უნდოდა, თავის სახლ-კარს ნააღრევად განშორებოდა და იმაზე აღრე მომკვდარიყო, ვიღრე თავის დრო-ჟამს არ გალუვდა, — ამიტომ ჩევენგურელები სიცხის, ქარიშხლისა და ყინვის შემდეგ ისვენებდნენ და ჩაისა სვამდნენ.

— დამთავრდა, დიდება შენდა, ღმერთო! — პირჯეარს გადაისაზავღნენ ხოლმე ბეღნიერი ჩევენგურელები, როცა სიცხე-პაპანაქება ანდა ავღარი გადაივლიდა. ჩვენ იესო ქრისტეს მოველოდით, იმან კი განზე აგვიარა: ყველაფერი მის ღვთიურ

ნებაზეა!

თუ ბერიკაცები ჩევენგურში ცნობიერების გარეშე ცხოვრობდნენ, სხვებმა საერთოდ არ იცოდნენ, როგორ უნდა ეცხოვრათ, როცა ყოველ წუთას შეიძლებოდა მეორედ მოსვლის ჟამი დამდგარიყო, ადამიანები ორ ჯგუფად გაყოფილნი აღმოჩენილიყვნენ და შიშველ, არაფრის მქონებელ სულებად გადაქცეულიყვნენ.

ალექსეი ალექსეევიჩი ოდესღაც ჩევენგურში ცხოვრობდა და კარგად იცოდა, რომ ქალაქი სულიერი ხვედრით უზრუნეელყოფას მოკლებული იყო. ქალაქისა და მაზრის საგანმგებლოდ კაგზლიდან მოსულმა ჩეპურნიმ სამოცდაათი გერხი ფეხით გამოიარა და იქაურობაზე დაკვირვებით დაასკუნა, რომ ჩევენგური ყაჩალობის შემოსავლით არსებობდა, ვინაიდან არავინ აშკარად არაფერს აკეთებდა, მაგრამ ყველა პურსა ჭამდა და ჩაის სვამდა. ამის გამო ანკეტა გამოსცა და მისი აუცილებლად შეესება მოითხოვა. ანკეტა ერთ კითხვას შეიცავდა: "მშრომელთა სახელმწიფოში რომელი ნივთიერების წარმოების ხარჯზე და რისთვის ცხოვრობთ?"

ჩევენგურის თითქმის მთელმა მოსახლეობამ ერთნაირად უპასუხა: პასუხი პირველად ეკლესიის მგალობელმა ლობოჩიხინმა მოიფიქრა, მისგან მეზობლებმა

გადაწერეს, ხოლო შორს მცხოვრებლებს ზეპირად გადასცეს.

"ვცხოვრობთ ღვთის გულისთვის და არა საკუთარი თავისთვის", — ანკეტაში

ჩაწერეს ჩევენგურელებმა.

ჩეპურნის არ შეეძლო, ღვთიური ცხოვრება თვალნათლად წარმოედგინა და ქალაქის მოსახლეობის ყოველდღიური კომლობრივი გამოკვლეეის ჩასატარებლად უმალვე ორმოცი კაცისგან შემდგარი კომისია ჩამოაყალიბა. შედგენილ იქნა უფრო ცხადი აზრის შემცველი ანკეტები, სადაც საქმიანობათა რიგში დასახელებული იყო: ციხის მეკლიტურობა, ცხოვრების ჭეშმარიტების მოლოდინი, დმერთის შეუწყნარებლობა, უკურნებელი სიბერე, მოხეტიალეთათვის წიგნების ბმაშადლა კითხვა და საბჭოთა ხელისუფლების თანაგრძნობა. ჩეპურნიმ ანკეტებე შეისწავლა და სამოქალაქო საქმიანობათა სირთულეზე ფიქრით გაიტანჯა, მაგრამ სლენინის ლოზუნგი დროულად გაახსენდა: — სახელმწიფო მართვა საშინლად მნელი საქმეაო, და სრულიად დამშვიდდა. დილაადრიანად მასთან ორმოცი კაცი მოვიდა; დიდხანს ნასიარულევნი იყვნენ, წინკარში წყალი დალიეს და ჩეპურნის განუცხადეს:

ამხანაგო ჩეპურნი, ისინი ცრუობენ — არაფერსაც არ საქმიანობენ, წვანან და

სძინავთ.

— ღამთხვეულებო, ღამე იყო და მაშ რა იქნებოდა! თქვენ იმათ იღეოლოგიაზე მომიყევით რაიმე, გეთაყვა!

— იღეოლოგია არა აქვთ, — უთხრა კომისიის თავმჯდომარემ ჩეპურნის. —

ყველანი ერთიანად ქვეყნიერების აღსასრულს მოელიან...

 მერედა, ვერ უთხარი, რომ ქვეყნიერების აღსასრული ახლა კონტრრეეოლუციური ნაბიჯი იქნება? — შეეკითხა მას ჩეპურნი, რადგან მიჩვეული იყო, ყოველგვარი ღონისძიება წინასწარ რევოლუციასთან შეეჯერებინა.

თაემჯდომარე შეშინდა:

—არა, ამხანაგო ჩეპურნი! ვფიქრობოდი, რომ მეორედ მოსვლა იმათთვის სასარგებლო იქნებოდა და ჩვენც აგრეთვე ხეირსა ვნახავდით...

— ეგ რანაირად? — მკაცრად ჩაეკითხა ჩეპურნი.

 ნამდვილად სასარგებლო იქნება. ჩვენთვის ძალადაკარგულია, ხოლო წვრილი ბურჟუაზია მეორედ მოსვლის შემდეგ გაუქმებული უნდა იქნეს...

ჩეპურნი მიუხედა. — მართალი ხარ, შე მამა

— მართალი ხარ, შე მამაძაღლო! — შესმახა აღტაცებით. — თვითონ ვერ მიეხედი: მე ხომ შენზე ჭკვიანი ვარ!

ამ ღროს ერთი ორმოცთაგანი წინ მოკრძალებით წამოდგა.

— ამხანაგო ჩეპურნი, ნებას მომცემთ? — სთხოვა მან ჩეპურნის.

— შენ ეინა ხარ? — ჰკითხა ჩეპურნიმ. ყველა ჩევენგურელის გარეგნობა ზეპირად

ახსოვდა, ეს კაცი კი იქ არ ენახა და მისი სახე ვერ გაიხსენა.

მე, ამხანაგო ჩეპურნი, ძველ საზღვრებში არსებული ჩევენგურის მაზრის ერობათა საქმეების სალიკვიდაციო კომიტეტის თაუმჯდომარე ვარ. ჩემი გვარია პოლიუბეზიევი. კომისიაში ჩემმა კომიტეტმა წამომაყენა — კომიტეტის განმკარგულებელი კრების მიერ შედგენილი ოქმის ასლი თანა მაქვს.

ალექსეი ალექსეევიჩ პოლიუბეზიევმა ჩეპურნის თავი დაუკრა და ხელი

ჩამოსართშევად გაუწოდა.

— ასეთი კომიტეტი არის? — იკითხა გაკვირვებულმა ჩეპურნიმ, ალექსეი ალექსეევიჩის ხელი არც უგრძვნია.

– არის! – თქვა კომისიის წევრთაგან ვიღაცამ.

გაუქმება ღღესვე გამოაცხადეთ! მოათვალიერეთ, იმპერიის ნარჩენები საღმე
თუ კიდევ არის, — და ისინიც ღღესვე გაანაღგურეთ! — განკარგულება გასცა
ჩეპურნიმ და მერე პოლიუბეზიევს მიუბრუნდა: — მოქალაქეგ, თქვი, რა გინდა!

ალექსეი ალექსეევიჩმა ქალაქური ნივთიერების წარმოქმნა ძალზე ზუსტად და საგულდაგულოდ განმარტა, რითაც უზარმაზარი, თუმცა მოუწესრიგებელი მეხსიერების მქონე ჩეპურნის ნათელი გონება უფრო დაუბინდა. ჩეპურნი ცხოვრებას ნაგლეჯ-საგლეჯ ისრუტავდა, — ოდესღაც ნანახი ქვეყნიერებისა და შემხვედრ მოვლენათა ნამსხვრევები მის თავში, როგორც წყნარ ტბაში, ისე დაცურავდა, მაგრამ ეს ნამსხვრევები ერთმანეთს არასოდეს ეკვროდა და არ მოლიანდებოდა, ჩეპურნისთვის არც ურთიერთკავშირი გააჩნდა და არც ცოცხალი აზრი. მას ახსოვდა ტამბოვის გუბერნიის ღობეები, გლახაკთა გვარები და სახეები, ფრონტზე არტილერიის ცეცხლის ფერი, სიტყვასიტყვით იცოდა ლენინის მოძღვრება, მაგრამ ყველა ეს მკაფიო მოგონება მის გონებაში სტიქიურად დაცურაუდა და არავითარ სასარგებლო აზრს არ ქმნიდა. ალექსეი ალექსეიჩი ამბობდა, არის სწორი ველი და ამ ველზე მიმოდიან ადამიანები, რომელნიც თავისი არსებობბს წყორი ველი და ამ ველზე მიმოდიან ადამიანები, რომელნიც თავისი არსებობბს წყორის მორს ეძიებენ; მათ გრძელი გზა აქვთ გასავლელი, მშობლიური სახლიდან კი საკუთარი სხეულის გარდა არაფერი მიაქვთ. ამიტომაც ისინი თავიანთ მომუშავე სხეულს საზრდოზე ცვლიდნენ, რის შედეგადაც მრავალი წლის მანძილზე ჩევენგური წარმოიშვა. იქ მოსახლეობა მოგროვდა. შემდეგ გამვლელი მუშები წავიდნენ, ხოლო ღმერთის მოიმედე ქალაქი დარჩაო.

— შენც შენს მომუშავე სხეულს წერილმან საზრღოზე ცვლიღი? — ჰკითხა მას

ჩეპურნიმ.

არა, — უპასუზა ალექსეი ალექსეევიჩმა, — მე მოსამსახურე კაცი ეარ, ჩემი
 საქმე ქაღალღზე ღაწერილი აზრია.

— გულში ახლა ერთი ბრძნული გრძნობა აღმეძრა, — თქვა ჩეპურნიმ. — მაგრამ მღივანი არა მყავს, ვინც ჩემს აზრს უმალვე ჩაიწერდა!.. პირველ რიგში აუცილებელია, არამშრომელ ელემენტთა სხეულის ლიკვიღირება მოვახღინოთ!..

მას შემდეგ ალექსეი ალექსეევიჩს ჩეპურნი არ უნახავს და ჩევენგურში რა მოხდა, არც ის იცოდა. საერობო კომიტეტი, რა თქმა უნდა, სასწრაფოდ და სამუდამოდ გაუქმდა, ხოლო მისი წევრები თავიანთ ნათესაგებთან წავიდ-წამოვიდნენ. ამჟამად პოლიუბეზიევს ჩეპურნისთან შეხვედრა სხვა, თემაზე სურდა — ლენინის მიერ გამოცხაღებული კოოპერაციის წყალობით სოციალიზმში ცხოველმყოფელი სიწმინდე შეიგრძნო და საბჭოთა ხელისუფლებისთვის სიკეთე სურდა. ალექსეი ალექსეევიჩს არც ერთი ნაცნობი არ შეხვედრია — ყველგან ვიღაც დამჭლევებული ადამიანები მიმოდიოდნენ და მყობადზე რაღაცას ფიქრობდნენ. ჩევენგურის განაპირას ოციოდე კაცი ფიცრულ სახლს დასჭიდებოდა და ნელ-ნელა სადღაც მიაჩოჩებდა, ხოლო ორი მხედარი მათ მუშაობას გახარებული უცქეროდა.

პოლიუბეზიევმა ერთი მხედარი იცნო.

ამხანაგო ჩეპურნი! ნება მომეცით, მოკლე საუბრისთვის გამოგიწვიოთ.

— პოლიუბეზიევო! — იცნო ჩეპურნიმ ალექსეი ალექსეევიჩი, რადგან ყოველიგე

კონკრეტული ახსოვდა. – მითხარი, გეთავვა, რა გესაჭიროება?

— კოოპერაციის თაობაზე მოკლედ მინდა გითხრათ... ამხანაგო ჩეპურნი, წაიკითხეთ თუ არა სოციალიზმის ზნეობრივი გზის შესახებ ჩაგრულთა გაზეთში, რომელსაც იგივე სახელწოდება აქვს, სახელდობრ, " ღარიბობა" ეწოდება?

ჩეპურნის არაფერი არ ჰქონდა წაკითხული.

 რა კოოპერაცია? რომელ გზაზე მელაპარაკები, როცა ჩვენ უკვე მისულნი გართ? რას ამბობ, ძვირფასო მოქალაქევ! ეგ თქვენა ცხოვრობდით მუშათა გზაზე ღვთის გულისთვის. ახლა კი, ჩემო ძმაო, გზა აღარ არის — ხალხი უკვე მივიღა.

სად მივიდა? — მორჩილად ჰკითხა ალექსეი ალექსეევიჩმა და კოოპერაციის

იმედი გულიდან გაუქრა.

– როგორ თუ საღ? – ცხოვრების კომუნიზმში. კარლ მარქსი არ წაგიკითხავს?

– არა, ამჩანაგო ჩეპურნი.

— ჰოდა, უნდა წაიკითხო, ძვირფასო ამხანაგო: ისტორია უკვე დასრულდა, შენ კი არც შეგიმჩნევია.

ალექსეი ალექსეევიჩს აღარაფერი უკითხავს, მღუმარედ წავიდა იქით; სადაც მიღამოს ბებერი ბალახი მოსღებოდა, ძველი ხალხი ცხოვრობდა და ქმარს მოხუცებული ცოლი ელოდა. იმ ალაგას, შესაძლოა, მოწე სილობა სუფევდა და ცხოვრება ჭორდა, მაგრამ იქ ალექსეი ალექსეევინი დაიბალა, გაიზარდა და ახალგაზრდობისას ზოგჯერ ტიროდა. ახლა გაახსენდა თავისი ბინის ავეჯი, თავისი დაძველებული ეზო, თავისი მეუღლე და სიხარული იგრძნო, რომ დამხელურებს კარლ მარქსისა არა გაეგებოდათ რა, და თავის ქმარსა და პატრონს თავიდან არ მოიშორებდნენ.

კოპიონკინს კარლ მარქსის წაკითხვა ვერ მოესწონ ლასე არებრის

განსწავლულობამ შეაცბუნა.

— რაო? — ჰკითხა მან ჩეპურნის. — აქ თქვენთან, კარლ მარქსის წაკითხვა აუცილებელია?

ჩეპურნიმ კოპიონკინის შეშფოთებას ბოლო მოუღო:

— ეგ იმიტომ ვთქვი, რომ კაცი შემეშინებინა. მე თვითონ მარქსი ჩემ ღღეში არ წამიკითხავს. ზოგი რამ მიტინგებზე თუ მაქვს გაგონილი; ჰოდა, აგიტაციას ვეწევი. წაკითხვა არც არის საჭირო: თუ გინღა, რომ იცოღე, აღრე ხალხი კითხულობდა ღა წერდა, ხოლო ცხოვრება განზე რჩებოდათ, ერთთავაღ სხვებისთეის გზების ძიებას უნდებოდნენ.

– ღღეს ქალაქში სახლებს აქეთ-იქით რატომ დააჩოჩებენ და ბაღები ხელით

რატომ ღააქვთ?— იკითხა კოპიონკინმა.

— დღეს შაბათობაა, განუმარტა ჩეპურნიმ. — ჩევენგურში ხალხი ფეხით

მოვიდა. ჰოდა, გულმოდგინეობენ, რათა ამხანაგურ სიმჭიდროვეში იცხოვრონ.

ყველა ჩევენგურელის მსგავსად განსაზღვრული საცხოვრებელი ადგილი არც ჩეპურნის ჰქონდა. ასეთი პირობების გამოისობით ჩეპურნიმ და კოპიონკინმა თავი ერთ აგურის სახლს შეაფარეს, რომელიც შაბათობის მონაწილეებმა ადგილიდან ვერ დაძრეს. სამზარეულოში აბგებზე თავმიდებულ ორ კაცს ეძინა, მოხეტიალეებს რომ ჰგავდნენ, ზოლო მესამე კაცი კარტოფილს ხელოვნურად წვავდა, ზეთის მაგივრად ჩაიდნით ცივ წყალს ასხამდა.

ამჩანაგო პიუსია! — მიმართა ამ კაცს ჩეპურნიმ.

— რა გინდა?

— ამხანაგი პროკოფი ახლა სად არის, ხომ არ იცი?

პიუსია ასეთ წვრილმან შეკითხეაზე პასუხის გაცემას არ ჩქარობდა და ალანძულ კარტოფილთან ჭიდილს განაგრძობდა.

– სადმე იქნება შენს დედაკაცთან ერთად, – უთხრა ბოლოს.

— შენ აქ დარჩი, — უთხრა კოპიონკინს ჩეპურნიმ. — მე კი წავალ და კლავდიუშას მოვძებნი: ფრიად სანდომიანი ქალია.

კოპიონკინმა ტანსაცმელი გაიძრო, იატაკზე დაიფინა, ზედ სანახეეროდ იაშიშელებული წამოწეა, ხოლო განუშორებელი იარაღი გვერდით დაიხვავა. "ენგურში თუმცა თბილოდა და ამხანაგობის სურნელი ტრიალებდა, მაგრამ ალბათ დაქანცულობის გამო, კოპიონკინს მაინც სევდა მოეძალა და გულმა სადღაც შორს წასასულელად გაუწია. ჩელ გურში ჯერჯერობით ვერ შეამჩნია აშკარა, თვალსაჩინო კომუნიზმი — გულის ამაჩუყებელი, მაგრამ მტკიცე და ზნეობრიობის დამამკვიდრებელი სილამაზე ბუნების წიაღში, სადაც ხელახლა იშვებოდა შეორე პატარა რონა — ექსემბურგი, ანდა მეცნიერულად მკედრეთით აღდგებოდა პირველი, გერმანიის ბურჟუაზიულ მიწაზე დაღუპული როზა. კოპიონკინი ჩეპურნის უკვე შევკითხა, ჩევენგურში რა უნდა ვაკეთოო? ჩეპურნიმ უპასუხა: არაფერი არ უნდა აკეთო, აქ არც რაიმე საზრუნავი გაგვაჩნია და არც არაფერს ესაქმიანობთ, შენთვის შინაგანად უნდა იარსებო! ჩევენგურში ცხოვრება საამურია. ჩვენ მზეს საუკუნო შრომა დავაკისრეთ, ხოლო საზოგადოება სამუდამოდ დავშალეთო!

კოპიონკინი გრძნობღა, რომ თავად ჩეპურნიზე უჭკუო იყო, და სიტყვის შეუბრუნებლად დუმდა. კიდევ უფრო ადრე, გზაში, ჩეპურნის მოკრძალებით ჰკითხა, როზა ლუქსემბურგი თქვენთან რომ ყოფილიყო, რა საქმიანობაზე დადგებოდაო? ჩეპურნის ამ შეკითხვაზე რაიმე განსაკუთრებული პასუხი არ გაუცია, მხოლოდ ეს უთხრა: აი, ჩევენგურში მივალთ და ჩვენს პროკოფის ჰკითხე — იმას შეუძლია, ყველაფერი ნათლად გამოთქვას, მე კი მას მხოლოდ სახელმძღვანელოდ რევოლუციურ წინათგრძნობას ვაძლევ! ხომ არ გეგონა, რომ ჩემი სიტყვებით გელაპარაკებოდი? არა, ყველაფერი პროკოფიმ მასწავლაო!

პიუსიამ, როგორც იქნა კარტოფილი წყლით შეწვა და ორ მძინარე პობეტიალეს გაღვიძება დაუწყო. კოპიონკინიც წამოდგა, რომ ცოტა თვითონაც შეგჭაშა, რათა კუჭამოვსებულს ჭამის მერე სწრაფად დაეძინა და გულიდან სევდა გადაჰყროდა.

-მართალია, რომ ჩევენგურში ხალხი კარგად ცხოვრომშე — ეკეთხა მან

პიუსიას.

−ბედს არაკინ უჩივის! — აუჩქარებლად უპასუხა მან.

- აქ სოციალიზმი სად არის?

— შენ უცხო თვალით უკეთ დაინახავ, — უხალისოდ უპასუხა პიუსიამ. — ჩეპურნი გვეუბნება, თქვენ თვალი მიჩვეული გაქვთ და ვერც თავისუფლებას ხედავთ და ვერც კეთილდღეობასო — ჩვენ ხომ აქაურები გართ, ორი წელია, აქ ვცხოვრობთ.

აღრე აქ ვინ ცხოვრობდა?

— აღრე ბურჟუები ცხოვრობდნენ. იმათთვის მე და ჩეპურნიმ მეორედ მოსვლა მოვაწყვეთ.

– ახლა ხომ მეცნიერებაა. განა ეს შესაძლებელია?

– ვითომ არა?

– ასე არა, ღალაგებით მითხარი!

 მე, რა, შენი მთხრობელი გარ? უბრალოდ, უცაბედი შემთხვევა იყო, კომისიის განკარგულებით.

საგანგებო კომისიისა?

მაშ რა.

პო, — ბუნდოვნად მიხვდა კოპიონკინი. — ეგ საუსებით სწორია.

ეზოში, წნულ ღობეზე მიბმული პროლეტარული ძალა გარს შემოხვეულ ხალხს უცქეროდა და ხმადაბლა, ბრაზიანად ხეიხვინებდა. ბევრს უნდოდა, უცხო, ძლიერი ცხენი დაემორჩილებინა, ზურგზე შეხტომოდა და ჩევენგურის ირგვლივ, სამიჯნო გზაზე ეჭენებინა. მაგრამ პროლეტარული ძალა ამის მსურველებს კბილებით, დრუნჩითა და წიხლებით ბრაზიანად იცილებდა.

– შენ ხომ ახლა სახალხო პირუტყვი ხარ! – დაყვავებით ცდილობდა ცხენის

დაყოლიებას გამხდარი ჩევენგურელი. – აბა, რას ბობოქრობ?

კოპიონკინმა თავისი ცხენის ნაღვლიანი ხმა გაიგონა ღა მის ღასახედად გავიღა.
– ჩამოშორდით, — უთხრა მან ცხენის ირგვლივ თავმოყრილ ხალხს. — თვალები რას ღაგიჭყეტიათ, ვერ ამჩნევთ, რომ ცხენსაც თავისი გული აქეს?

— კამჩნევთ, — თავღაჯერებულად უპასუხა ერთმა ჩევენგურელმა. ჩვენ

ამხანაგურად ვცხოვრობთ, ხოლო შენი ცხენი ბურჟუა ბრძანდება.

კოპიონკინმა იქ მყოფ ჩაგრულთა მიმართ პატივისცემა დაივიწყა და ცხენის პროლეტარული ღირსება დაიცვა.

–მიჰქარავ, შე მაწანწალა, ჩემი ცხენით რევოლუციამ ხუთ წელიწადს იარა,

ხოლო შენ რევოლუციას თავად აზიხარ ზურგზე.

კოპიონკინმა წყენა მთლად კეღარ გამოთქვა — ბუნდოვნად გრძნობდა, რომ ეს ადამიანები მასზე ბეურად უფრო ჭკეიანები იყენენ, მაგრამ ამდაგვარი სხვისი ჭკუა მარტოობის შეგრძნებას უღვივებდა. მერე დვანოვი გაახსენდა, ვინც ქონებაზე და სარგებლიანობაზე უწინარეს ცხოვრების აღვსებას ესწრაფოდა, — და იგი მოენატრა.

ლურჯი ჰაერი ჩევენგურს კაეშანივით ჩამოსწოლოდა, ხოლო მეგობრამდე შორი

გზა იღო, რაც ცხენის ძალას აღემატებოდა.

სევღით, ეჭეითა და მშფოთვარე მრისხანებით გულგავსებულმა კოპიონკინმა გაღაწყვიტა, ჩევენგურში რევოლუცია ახლავე, ცხელ გულზე შეემოწმებინა. "ბანდიტიზმის რეზერეი იქნებ აქ იმყოფება? — ეჭვიანად გაიფიქრა კოპიონკინმა. ეხლა ვაჩვენებ ამათ, კომუნიზმი როგორია, ამ სოროებში მოკალათებულ ქვეწარმავლებს!"

კოპიონკინის ცხენი სასწრაფო საბრძოლო საქმიანობისთვის ნიადაგ მზაღ იყო და თავისი ფართო ამხანაგური ზურგი პატრონს დაგროვილ ძალთა მგზნებარებით

შეაგება.

— წინ გამიძებ სირბილით, მაჩვენე, საბჭო სად არის! — მუქარით მიშართა კოპიონკინმა ქუჩაში მიმავალ ვიღაც კაცს. იგი თავისი მდგომარეობის განმარტებას შეეცადა, მაგრამ კოპიონკინმა ხმალი იშიშვლა და კაცი პროლეტერელ ძალას გვერდზე სირბილით აადევნა. მეგზური ზოგჯერ პირს შემოაბრუნებდა და დამდურებით ყვიროდა, ჩევენგურში ადამიანი არც შრომობს და არც დარბის, ყოველგვარი გადასახადი და ბეგარა მზეს აკისრიათ.

"შესაძლოა, აქ მხოლოდ გამოსაჯანმრთელებელთა რაზმიდან შვებულებაში გაშვებულნი ცხოვრობენ? — მღუმარედ იჭვნეულობდა კოპიონკინი, — ანდა მეფის

დროინდელ ომში ამ ალაგას ლაზარეთები იყო!.."

— ნუთუ მზემ ცხენის წინ უნდა ირბინოს, ხოლო შენ მხართეძოზე იყო წამოგორებული? — ჰკითხა კოპიონკინმა სირბილით მიმაეალს.

ჩევენგურელი უზანგს ჩაეჭიდა, რათა გახშირებული სუნთქვა ჩაეწყნარებინა და

უპასუხა:

— ჩვენთან, ამხანაგო, აღამიანი მოსეენებულია: მხოლოდ ბურჟუები ჩქარობდნენ, გამოძღომასა და სხვის ჩაგვრას ესწრაფოდნენ. ხოლო ჩვენ ეჭამთ და გმეგობრობთ... აგერ შენი საბჭო.

კოპიონკინმა სასაფლაოს ჭიშკრის ზემოთ ღაჭედებული უზარმაზარი

ჟოლოსფერი აბრა ნელა წაიკითხა:

"ჩევენგურის გათავისუფლებული რაიონის

ხოციალური კაცობრიობის საბჭო"."

თავად საბჭო კი ეკლესიაში იყო მოთავსებული. კოპიონკინი სასაფლაოს ბილიკს გაუყვა და ტამრის კარიბჭეს მიაღგა.

"მოვედით ჩემდა ყოველნი მაშურალნი და ტვირთმძიმენი,

და მე განგისუენო თქვენ".

რკალად ეწერა ეკლესიაში შესასვლელის ზემოთ და ეს სიტყვები კოპიონკინს

გულს მოეფონა, თუმცა ახსოვდა, ვისი ლოზუნგიც იყო.

"სად იქნება ჩემი განსასვენებელი? — გაიფიქრა მან და საკუთარ გულში დაქანცულობა იხილა. — არა, აღამიანებს შენ განსვენებას ვერასოდეს მოუპოვებ: შენ ხომ კლასი კი არა, პიროვნება ხარ. ამჟამად ესერი იქნებოდი და მე ბოლოს

მოგიღებდი".

პროლეტარულმა ძალამ გრილ ტამარში თავაღერებულმა შეაბიჯა და ეკლესიაში შესულ მხედარს ისეთი გაოცება დაეუფლა, თითქოს ბავშეობა დაბრუნებოდა და მშობლიურ მხარეში ბებიასეულ საკუჭნაოში აღმოჩენილიყო. კოპიონკინს ადრეც შეხვედრია თავისი ბავშვობისდროინდელი მიკიწყებული ადგილები იმ მაზრებში, სადაც უცხოვრია, უხეტიალია და უბრძოლია. ოდესღაც თავის სოფელში ასეთსავე ეკლესიაში ლოცულობდა, მაგრამ ეკლესიიდან შინ — დედის სიახლოვესა და ბიმკუდროვეში ბრუნდებოდა; არც ეკლესიები, არც იმ ფრინეელთა ხმიანობა, რომელნიც მისი ბავშვობასას ფრთხიალებდნენ და ახლა ცოცხალნი ადარ იყვნენ, არც შემზარავი ბერიკაცები, ზაფხულობით იღუმალი კიევისკენ რომ მიეხეტებოდნენ, — შესაძლოა, ეს კი არ იყო ბავშვობა, არამედ ის მღელვარება ბავშვისა, ვისაც დედა ცოცხალი ჰყავს და გრძნობს, რომ ზაფხულის ჰაერს დედამისის კალთის სურნელი უდის; იმ აღმავალ ჟამს ყველა მოხუცი ნამდვილად უცნაურია, იმიტომ რომ მათ დედები გარდაცვლილი ჰყავთ, მაგრამ ცხოვრობენ და არ ტირიან.

იმჟამად, როცა კოპიონკინი ეკლესიაში შევიდა, რევოლუცია რწმენაზე უფრო

ღატაკი იქო და წითელი მანუფაქტურით ხატების ღაფარეა არ შეეძლო: გუმბათს ქვემოთ ღაზატული ღმერთი საბაოთი დაუფარავად ჩამოსცქეროდა ამბიონს, სადაც რეგკომის სხდომები ტარდებოდა. ახლა ამბიონზე მდგარ ხახზასა წითელ მაგიდას სამნი უსზღნუნ: ჩევენგურის მაზრის აღმასრულებელი კომიტეტის თავმჯდომარე ჩეპურნი, ახალგაზრდა კაცი და ერთი ქალი, მხიარული, ყურადღებიანი სახე რომ ჰქონდა, თითქოს მომავალი დროის კომუნისტი ყოფილიყო. ახალგაზრდა კაცს მაგიდაზე ევტუშევსკის ამოცანათა კრებული ედო დასამოწმებლად და ჩეპურნის უმტკიცებდა, მზის ძალები ყველასთვის ნამდვილად იკმარებს, მზე დედამიწაზე თორმეტჯერ დიდიაო.

– პროგოფი, შენ ნუ ფიქრობ – მე ვიფიქრებ, შენ მხოლოდ ჩამოაყალიბე! –

მითითებას პმლევდა ჩეპურნი.

— ამხანაგო ჩეპურნი, თაეაღ იგრძენი: აღამიანი რატომ უნღა გაინძრეს, როცა ეს მეცნიერული არ არის? — შეუჩერებლად უხსნიდა ახალგაზრდა კაცი. — ყველა აღამიანს თავი რომ მოუყარო, რათა ღარტყმა ერთად მოახდინონ — ისინიც კი მზის ძალის პირისპირ ისევე იქნებიან, როგორც ერთპიროვნული გლეხია კომუნა-არტელთან შედარებით! გეუბნები, უსარგებლო საქმეა!

ჩეპურნიმ აზრის მოსაკრებად თვალები ღახუჭა.

— რაღაცას სწორაღ ამბობ, რაღაცას კი ბოღავ! შენ საკურთხეველში კლავდიუშას უალერსე, ხოლო მე წინათგრძნობით მივხვდები, ეს ასე არის თუ არა!

კოპიონკინმა ცხენს მძიმე ნაბიჯი შეაჩერებინა და იქ მყოფთ თავისი განზრახვა განუცხადა: მთელი ჩევენგური მოუთმენლად და დაუყოვნებლივ უნდა გავჩზრიკო, სადმე ფარული კონტრრევოლუციური კერა ხომ არ არისო.

— აქ ძალიან ბრძენები ხართ, — დაასრულა კოპიონკინმა. — ხოლო ჭკუას

წყნარი კაცის დასაჩაგრავად ეშმაკობა ყოველთვის გააჩნია.

ახალგაზრდა კაცი კოპიონკინმა უმალ მტაცებლად მიიჩნია. მას გაუმჭვირვალი შავი თვალები ჰქონდა, სახეზე ნაცადი, ეკონომიური ჭკუა ეხატებოდა, მოშურნე, გეშის ამღები, უსირცხვო ცხეირი წამოზრდოდა, - პატიოსან კომუნისტებს ქალამანივით გაბრტყელებული ცხვირი, მიმნდობლობისგან განაცრისფერებული და უფრო ნათესაური თვალები აქვთ.

ყმაწვილო, შენ გაიძვერა ხარ! - სამართალი განაწესა კოპიონკინმა. — საბუთი

მიჩვენე!

 ინებეთ, ამხანაგო! - კეთილმოსურნედ დაჰყვა კოპიონკინის ნებას ახალგაზრდა კაცი.

კოპიონკინმა წიგნაკები და ქაღალდები გამოართვა, სადაც ჩაწერილი იყო: პროკოფი დვანოვი, პარტიის წევრი ჩვიდმეტი წლის აგვისტოდან.

— საშას იცნობ? — ჰკითხა ახალგაზრდა კაცს კოპიონკინმა და, რადგან იგი მისი მეგობრის მოგვარე იყო, გულის დამამძიმებელი იერის ქონა დროებით შეუნდო.

– პატარაობისას ვიცნობღი, – ჭარბი ჭკუის გამომხატველი ღიმილით უპასუხა

ახალგაზრდა კაცმა.

 მაშინ ჩეპურნიმ ცარიელი ბლანკი მომცეს — საჭიროა, რომ საშა გამოვიძაზოთ. აქ ჭკუაზე ჭკუის დაკვესებაა საჭირო, რათა კომუნიზმის ნაპერწკლები დაიფრქვეს...

ამხანაგო, ჩვენთან ფოსტა გაუქმებულია,
 განუმარტა კოპიონკინს ჩეპურნიმ.
 ხალხი ერთად თავმოყრილი ცხოვრობს, ყველანი ერთმანეთს პირაღად ხედავენ — მითხარი, გეთაყვა, ფოსტა რაღად უნდათ? აქ, ძმობილო, პროლეტარები უკვე

მჭიდროდ შეკავშირებულნი არიან!

კოპიონკინი ფოსტის გამო დიდ სინანულს არ მისცემია, იმიტომ რომ თავის სიცოცხლეში წერილი ორჯერ ჰქონდა მიღებული, ხოლო თვითონ მხოლოდ ერთხელ გაგზავნა, როცა იმპერიალისტურ ფრონტზე ცოლის სიკვდილის ამბავი შეიტყო და მიცვალებული ნათესავებთან გაგზავნილი წერილით შორიდან უნდა

დაეტირებინა.

გუბერნიაში ფეხით ვერავინ ვერ წავა? — ჰკითხა ჩეპურნის კოპიონკინმა.

– ასეთი მოსიარულე გეყავს, – გაახსენდა ჩეპურნის.

– ვინ არის, ჩეპურნი? – გამოცოცხლდა ორივე ჩევენგურელის საყვარელი, მართლაც თვალგულმისასელელი ქალი: კოპიონკინმა ისიც კი იგრძნო, ტებუკი რომ ყოფილიყო, ასეთ ქალს მოეხვეოდა და დიდხანს ჩახუტებული ეყოლებოდა. ამ ქალისგან წყნარი და მაგრილებელი სიმშეიდე მოედინებოდა.

— ვინა და მიშკა ლუი! გაახსენა ქალს ჩეპურნიმ. — თვალე სულ გზისკენ უჭირავს! შენ გუბერნიაში გაგზავნი, ის კი მოსკოვში ანდა ხარგოვში ამოგრფს თავს, ჰოდა, უკან მაშინ დაბრუნდება, როცა წელიწადის დრო გახრულდება – ან

ყვავილები აღმოცენდება, ან თოვლს დაღებს...

– მე უფრო მოკლეებზე ეატარებ, ისეთ დავალებას მივცემ, – თქვა კოპიონკინმა.

 წავიდეს, — ნება დართო ჩეპურნიმ. — მისთვის გზა ჯაფა კი არ არის, მხოლოდ ცხოვრების განეითარებაა!

ჩეპურნი, — მიმართა მას ქალმა. — ლუის ფქვილი მიეცი გადასაცვლელად,

მოსახეეეს მომიტანს.

მიუცემთ, კლავდია პარფენოვნა, აუცილებლად მივცემთ, მომენტს გამოეიყენებთ, — დაამშვიდა ქალი პროკოფიმ.

კოპიონკინმა ღვანოვს წერილი ბეჭლური ახოებით მისწერა:

"ძვირფასო ამჩანაგო და მეგობარო საშა! ამ ქალაქში კომუნიზმია და პირუკუ, საჭიროა, რომ სასწრაფოდ ჩამოხვიდე ადგილზე. აქ მხოლოდ ზაფხულის მზე მუშაობს, ხოლო აღამიანები მარტო უსიყვარულოდ მეგობრობენ, ეს კია, ღეღაკაცები მოსახვევის გამოძალვას ცღილობენ, თუმცა სასიამოვნონი არიან, რითაც ცხადად ზიანი მოაქვთ. შენი ძმა თუ ნათესავი მე ახლოდან არ მესიმპათიურება, მაგრამ ისე ვცხოვრობ, როგორც დუბიექტი, რატომღაც მარტო ჩემს თავზე ეფიქრობ, იმიტომ რომ პატივს დიღად არ მცემენ. აქ არაფერი არა ხდება — ამბობენ, ეს მეცნიერება და ისტორია არისო, ცნობილი კი არ არის. რევოლუც. პატიეისცემით კოპიონკინი. ჩამოდი საერთო იღეურობის გულისთვის".

– სულ რაღაც ფიქრები მიტრიალებს, რაღაც მეჩვენება და მგონია, – ჩემს გულგონებას გასაჭირი აღგას! — გაწამებით ამბობდა ჩეპურნი ჩაქუფრულ ტაძარში. ჩვენ კომუნიზმი ან მოგვარებული გვაქვს ან არა! იქნებ ამხანაგ ლენინთან წავსულიყავი, რომ იმას პირადად ჩემთვის მთელი სიმართლე ჩამოეყალიბებინა!

 ურიგო არ იქნებოდა, ამხანაგო ჩეპურნი! — დაუღასტურა პროკოფიმ. ამჩანაგი ლენინი ლოზუნგს მოგცემს, შენ გამოართმევ და ჩამოიტან. თორემ ასე ყოფნა შეუძლებელია: მარტო ჩემი თავი ფიქრისთვის არ იკმარებს: ავანგარდიც იქანცება! თანაც, ამას გარღა, უპირატესობანი არ მერგება!

ჩემს გულს ანგარიშში აღარ აგღებ? სიმართლე მითხარი! — განაწყენდა

ჩეპურნი.

პროკოფი, როგორც ჩანს, თავისი გონების ძალას აფასებდა და საიმეღო

სიმშეიღეს არ კარგავღა.

- ამხანაგო ჩეპურნი, გრძნობა მასობრივი სტიქიაა, ხოლო აზრი — ორგანიზაცია. თეითონ ამხანაგი ლენინი ამბობდა, რომ ორგანიზაციას ყველაფერზე მაღლა უნდა გაყენებდეთ...

— შენ აზროვნებ, ხოლო მე ვიტანჯები — რა უფრო უარესია?

— ამხანაგო ჩეპურნი, მოსკოვში მეც გამოგყვები, — განაცხადა ქალმა, — ცენტრი

არასოღეს მინახავს — ამბობენ, საკვირველი რამეაო!

—რაღა გიჭირთ! — შესმახა კოპიონკინმა. — ჩეპურნი, ეს ქალი პირდაპირ ლენინთან მიიყვანე და უთხარი, ამხანაგო ლენინო, აჰა, კომუნიზმისთვის მთლად გამზადებული ქალი მოგგვარე-თქო! ვიგინდარები ხართ ნამღვილი!

— რაო? — გაფაციცდა ჩეპურნი. — შენა გგონია, ჩვენ საქმე ისე ვერა გვაქვს?

— ღიახ, ეერა გაქვთ!

— მაშ რა უნღა ვქნათ, ამზანაგო კოპიონკინო? მე გრძნობები უკვე მომექანცა.

განა შე კი ვიცი? ჩემი ხელობა მტრული მალების მოსპობაა. მთლიანად როცა

მოგსპობ, მაშინ, რაც საჭიროა, ყველაფერი თავისით მოგვარდება.

პროკოფი თამბაქოს ეწეოდა და კოპიონკინისთვის სიტყვა ერთხელაც არ შეუწყვეტინებია, იმას ფიქრობდა, ეს არაორგანიზებული შეიარალებული ძალა რევოლუციისთვის მომარჯვებული როგორ გავხადოო.

— კლავდია პარფენოვნა, წამოდი, გავიაროთ და ცოტა ჟავი ქეგიქციოთ, ძალზე ზრდილობიანად შესთავაზა ქალს პროკოფიმ. — თორემ ღასუსტდებეთ!

როცა ეს წყვილი კარიბჭეს გასცდა, კოპიონკინმა ჩეპურნის იმათკენ მიუთითა:

ბურჟუაზიაა — მხეღველობაში იქონიე!

მაროლა?

- 703332C3c!

— მაშ ახლა რაღა ვქნათ, სად გადავიკარგოთ? თუ ესენი ჩვვენგურს გამოვაკლოთ?

— აბა, პანიკას ნუ წაუშვერ ქედს! კომუნიზმი იღეას მოაცილე და შენს სხეულში შეიარაღებული ხელით შეუშვი! აი, საშა დვანოვი ჩამოვა და ის გაჩვენებთ, რა როგორ უნდა!

—ალბათ ჭკვიანი კაცია, არა? — თქვა შემკრთალმა ჩეპურნიმ.

— იმის თავში, ამხანაგო, სისხლი აზროვნებს, შენი პროკოფის თავში კი ძვალი, ამაყად და მკაფიოდ განმარტა კოპიონკინმა. — ახლა მაინც გასაგებია?..

აჰა ბლანკი – ამხანაგი ლუი გზას გაუყენე.

ჩეპურნი გონების დაძაბულობისგან ვერაფრის მოფიქრებას ვერ ახერხებდა — მარტოოდენ მივიწყებული, უსარგებლო ამბები ახსენდებოდა, რაც ჭეშმარიტების არავითარ შეგრძნებას არ იძლეოდა. მის გონებას ხან ტყეში ნაგები პოლონური ეკლესიები წარმოესახებოდა, რომლებთანაც მეფისდროინდელ ომში მარშით ჩაევლო, ზანაც თვალწინ დაუდგებოდა თხრილთან მჯდარი ობოლი გოგო, ანგელოზას რომ ჭამდა. მაგრამ ეს გოგონა, ჩეპურნის სულს უსარგებლოდ რომ შემოენახა, როდის ჰყავდა ნანახი, ვეღარასოდეს გაიხსენებდა. ცოცხალი იყო თუ არა, ამის თქმასაც ვერ შეძლებდა; შესაძლოა, ის გოგონა კლავდიუშა გახლდათ — მაშინ მართლაც ფრიად მშეენიერი ყოფილა და მასთან განშორება სევდას მოჰ-გვრიდა.

– რა სნეულივით იყურები? – ჰკითხა ჩეპურნის კოპიონკინმა.

ისე, ამხანაგო კოპიონკინო, — ნაღვლიანად წარმოთქვა ქანცმთლეულმა

ჩეპურნიმ. – ჩემს არსებაში ცხოერება ღრუბლებივით მიეღინება!

— კი არ უნღა მიეღინებოდეს, უნღა მიიგრაგნებოდეს, — გამჩნევ, ამიტომაცაა,
 შეუძლოდ რომ ხარ, — თანაგრძნობით უსაყვედურა მას კოპიონკინმა, — აქაურობას მოვცილდეთ, სუფთა ჰაერზე გავიდეთ: აქ სირისტიანი ღმერთის რაღაცნაირი სუნი ღგას.

— გავიღეთ, შენი ცხენი გამოიყვანე, — შვებით ამოისუნთქა იაპონელმა. — სუუთა

ჰაერზე მეტი ძალ-ღონე მომეცემა.

გარეთ როცა გავიღნენ, კოპიონკინმა იაპონელს ტაძარ-რევკომზე წარწერა აჩვენა: "მოვეღით ჩემღა ყოველნი მაშურალნი".

საბჭოურად გადააკეთე!

— ფრაზის მომგონებელი არავინ არის, ამხანაგო კოპიონკინო.

– პროკოფის დაავალე!

— არც ისე განსწავლულია — გერ დაძლეგს; ქვემდებარე იცის, ზმნა გადაგიწყებული აქგს. შენს ღვანოგს მდიგნად აგიყვან, ზოლო პროკოფიშ თავისუფლად იკუნტრუშოს... მითხარი, გეთაყვა, ეს ფრაზა რატომ არ მოგწონს? მთლიანად ხომ კაპიტალიზმის წინააღმდეგ არის მიმართული... კოპიონკინი საშინლად მოიღუშა.

— შენა გგონია, ღმერთი მთელ მასებს ერთპიროვნულად დაამშვიდებს? ეს ბურჟუაზიული მიღგომაა, ამხანაგო ჩეპურნი, რევოლუციური მასა თავაღვე

ღამშეიდღება, როცა აღხდგება!

ჩეპურნი ჩევენგურს გასცქეროდა, სადაც მისი იდეა იყო დამკვიდრებული. წყნარი საღამო დგებოდა, ჩეპურნის სულიერ იჭვნეულობას, იმ წინათგრძნობან რომ ჰგავდა, რომელსაც აზრის მეშვეობით გამოფიტკისა და დამშვიდების უნარი არ შესწევს. ჩეპურნიმ არ იცოდა, რომ საყოველთაო ჭეშმარიტება ფა ცხევწლბის აზრი არსებობდა — ძალზე ბევრი ადამიანი ჰყავდა ნანახი, სხვადასხეანურნის ენძმ იყვნენ და ერთი კანონის მიმდევარნი ვერ იქნებოდნენ. პროკოფიმ ჩეპურნის ოდესღაც მესთავაზა, ჩევენგურში მეცნიერება და განათლება შემოვიღოთო, მაგრამ ჩეპურნიმ ამგვარი ცდების ჩატარების ყოველგვარი იმედი გადაუწურა. " რას ამბობ, — უთხრა პროკოფის, — ნუთუ არ იცი, მეცნიერება როგორია? ის ხომ მთელ ბურჟუაზიას პირს უკანვე აქნევინებს. ყოველი კაპიტალისტი მეცნიერად იქცევა, ორგანიზმებს ფხვნილით დაამარილებს, ხოლო შენ იმათ ანგარიშს უნდა უწევდე! ამას გარდა, მეცნიერება მხოლოდ ვითარდება, რითი დასრულდება — ეს კი არავინ უწყის".

ჩეპურნი ფრონტებზე ძალიან ავაღმყოფობდა და მედიცინა ზეპირად შეისწავლა, ხოლო როცა გამოჯანმრთელდა, მაშინათვე ასეულის ფერშლობაზე გამოცდა

ჩააბარა, მაგრამ ექიმები გონებრივ ექსპლუატატორებად მიაჩნდა.

— რა გგონია? — ჰკითხა კოპიონკინს. — შენი ღვანოვი ჩვენთან მეცნიერებას ზომ არ შემოიღებს?

— ამაზე ჩემთვის არაფერი უთქვამს: მისი საქმე მხოლოდ კომუნიზმია.

- თორემ მეშინია, — აღიარა ჩეპურნიმ, თან რაღაცის მოფიქრებას ცდილობდა, მაგრამ დროულად გაახსენდა, რომ მისი ეჭვი მეცნიერების თაობაზე პროშკამ ზუსტად ჩამოაყალიბა. — პროკოფიმ ჩემი ხელმძღვანელობით ფორმულირება მოახდინა, რომ ჭკუაც ისეთივე ქონებაა, როგორც სახლი; მაშასადამე, უმეცრებსა და დაუძლურებულებს ღაჩაგრავს...

— შენც აღექი და ბრიყვები შეაიარაღე, — გამოსავალს მიაგნო კოპიონკინმა. აბა, მაშინ გაუბეღოს ჭკვიანმა ფხვნილით ახლოს გაკარება! აი, მე, რა გგონია, ვინა

ვარ? მეც, ძმობილო, ბრიყვი ვარ, მაგრამ სავსებით თავისუფლად ეცხოვრობ.

ჩევენგურის ქუჩებში ჩალხი მიმოღიოღა. ზოგიერთნი დღეს სახლების გადააღგილებით იყვნენ გართულნი, ზოგიერთებს კი ბაღები ერთი ალაგიდან მეორეზე ხელიხელ გადაჰქონდათ. მერე დასასეენებლად მიდიოდნენ, რათა ამ დღეს მორჩენილი დრო ამჩანაგებს შორის მუსაიფში გაეტარებინათ. ხვალ შრომა და საქმიანობა აღარ ღასჭირდებოდათ, რაღგან ჩევენგურში ყველასა ღა თვითეულის ნაცვლად მხოლოდ და მხოლოდ მზე მუშაობდა, ამ ქალაქში მსოფლიო პროლეტარად რომ იყო გამოცხადებული. ხალხის საქმიანობა კი აუცილებელი არ გახლდათ, – ჩეპურნის შეგულიანებულმა პროკოფიმ შრომას საგანგებო განმარტება მისცა: შრომა ერთხელ და სამუდამოდ გამოცხადებულ იქნა სიხარბის გადმონაშთად და ექსპლოატაციურ-ცხოველურ ავხორცობად, იმიტომ რომ შრომა ხელს უწყობს ქონების წარმოშობას, ქონება კი ჩაგვრას წარმოქმნის; ხოლო თეით მზე ყოველი აღამიანის არსებობისთვის სრულიაღ საკმაო ნორმალურ ულუფას გაიღებს და ხალხის განზრახ შრომით ამ ულუფის ყოველგვარი ზრდა კლასობრივი ომის კოცონს უფრო მეტად აღაგზნებს, ვინაიდან ზედმეტი მავნე საგნები იქმნება. თუმცაღა, ჩევენგურში ხალხი ყოველ შაბათს შრომობღა, რამაც კოპიონკინი განაცვიფრა, რაღგან მზის სისტემა ჩევენგურის ცხოვრებისა ცოტათი ამოცნობილი ჰქონდა.

— რაო, პროკოფი შენი ამომცნობი ხომ არ არის? — ღაინტერესდა კოპიონკინი,

<sup>—</sup> ეს შრომა კი არა, შაბათობებია! — განუმარტა მას ჩეპურნიმ. — პროკოფი ამის თაობაზე სწორად მიმიხვდა და დიადი ფრაზა მომცა.

რაღგან მის მიმართ უნდობლობას გრძნობდა.

— ოჰ, არა — ეს ისე: თავისი ვიწრო აზროვნებით ჩემს დიად გრძნობებს ასუსტებს. მაგრამ ენაწყლიანი ყმაწვილია, უმაგისოდ დამუნჯებული ვიქნებოლა და ეს გამაწამებდა... შაბათობებზე კი არავითარი ქონების წარმოქმნა არ ზლება, — განა ამის ნებას ვინმეს მივცემ? უბრალოდ, წვრილბურჟუაზიული შემკვიდრეობის ნებაყოფლობითი მოსპობა თავისთავად მიმდინარეობს. აქ მჩაგვრელებე, გნა საიდან იქნება, გეთაყვა!

– არ იქნება, – გულწრფელად დაეთანხმა კოპიონკინი.

ჩეპურნი და კოპიონკინი შუა ქუჩაში გამოთრეულ ფარდულში შევიდნენ და გადაწყვიტეს, ღამე იქ გაეთიათ.

— ჯობდა, შენს კლავდიუშასთან წასულიყავი, — ურჩია ჩეპურნის კოპიონკინმა.

ქალს გული არ უნდა ატკინო!

 — კლავღიუშა პროკოფიმ უცნობ აღგილას წაიყვანა: ღაე, გაიზაროს — ჩვენ ყველანი ერთნაირი პროლეტარები ვართ. პროკოფიმ განმიმარტა, რომ მე იმაზე უკეთესი არა ვარ.

— შენ თვითონ არა თქვი, დიადი გრძნობები მაქვსო? ასეთი კაცის გამო კი ქალი

უფრო გაეწამება.

ჩეპურნი საგონებელში ჩავარდა, ეს მართლაც ასეაო! მაგრამ გული უწუხდა და დღეს ფიქრი შეეძლო.

— ამხანაგო კოპიონკინო, ის ღიაღი გრძნობა ახალგაზრდულ აღგილებს კი არა, მკერდსა მტკენს.

— ჰო-ო, — თქვა კოპიონკინმა, — მაშინ ჩემს გვერდით მოისვენე: გული მეც

მაწუხებს!

პროლეტარულმა ძალამ ბალახის ჭამა მოათავა, კოპიონკინმა ქალაქის მოედანზე რომ მოუთიბა, და მუაღამისას თვითონაც გარდულის იატაკზე დაწვა. ცხენს ისე ეძინა, როგორც ზოგიერთ ბავშვსა სჩვევია — თვალები სანახევროდ გახელილი ჰქონდა და ძილშიაც კოპიონკინს თვინიერად უცქეროდა, რომელსაც ახლა ცნობიერების ნიშანწყალი აღარ ეტყობოდა და თავდავიწყების სევდიანი, ქუფრი გრძნობით გათანგული მხოლოდ კვნესოდა.

სიბნელით მოცული ველის ღამეულ დრო-ჟამში ჩევენგურის კომუნიზმი უმწეოდ შთენილიყო, რადგან შინაგანი ცხოვრებისგან ღაქანცული ადამიანები ძილის მეშვეობით დაღლილობას იქარვებდნენ და თავიანთი მრწამსი დროებით

გადავიწყებული ჰქონდათ.

(გაგრძელება შემდეგ ნომერში)

The transfer of the second

# modulos n

თარგმნა 530156ROP ბშრბმნ0მმშ.



Chamical.

the say down back

#### 636 09C028DE8

მთელი სამყარო ერთ ენაზე მოთქვამს და ტირის, მთელი სამყარო ერთ ენაზე იცინის მხოლოდ. მშობელ ენაზე შენ საკუთარ ტკივილებს შველი და სიზარული სიმლერებად ამოფრინდება.

მშობელ ენაზე ღედის გამო დარდიანდები, დეინოც ფრთებს გასხამს, სუფრაც უფრო ხელგაშლილია. თვითონ იცინი მხოლოდ იმ ერთ მშობელ ენაზე, მხოლოდ და მხოლოდ ამ ენაზე იკავებ ცრემლებს.

როცა ვერ შეძლებ
ვეღარც ტირილს და ვეღარც სიცილს
როცა ალერსი და სიმღერა
არ შეგეძლება,
შენსავ მიწასთან,
შენსავ ცასთან, საკუთარ თავთან
შენ დაღუმდები
და მაშინაც — მშობელ ენაზე.

# 10960

ქალი. ბაგენი.. სიელვარე ცისკრის ეარსკვლავის.

თმები კი მოკლე ჰოეტების სიცოცხლესავით. თვალები, როგორც მოხასხასე მწვანე გულები. მუდამ ფეხზე ხარ, ალმოდებულ ცხოგრების მზის ქვეშ. მხოლოდ ლანდიღა, შენი ლანდი ფშვინავს მიწაზე.

მხოლოდ ლანდიღა, უკვდავების ერთი ფოთოლი ამ დეღამიწის დიდ ყრილობაზე.

## 3565 83301301 17F7360105

განა ჩემთვის სულერთია, მოხვალ თუ არ მოხვალ, თუმცა ვუმზერ მზეს და მთვარეს ვხარობ ჩემთან რომ ხარ.

განა ჩემთვის სულერთია, რა ნაღველი მათრობს. ქარიშხლები სულს ერთვიან, მაგრამ ვუსმენ მნათობს.

განა ჩემთვის სულერთია, ხარ თუ არ ხარ ახლოს. ჩემს დუმილში, ერთ დუმილში ცხრა იმედი სახლობს.

#### 見り思いり

ღავბრუნდები ომის გზიდან—
უწინარეს შენთან მოვალ,
ღაებრუნდები კოსმოსიდან—
უწინარეს შენთან მოვალ;
ღამადგამენ მეფის გვირგვინს
უწინარეს შენთან მოვალ;
ჩამაგდებენ ბნელში ფიქრით

უწინარეს შენთან მოვალ;
უცხო ქვეყნის გზებმოვლილა—
უწინარეს შენთან მოვალ,
საფლავიდან წამომდგარი—
უპირველეს შენთან მოგატეს—
რომც გიცოდე, ვერ მოგაგნებ—
უწინარეს შენთან მოვალ.

906

მოგაღექი ღილით კარებს, რომ გამეგო, რას იტჟოღი შენ. საჭმელს სულ არ გაეეკარე, რომ გამეგო, რას იტჟოღი შენ, ღამირეკა უცხო ქალმა, რომ გამეგო, რას იტყოღი შენ. განშორების ღაჰკრა ზარმა, რომ გამეგო, რას იტყოღი შენ. ზღვის სიღრმეში ვყვინთავ სიმწრით, რომ გავიგო, რას, რას იტყვი შენ. ნაპირამდე გასვლაც ვიცი, რომ გავიგო, რას, რას, იტყვი შენ. მე ხესავით მზეზე უშრები, რომ გავიგო, რას, რას იტყვი შენ. შენ იცოცხლე, მე კი ვკვლები, რომ გავიგო, რას, რას იტყვი შენ.

6003

როცა მოგკვღე, ჩავვარდე ამ ღღეში თუ იმ ღღეში მომათავსე მაგ თვალთა უსასრულო სიღრმეში.

მეგობრები საფლავზე მოვლენ თვალებსველები, შენს წინ დაიჩოქებენ ქვითინით და ცრემლებით. მტერმა რომ გაიხაროს, არ ჩამაგდო იმ დღეში, არ დამტოვო ქვის ქვეშ და შავი მიწის სიღრმეში.

მაგ თვალებში ჩამმარზე, მოციმციმე ნათელო, ჩემო ქალო პირველო თანაც უკანასკნელო.

#### താതരെ നാർശ

ტას გერ წაართმეგ
შაშვის გალობას,
ჩემი ბაგეღან სიტყვა "ღედას"
გერ მოაცილებ.
ანარეკლს მზისას
გერ წაშლი წყალზე,
განუყრელი ვართ მარაღ
მე ღა ზატება ღეღის.

გაღარა ღედის როგორც თოელი განთიაღისას ისე თეთრია, მოშიშია თუ გულმაგარი,

ეს სულერთია. იქნებ მოშიშიც თეთრ თოელზედაც უფრო თეთრია.

### Jedensee Jeersese

პოი, როგორ მიფრინავენ ფღეები და წლები! ვცალე მათი შეჩერება, წუთი წამად იქცა. ეჭილება კაკლის ფოთლებს ქარი გამწარებით, წყლებიან და ეცემიან მამისეულ მიწას. ჩემს საფლაგზე, რომ შეწყლება ჩემი გულის ფეთქვა,
ჩემს საფლავზე,
როცა გული
დამშეიდდება—მანზწემ ნშლეს
წააწერეთ, ბიზლი ქის ქის მემმ ფრაზა ერთადერთი;
"აქა
დედა ევდოკიას
განისვენებს ვაჟი".

#### **23201 1032363**

თავი მომაქვს თეთრი თმითა, ჟელსაბამი მე რაღ მინდა.

ნუ, თავშალხაც ნუ მაჩუქებ, ახალგაზრდა არ ვარ უკვე-

ეს ლამაზი შალის კაბაც რაღად მინდა მოხუცს, აბა! მოხღენილი ფეხსაცმელი, მე რად მინდა, სიკედილს ველი.

ეს ხომ შვილო, ყველაფერი არის სარძლოს შესაფერი.

მე რა თავში ვიხლი ახალს, მიწაში ვინ დამინახავს.

#### 130236

სილამაზე გარდასული შენ საიდან გახსოვს, დეღა? ერთი ფოტოც არ შემოგრჩა, არც სარკეში ჩაგიხედავს.

გადაბუგულ შავ მიწაზე დატეხილი ეგდო სარქე, წყალშიაც არ ჩაგიხედავს, სულ სარეცხით იყო სავხე. და შვილების თვალებშიაც თარეშობდა გვალეის ფერფლი. ხილაშაზე გარდასული შენ საიღან გახსოვს, დედი,—

თუ სარკმელიც მომლოდინე იყო მუდამ დანისლული შენთან თვალთა ნაღველისგან შენი სულით, მარტოსულით.

#### a4360000

მასთან—მხენელთან მივლივარ.
გარსკულავებით ნაჭულ ცისთვის
მასთან—მხვნელთან—მიელუარ/
ჩემს ლექსებს რომ მოუსმინოს,
მასთან—მხვნელთან მივლივარ!
... ის ისგენებს, მე გალვიძებ,
თუმცა დიდი რიდი მაქვს.
—შენ იხარე, მხვნელო კაცო,
სიტყვით, საქმით თუ ლოცეით,—
ვამბობ და თან მიწით მოთხვრილ
მძიმე ხელებს კუკოცნი.

#### ძალი

ob ყოფილიყო უნდა ფრინველი, Gend შორიახლო ღმერთთან ეფრინა, მაგრამ უფალმა მისთვის ფრთები არ გაიმეტა. მაშინ მოვიდა მამაკაცი, დიდხანს კოცნიდა, ეფერებოდა მარმარის ფრთებზე, იქ ხადაც უნდა ამოზრდილიყო მსუბუქი ფრთები. ასე აქცია მამაკაცმა ქალი ფრინულად. და შეძლო ქალმა აღმა ფრენა კაცზე უმეტის. მაგრამ სულ მალე მამაკაცის ღაეშვა მხრებზე—

ქალს მიწისაკენ იზიღაეღა ამბორი კაცის, გემო რომლისაც შერჩენოდა პაწაწა ფრთებზე gs Jorgas ლაქა მიწისფერი კაცის სახეზე ღა მკერღი ოღნავ ამობურცული, თაულისფერი და მრგვალი– პურივით. მამაკაცის მხრებს გეღარ მოწვდა მის მერე ქალი ლა მაინც კაცმა ქალის ფრთებით სცადა აფრენა მახთანვე ერთად.

#### በሚቆበራሕሮዎ

946 数5000

ბაეშვობაში

დურბინდი
მისახსოვრეს.
მას მერე
ყველაფერს გაღიღებღი.
ორმოცდაშვიღში
გაღიღებდი ნაშცეცს პურისას,
როგორმე შუაზე რომ გამეყო.
პრუტის ტალღებსაც გაღიღებდი,

მანამდე სანამ არ გამიჩნდა შიში და მრწოლა.

შე კალიდებდი წიგნში ძიებს ულეაშებიანს, და ივსებოდა სახლი მყისვე თავთუსის ფხებით. მერე სიტყვებსაც ვადიღებდი, სანამ ისინი, როგორც ზარები ეკლესიის არ ღარეკავდნენ. ზოგჯერ დუმილსაც ვადიღებდი მანამდე, სანამ ჩალის ღერებში ჯაშუშების მესმოღა სუნთქვა. არ ვიცი როგორ, ჩემმა ბიჭუნამ იმ სათამაშო ღურბინდს მეაგნო. ეს იყო გუშინ, ღღეს კი, ამ ღილბრეშენშლე მე ნამსხვრევებად ვაქციე იგი.

#### 6096968

,思述是 [was could) pak 也 为

Charles and Charles and Charles

CHARLES OF THE PARTY

"მომე თგალები, მომე ტუჩები, მომე ხელები შენი!"

მომცა თვალები საკუთარი ვიხილე თავი,

მომცა ტუჩები საკუთარ თავს ვკოცნი გიჟივით.

მომცა ხელები – საკუთარ თავს ვიხუტებ გულში. მერე თვალებით, მისი თვალებით

ვინც მე მიმიზნებს ჩემს ბავშვს უმიზნებს. რა ღააშავა მან?

ვინც მე მიმიზნებს, დედას უმიზნებს. რა დააშაეა მან?

ვინც მე მიმიზნებს, ჯეარს უმიზნებს მამის საფლაეზე. რა დააშავა მან? გავასხივოსნე. მერე ტუჩებით, მისი ტუჩებით გკოცნე ლოყები.

მერე ხელებით, მისი ხელებით ავიტაცე მამულზე მაღლა.

ღა ვურინავთ მერე ორთავენი საერთო ფრთებით,

რა არის ჩემი ღანაშაული, თუ არაფერი არ მაბაღია ზღგა სიხარულით სავსე გულისა ღა ოფლიანი პერანგის გარდა, სიყვარულით რომ გაჟღენთილია.

ღანარჩენი კი, რაც გარშემოა, ეს— მე კი არა, ჩვენა გართ—ყველა!

#### **6096065 Many apacoa**

—ლამაზო, მითხარ, ლამაზო, რად გენანება ალერსი? —ო, აქვე გაჭრილ აკვანში ჩემს პაწაწინას ძინავს.

omposomo cucumumsns

other enselosion

Malaraba 2 (e)

Angletic and the state of

Firement of the

—ლამაზო, სახლი ღავტოვოთ, წამო ცაცჩვის ქვეშ, ჩრდილში, ძველი ცაცჩვის ქვეშ, გეთაყვა, ბაბუას ჩემსას ძინავს

—ლამაზო, ჯანიც გავარდეს, მინღერად გავიდეთ მაშინ. —მინღერად, აყალო მიწაში ქმარი მარხია ჩემი.

10 m 10 690

moster ; inde

**可用的工程的** 即数数

the first and attended

TO THE PROPERTY.

regional of a superior pro-

Company of the second

are bridle track from a magnification

# modulon m

აზერბაიჯანულიღან

თარგმნა 080რა მამეფლმმა.

תייינים כית איני כנ פוס רית נייי בית ב

the tribes and the consett

the same and

Life Common days from

#### 83360 F237360F 3030

მთვარე ხუსტაღ აენთო, აღე, მთვარე გამორთე! მეშინია, ვაითუ ღამეებიც წაგვართვან...

თოვს, ნურავის გაუმხელ, თოვს, ნურავის ახარებ; მოჩიჩქნიან, თოვლის ქვეშ პირველ იას ნახავენ...

წერილს თუ მომწერ, ჩემი საზლის მისამართზე არ მოიწერო. მაგრად დასეტყვილ ბალაჩების სუნით გაჟღენთილ

სიზმრებში ვწევარ. შენც ამ სიზმრების მისამართზე გამოგზავნე

წერილს თუ მომწერ.

ხესაც, კაცსაც, უფალსაც ვით სურთ ისე გათლიან... გულზე ყვავილს ნუ იბნევ, ცუდის ნიშნად ჩათვლიან.

მთვარე სუსტაღ აენთო, აღე, მთვარე გამორთე! მეშინია, გაითუ ღამეებიც წაგვართვან...

მე რომ მოგკვღები ქარი იქროლებს იმ დღეს ქუჩებში. ააფრიალებს თოკზე გაფენილ ჩვილის საფენებს, როგორც სიკვდილის თვორ ბაირაღებს...

**国际的,他由于中国的**中华的

მთვარეც ხალი, მზეც ხალია, ოდითგანვე ვიცი მე. კასპიის ზღვა ცოცხალია, კარგო, მშვიდად იძინე...

ეული ხე სხვა ხეს ეძებს, მას სწვავს ნატვრის ღუმელი... მოველ, თუმც ნუ გაიღვიძებ; დე, გესიზმროს ღიმილი. მოგიტანე რაც მემართა, გულიც, სულიც ღამალე... ვღგევარ,— ნათლის სეეტი ვარ ღა ვწვები,—შენი სამარე...

მზე და მოვარე ხელზე მიზის, ვარსკვლავეთი ციმციმებს... დღე—ღამეს ხომ მე ვფლობ ისევ, კარგო, მშვიდად იძინე. ცოტა ღარჩა შენს მოსვლამღე, ორად ორი საათი; არ მოჩვიდე, გენაცვალე; წავალ ტაატ—ტაატით.

მოლოდინმა გზა ღმერთისკენ მაპოგნინოს კინაღამ... სიყვარული კიარა და მარტოობა მინახავს.

დაიკიწყე პირობა, ან "ავად გახდი" ამ დილით. არ მოხეიდე, სიხარული ცუდადა მაქვს დაცდილი. სიტყვას ეძებს, როგორც მიზეზს, ხელის ჩრდილიც ხელივით მარტოობა სულში მიზის, ყმუის, ყმუის მგელივით.

ღრო სიცოცხლეს მეცილება, ხან ვერ მიაქვს, ხან მიაქვს... არც მთვარე ჩანს, არც ვარსკვლავი სასიკვღილო ღამეა.

ღმერთო, მომკალ სანახეგროდ, ამასა გთხოგ მარტო მე, რათა თავი დავიტირო სანახევროდ დამტოვე.

#### ᲡᲐᲓᲦᲐ ᲒᲘᲨᲝᲕᲝ ᲛᲔ ᲡᲮᲕᲐ ᲡᲘᲪᲝᲪᲮᲚᲔ ?..

"–არიფას მივეცი ჩემი სათამაშო. მას ხელიდან დაუკარდა და გაუტჟდა. მერე რამოხდა? სხვას მიეცემ, დაე, ითამაშოს." გამშმ0

გითხარი: ძლიერ მიყვარხარ. ღააგღე და დაამტერიე ჩემი სიყვარული... ძლიერ მიყვარხარ!—გაგიმეორე.

გითხარი: გთხოვ მაპატიო... დააგდე და დაამტვრიე ჩემი ცოდვები... მაპატიეო, —გაგიმეორე. გითხარი: არ დამივიწყო. დააგღე და დაამტერიე მოგონებები... არ დამიგიწყო.— გაგიმეორე.

... ჩემი სიცოცხლე მოგეცი ბოლოს; – იგიც დააგდე და დაამტერიე... სადღა გიშოვო მე სხვა სიცოცხლე?..

ერთი სიცოცხლე მესიზმრა, ძმაო, აუმღვრეველი. ერთი ბილიკი მესიზმრა, ძმაო, მგზაერთა მშველელი. ღა ერთი ლექსი მესიზმრა, ძმაო, ღაუწერელი.

Sh

გადიან წლები,
გადის ცხოვრება,
გადის და... შენ რა?!—
ეჰ, ძია ვაგიფ,
მხოლოდ ბავშვებთან ნახულობ ისევ
საერთო ენას,
როგორც ფერადი სურათებით
მორთული წიგნი.

#### 30% 859038620

—მე ერთ დღეს ლამაზი გიცავი. ერეენულ გუმაი

მე ერთ დღეს ვიქეც შორ ჰორიზონტაღ, ნისლი ჩამოწვა იმავ დღეს ზღვაზე და ვერ გამოეჩნდი. მწვანემ დამფარა და ვერ გამოვჩნდი.

მე ერთ დღეს ვიქეც მეჩეთისკენ მავალ ბილიკად, ამვლელ ჩამვლელი არავინ იყო, მე ერთ დღეს ვიქეც ალალ ღიმილად, კარგად არ მახსოვს რა მოხდა... მაგრამ კვლავ ვერ გამოვჩნდი.

გზის პირას ვზივარ
და შევყურებ ადამიანებს,
(ალბათ დღეს უფრო მოქალაქეებს),
დასაბამიდან გამოყოლილი
ინერციის ძალის წყალობით

ყველანი სადღაც მიიჩქარიან... არ დაიღალა, არ ჩამოჯდა ჩემს გვერდით ერთიც. გზის პირას ეზივარ...

უთქვენოდ მოთქვამს ყოველი ჩუმად, თქვენი ნატრული გული მწყრალი მაქვს. რა ვქნა, ტალღებო, თქვენს გასაჩენად არც ზღვა და აღარც ქარიშხალი მაქვს.

ამ წვიმის შემღეგ
ბალახის და მიწის სურნელით
გაჟღენთილ ბაღში
იმ ორ ნაძვს შორის მამაჩემი უნდა
მჯღარიყო;
უკეე ოთხმოცს მიტანებული
სიმპათიური, თეთრი მოხუცი.
და ტოტებში ჩამოწურული

ეს მზის ნათელი სახეზე უნდა გადაჰფენოდა...

... არსებობს მიწის და ბალახის მძაფრი სურნელი, დგას ორი ნაძვი და მათ ტოტებში მზის ნათელი ჩამოდის, მაგრამ არ ეფინება მამას სახეზე.

# Janyaet Jawaleu

manufaction was entry equ

The state of the s

# BOOMAN AMMENTADON



მკითხველისთვის ცნობილია მარინა ცვეტაევას ქალიშვილის, ართადნა ეფრონის (1912—1975) "მოგონებათა ფურცლები" (1973—1975). ბევრი ალბათ მის თარგმანებსაც იცნობს — ბოდლერი, ეერლენი, პეტრარკა, ლოპე დე ვეგა, ტირსო დე მოლინა. და მზოლოდ მეგობართა ვიწრო წრემ იცის არიადნა ეფრონის "ზეპირი მოთხრობები".

წლების განმავლობაში, კერმოდ კი 1969—1973 წ. ეიწერდი მის მონაყოლს, რომელთა ნაწილს ახლა ვთავაზობ მკითხველს. მახალა ჩემ მიერაა დაჯგუფებული, მე გავუკეთე აგრეთვე მცირე კომენტარები. თავად ტექსტი კი უშუალოდ მისი მონაყოლია, იმედია მას ჩემს გადმოცემაში არ დაუკარგავს თავისი ხასიათი და სიმკვეთრე.

J. J. 3063063

ლენინგრადი, 1987 V. მაისი

ღეღაზე უფრო მეტად ამქვეყნად არავინ მყვარებია, — არც მამა, არც მმა, არც ქმარი; შვილები არც არასდროს მყოლია. ღედა ყოველთვის მიყვარდა, მაგრამ ახალგაზრდობაში ვცდილობდი ამ სიყვარულთან გატაცებებიც შემეთავსებინა: სხვადასხვა ბიჭებით, გოგონებით, კინოთი და ა. შ. დედას არ მოსწონდა ეს ჩემი განურჩეველი მრავალმხრიეობა. მე კი მაშინ არ შემწევდა უნარი, გამეგო საკუთარი ღედისთვის. არადა, რამდენი ტანჯვის გამოვლა დამჭირდა საამისოდ!..

#### ᲛᲐᲛᲐᲡ ᲡᲐᲦᲦᲣᲝᲑᲝ ᲜᲐᲛᲪ**Ხ**ᲕᲐᲠᲘ

მამაჩემის ღღეობის წინა საღამოს გვესტუმრა მამიღა გერა მამას ყველაზე უმცროსი და, ღეღაჩემს მაინცლამაინც რომ არ ეჩატებოლა გულზე, რადგან მან, როგორც ღებში ყველაზე უფრო ჭკეიანმა, ყოველგვარი ემოციების გარეშე, გონებით განჭვრიტა და სხვებზე უფრო მართებულად შეაფასა ღეღაჩემის მიერ მამაჩემის მოტაცება. გარღა ამისა, მამიღა ვერა თავისი დიღრონი, კეთილი და სეედიანი თვალებით, რომელიც სახის სხვა ნაკეთებთან სავსებით შეუთავსებელი იყო, ძალიან ჩამოჰგავდა მისთვის საძულველ თავაღის ასულ მარის.

მოკლედ, გვესტუმრა მამიღა ვერა და გამოგვიცხადა: "ხვალ სერიოჟას დღეობაა და ნამცხვარი გამოვაცხვე"... ნამცხვარი ვაშლის იყო. უზარმაზარი და დიდებული, თხელი გრეხილებით კადრაკულად მორთული, არტისტულად გვერდებმონიკბული, ხოლო

შუაში "ნამცეცა" იღგა. "ეს კი ალიას", — თქვა მამიღა კერამ.

ნამცხვარი ზეიმის მოლოდინში ბუფეტზე შემოდეს. ბუფეტი კი ჩემს ოთახში იდგა. დასაძინებლად დაგწექი. ნამცეცა მუჭაში მყავდა ჩაბლუჯული, მას ველაჰარაკებოდი, მასზე ვფიქრობდი. თანდათანობით ჩემი ფიქრები ნამცხვარზე გადავიდა, სადაც ნამცეცა ცხოვრობდა და სადაც მისი სახლი იყო... ფეხშიშველი წამოვდექი და ბუფეტთან მივედი. თითის წვერებზე ავიწიე, ნამცხვარს პატარა მოვატეზე, წამოვიდე საწოლში ნამცეცაჩაბლუჯულმა და შევჭამე მისი სახლის მონატეზი. შემდეგ კვლავ ავდექი, ისეგ მოვაციცქნე, ისეგ მოვბრუნდი საწოლში და შევჭამე... ასე ემოგზაურობდი, სანამ არ დავიქანცე და არ ჩამეძინა.

ანღერჩენის ზღაპრის გმირი

დილა ჩახჩახა, მზიანი გათენდა. თანაც მამას დღეობაა! ჩამაცვეს და ამაყენეს. ღამის თავგადასავალი სრულიად გადამავიწყდა. მაგრამ აი, ვიღაცას ნამცხვარი გაახსენდა და სუფრაზე მის გამოსატანად წავიდნენ. დახედეს და...

—მარინა, ნახე, თაგეებს შეუჭამიათ! — იძახის გულუბრყვილიდ მამა./

—ეს თაგვების კი არა, ალიას ნამოქმედარია! — დედამ დაკვირვებით შემომხედა.

—მეუძლებელია!

—გეუბნებით, ალიას ნამოქმეღარია-მეთქი!

り高門の5世紀日

—საკვირველია, მარინა, ალა ხომ უჭმელი ბაეშვია. ლუკმას გერ გულაქარლაჰინებთ ხოლმე. ხოდა, აბა როგორ უნდა...

დედა მიცქერის და მეკითხება:

—ეს შენ ჩაიდინე?

მე მამისკენ ვიჩოჩავ, დეღას თვალებში ვუყურებ და ვეუბნები:

არა, რას ამბობთ! მე ზომ უჭმელი ბავშვი ვარ! აბა როგორ უნდა...

—მაშ ეს რა არის? — იძახის ღედა და თან ახლომხეღველი თვალებით ღასცქერის საწოლიდან ბუფეტამდე გაჭიმულ ნამცეცების ბილიკს.

"როგორც ცეროდენაში!" — გავიფიქრე უკეე განწირულმა.

#### 35008M33355

მახსოვს, შინ მოვეღი, ღეღა მაგიღას უზის მარცხენა ხელზე შუბლჩამოღებული, მარჯვენათი კი ალუბლის ხის მუნღშტუკი უჭირავს ნახევრამღე ჩასული სიგარეტით და მთელი არსებით რვეულშია ჩაფლული; საოცარი უნარი ჰქონღა კონცენტრაციისა.

კეუბნები:

- $\wp_0!$ 

არავითარი რეაქცია.

მე კვლავ:

- **ஜ**ე!

ძლიეს მოწყდა რეეულს და თავი მაღლა ასწია.

−რა იყო?

—ღე, სხეათა შორის, მე ეთხოვღები.

— სხვათა შორის? გილოცავ! — და კვლავ რვეულში ჩარგო თავი. შემდეგ გაიაზრა და შემომხედა: — გიყვარს?

-dagnos6!

—ე. ი. არ გიყვარს, რომ გყვარებოდა, უბრალოდ იტყოდი — მიყვარსო. "ძალიან" ეს უკვე ის აღარ არის.

მე ოთახებში ბოლთას ვცემ, შემდეგ სამზარეულოში ჩამოვჯექი. ვფიქრობ, ვფიქრობ და გხვდები, რომ "მალიან" მართლაც მთლად ის არ არის… ისევ ვბრუნდები ოთახში.

—**爬**到!

- hs ogn?

მე არ ვთხოვღები, სხვათა შორის.

— სხვათა შორის? გილოცავ!

#### **MhOU 1730**

ერთხელ დედამ იაფად იყიდა ბაზარში ციკნის ხორცი და სუპი მოხარშა. მენიუ მუდამ ერთი და იგივე იყო: ქვაბში ერთდროულად იხარშებოდა ხორცი და კარტოფილი, ერთდროულად მზადდებოდა პირველი და მეორე. და აი, მივუსხედით მაგიდას. დედამ ჩამოგვირიგა წენიანი. მამამ პირველმა დაიწყო ჭამა და ... მიუხედავად დედას მიმართ უდიდესი პატიეისცემისა, თქვა:

<u>-იცით, მარინკა, სუპი რაღაც არ მინდა.</u>

დედა წელში გაიმართა.

—რატომ?

–ისე, რაღაც არ მინღა...

არ უნდა ღა ნუ უნდა. მურამ მოხერიპა და აღმოჩნდა, თურმე არც მას უნდა... იგი

ღედის საყვარელი შვილი იყო და თანაც უმცროსი. ასე რომ...

როდესაც მე ჩავიდე პირველი კოგზი, თვალები ლამის გადმომცვივდა. უბრალოდ, გემრიელი და უგემური კი არ ეთქმოდა, არამედ რაღაც არამეწეფტი გემცისი იყო, როგორც, მაგალთიად, პლანეტა ნეპტუნზე... მაგრამ მე უკვე სხვა გამფესავალი არ მქონდა — მას შემდეგ, რაც ყველამ უარი თქვა, ხომ არ შემეძლო მეც ასევე მოექცეულიყავი. თვითონ დედა კი სუპს არასდროს არ ჭამდა — არც უყვარდა და თან ტანს უფრთხილდებოდა. ასე რომ, იძულებული ვიყავი ჩქარ—ჩქარა მეყლაპა ეს წარმოუდგენელი სითხე, რადგან ყველა მეორეს ელოდებოდა. ისე გამიჭირდა მისი ჭამა, რომ ავტირდი კიდეც. მე მაშინ დაახლოებით თხუთმეტი წლისა ვიყავი.

როდესაც დაეამთაერე, დედა ქვაბს მიუბრუნდა, რათა ხორცი ამოეღო და უცბად ისეთი რამ ამოაძერინა, რომ დასანახად სათვალეც კი მოიმარჯვა. ჩვენც ყველა მას მიკაშტერდით. ეს იყო მშვენივრად მოხარშული... ცელულოიდის კვატი, რომელთან

ერთაღაც მურა ჩვეულებრივ ბანაობდა.

—ეს მე ვქენი! — ამაყად წარმოთქვა მურამ, რომელსაც გაღაეწყვიტა თავისი წვლილი შეეტანა საერთო საღილში.

—ხედავთ, — ვთქვი მე, — რა მაჭამეთ?!

–არა უშავს, – აუღელვებლად წარმოთქვა დედამ.

– როგორ არა უშავს, მანდ ხომ საღებავია!

—მერე რა?! — თქვა დედამ, რომელსაც უყვარდა თვითონ ყოფილიყო მუდამ მართალი.

#### ლიუგოვ **ს**ტოლიცა\*

ღეღა მეკითხება: "რა არის ლიუბოგ სტოლიცა?" ყველა სხვა ბავშვი უპასუხებდა: ლიუბოვ — ეს არის სიყვარული და სტოლიცა ღეღაქალაქიო. მე კი გუპასუხე, რომ სიყვარულს ასი სახე აქვს.

#### **ᲢᲐᲢᲘᲐᲜᲐ ᲤᲘᲝᲦᲝᲠᲝᲕᲜᲐ ᲡᲙᲠᲘᲐᲑᲘᲜᲐ**

ტატიანა ფიოდოროვნა დედაჩემის ახლობელი იყო. მათთან მეც დავდიოდი და მის უმცროს ქალიშვილთან, მარინასთან კთამაშობდი ხოლმე. ოჯახში სკრიაბინის კულტი იყო. ტატიანა ფიოდოროვნას ბელგიელი დედა ჰყავდა. ხოდა, გადაწყვიტეს მასთან გამგზავრებულიყვნენ. გამგზავრების წინ, ვიზებიც რომ უკვე ხელთ ჰქონდათ, ტატიანა ფიოდოროვნა ავად გახდა. მას საშინელი თავის ტკივილები და უძილობა აწუხებდა. ღამღამობით თავის უმცროს გოგონას აღვიძებდა და სთხოვდა, ხმამაღლა წამიკითხეთ. გოგონა კითხულობდა, თვითონ კი ერთ წერტილს მისჩერებოდა. მაშინ ყველას მიაჩნდა, რომ ეს არანორმალურობაა — სად გაგონილა, რვა წლის ბავშვს ძილს არ აცლისო. ტატიანა ფიოდოროვნას კი თურმე სიმსივნე ჰქონდა თავში, და სულ მალე გარდაიცვალა. სიკედილის წინ ბოდავდა და მისმა სიტყვებმა ღედაზე ძალიან დიდი შთაბეჭდილება მოახდინეს: "ფეზსაცმელები რომ მქონდეს, აქვე, გზაზე გადავირბენდი!" გზის გადაღმა კი ეკლესია იყო, სადაც მას წესი აუგეს. ფეზსაცმელები მაშინ არც იშოვებოდა, თვითნაკეთ, მოწნულძირიან ფეზსამოსს ეზმარობდით. მიცვალებულებს კი, როგორც წესი, ახლები უნდა სცმოდათ. ტატიანა ფიოდოროვნას კი არ ჰქონდა ფეზსაცმელები. ამ ამბით შეწუზებული დედა ადგა და ლუნაჩარსკისთან მივიდა ხელოვნების სახლში.

<sup>\*</sup> ლიუბოვ ნიკიტიჩნა სტოლიცა (1884—1934) — რუსი პოეტი ქალი, ემიგრანტი, გარდაიცვალა ბულგარეთში

ხადაც მას მიღება ჰქონდა, რათა ეგების დახმარებოდა და მიცვალებულისთვის სკრიაბინის მეუღლესთვის, ორდერით ფეხსაცმელები ეშოვა. იგი მართლაც დაეხმარა და დაასაფლავეს ტატიანა ფიოდოროვნა "გზაზე გადასარბენი ფეხსაცმელებით!" დიახ... აღვილი შესაძლებულია ეს ამბავი ჩემ მეტს უკვე აღარავის ახსოვს.

#### 356080

DEPOSTED AC საფრანგეთში ოჯახს ძალიან ეჭირდა — უფულობა, უმეშეგრობა, საშინელი ხიღარიბე — და მაინც არიადნა სერგეევნა არსად ისეთი ლაღი და თავისუფალი არ ყოფილა, როგორც პარიზში, პარიზი მახ უყვარდა, როგორც თავისი ახალგაზრდობის ქალაქი, როგორი ულევი შესაძლებლობების ქალაქი: მან აქ თორმეტი წელი იცხოვრა:

ჩამოვიდა ცამეტი წლის გოგონა და დატოვა იგი ოცდაოთხი წლისამ.

მატერიალური გაჭირვების გამო არიადნა ხერგევენას არ მიუღია სისტემატური განათლება, თუ არ ჩავთვლით დაწვებით სწავლებას ხატვაში, რომელიც შემდგომ ეხოერებაში ძალიან შ**ევლოდა.** იგი **ხ**წავლობდა ლუვრთან არსებულ სამხატვრო სკოლაში შუხაევის სტუდიაში, გონჩაროვას სახელოსნოში. გამოქევენებული გრაფიკული ნამუშეერებიდან ცნობილია შარჟი გ. აღამოეიჩის პორტრეტისა, ლენინგრაღის ცენტრალურ არქივსა ღა კერძო არქივებში ინახება ურიცხეი ნახატები, აკვარელით და გუაშით შეხრულებული ეხკიზები, წიგნის გრაფიკის ნიმუშები. პარიზში 1930—იან წლებში არიაღნა ხერგეეენა ჟურნალისტურ საქმიანობას ეწევა. ამ პერიოღში იგი ბეჭდავს პატარ-პატარა სტატიებს კინოჟურნალებში.

#### 1390 93833RES

როდესაც ჩვენ პარიზში ვცხოკრობლით, უფრო სწორად, პარიზის გარეუბანში, მე კსწავლობდი ლუვრთან არსებულ სამხატ**ვრო** სკოლაში. ვეუფლებოდი წიგნის გრაფიკას. ჩემს მშობლებს მხოლოდ სამი სემესტრის საფასურის გადახდის საშუალება ჰქონდათ, მე კი ისეთი ბრწყინეალე რუსული უნარი გამოვავლინე, რომ ფრანგებმა სწვალის გასაგრძელებლად ღამტოვეს. იმ ხანებში მთელი არსებით ვიყავი გატაცებული კინოთი. და იმდენად დავიკმაყოფილე თავი ამ ინტერესით, რომ მას შემდეგ ერთხელაც აღარ ეყოფილეარ კინოში. მსახიობთა ყოფის ყველანაირი წვრილმანი ვიცოლი. ერთადერთი, რაშიაც მართლა მშვენიერად ვერკვეოდი, ეს იყო მითოლოგია კინომსახიობები.

და აი, პარიზში ჩამოვიდნენ მაშინდელი კინოვარსკელავთ—ვარსკელავები — დუგლას ფერბენკსი და მერი პიკფორდი. დუგლას ფერბენკსი იმ დროს მამაკაცის იღეალი იყო, თანაც მშეენიერი აკრობატი, ყველა ფილმში სახურავებიდან ხტებოდა... მერი პიკფორდი კი ქალის იღეალი გახლღათ, რომელიც ახლა სრულიაღ მოძველებულია — პატარა, მინიატურული, ქერა, დიდი თაფლისფერი თვალებითა და ჰაწაწინა ტუჩებით.

ისინი ამერიკის საელჩოში ცხოვრობდნენ და ყველას ისეთი შთაბეჭდილება შეექმნა, თითქოს იქიდან არც გამოდიოდნენ, საელჩო გარშემორტემული იყო ჟურნალისტებით. პირველ ხანებში კეთილგანწყობილი სტატიები იბეჭღებოდა, მაგრამ შემდეგ თანდათანობით გამძაფრდა, ეს გასაგებიც იყო — რახან მსახიობები არ ჩანდნენ,

მაშასადამე, ამით ლუკმა-პურს ართმევდნენ ჟურნალისტებს...

ხოდა, ერთხელაც მივღივარ მონპარნასის ბულეარზე — სინამღვილეში ეს ბულვარი 🥫 კი არა, ჩვეულებრივი ქუჩაა. ხეები იქ არაა, ყოველ შენობაში მონაცვლეობენ კაფე და მაღაზია, კაფე–მაღაზია. ხან ერთ კაფეში ზის ერენბურგი და ხან საერთოდ, ყოველნაირი მოდილიანების წყვეტაა! იქ იყო ერთი შენობა, რომელიც საოცარ შთაბეჭდილებას ახდენდა. საგანგებოდ მოდიოდნენ ხოლმე მის სანახავად. ახლა იგი ერთი ჩვეულებრივი სახლია. მაშინ კი ეს იყო რვა თუ ცხრასართულიანი შენობა მთლიანად მინის ფასადით, და ეკუთვნოდა რომელიდაც ყვავილების ფირმას.

მის პირველ სართულზე მაღაზია იყო, დანარჩენზე კი კანტორა: იგი მთელი მსოფლიოდან იღებდა შეკვეთებს და აგზავნიდა ყვავილებს ანდა შეკვეთებს ზუსტად იგივე ყვავილებზე სხვადასხვა ქვეყნების ფირმებში. დაბლა, მაღაზიის უზარმაზარ ვიტრინაში ყოველდღე იცვლებოდა ყვავილები: ხან მხოლოდ დიდებული იასამნები იყო გამოფენილი, ზან ზავსჩაფენილ პატარა კალათებში პარმის იები ამშვენებდა იქაურობას. მინაზე კი წყალი ჩამოედინებოდა და ყვავილებს სინესტის განწყობილებას უქმნიდა. ეს ისე მშვენიერი სანახაობა იყო, რომ სასწავლებლიდან წამოსული, ყოველთვეს შეშოვლით მივდიოდი ხოლმე მონპარნასის სადგურში ჩემს მატარებელზე, რათა დავმტკბარიყავი ვიტრინის სანახაობით.

და აი მივჩერებივარ ყვავილებს, მაღაზიაში კი არც საკმარისი სინათლეა და არც ხალხმრავლობა. უნებლიეთ შეუდი შიგნით და რას ვხედავ — მერი პიკფორდი ვარდებს ირჩევს, მის გვერდით კი დუგლას ფერბენკსია! თვალის დახამხამებაში მათთან გავჩნდი, თუმც მშვენივრად ვიცოდი, რომ მერი პიკფორდმა ფრანგული სრულებით არ იცის, ხოლო ღუგლას ფერბენკსი ცოტ—ცოტას ამტვრევს, თამამად მივუახლოვდი, ერთ—ერთი ჩემი ნახატი გავუწოდე და ვთხოვე ავტოგრაფი. თან დავუმატე, ძალიან სასიამოვნოა თქვენი ნახვა პარიზში—მეთქი. დუგლასმა დამტვრეული ფრანგულით მადლობა გადამიხადა, ხოლო მერი პიკფორდმა რაღაც წაილაპარაკა ინგლისურად. ამის შემდეგ დუგლას ფერბენკსმა ვარდების თაიგული მომართვა, ზუსტად ისეთივე, როგორიც მერის ჰქონდა! არაჩვეულებრივი შავი გარდები გრძელზე გრძელი ღეროებით.

მიწას კერ კგრძნობდი, ისე გავფრინდი სახლში. ოთახში ღედა, როგორც ყოველთვის, ხელზე შუბლღაყრდნობილი იჯდა მაგიდასთან, წინ რვეული ეღო. შუბლთან ჭაღარა

მოუჩანდა...

დედა, — ვყვირი გულუბრყვილოდ, დედას ასე ძალიან რომ არ უყვარდა ეს ჩემი თვისება, — თუ იცი, ვინ ვნახე?

—კინ? — იკითხა დედამ და თავი ასწია.

—ლუგლას ფერბენკსი და მერი პიკფორდი!

—მერე რა?

როგორ თუ რა! შემოზედეთ, როგორი გარდები მაჩუქეს!

დედამ გულგრილად შეხედა თაიგულს.

—ჯობდა ფეხსაცმელები ეყიდათ, — თქვა მან და კვლავ რვეულში ჩარგო თავი.

მე კი მაშინვე დავჯექი და წერილი დავწერე კინოჟურნალში თუ რა ყოჩადი ვარ! სხვებისგან განსხვავებით კიდევაც ენაზე კინოვარსკვლავები, კიდევაც დაველაპარაკე და ვარდებიც მივიღე საჩუქრად! და წარმოიდგინეთ, ეს ჩემი წერილი დაბეჭდეს. ალბათ იმიტომ, რომ სხვა მასალა არ ჰქონდათ. რამდენიმე ხნის შემდეგ მომდის ბარათი: "მადმუაზელ, ჰონორარისთვის რატომ არ მოდიხართ?"

რა თქმა უნდა, მაღმუაზელი მაშინვე გაქანდა ჰონორარის ასაღებად.

რუღაქტორმა კი ასე მითხრა:

—მაღმუაზელ, თქვენ მშვენიერი ენით წერთ. შეგეძლოთ ჟურნალისტი გამხღარიყავით. მაგრამ ამისთვის მარტო ენა არ არის საკმარისი... საჭიროა ბეღიც გწყალობღეთ.

-ო, — წარმოვთქვი უდარდელად, — ბედი მე ყოველთვის მწყალობს.

—მაშინ შეგთანხმდეთ: თუ გექნებათ კიდევ ორი ასეთი შეხვედრა, ე. ი. სულ სამი, მაშინ დაგვიკავშირდით, მობრძანდით კვლავ ჩვენთან. ოღონდ, მაღმუაზელ, ერთი რამ გაითვალისწინეთ, ეს შეხვედრები შემთხვევითი უნდა იყოს და განზრახ არ უნდა იზრუნოთ მათზე.

წამოსელისას გადმომცა მთელი შეკერა ჟურნალებისა, სადაც ჩემი "ნაწარმოები" იყო დაბეჭდილი და აგრეთვე მერი პიკფორდისა და დუგლას ფერბენკსის სურათები.

მოედივარ ქუჩაში, თან მომაქვს ჰონორარი და ღასტა ჟურნალებისა. ირგვლიე უამრავი ხალხი ირევა და უცბად გზედავ... ხალხზე მთელი თავით მაღალი შალიაპინი! — მოემართება ცოლთან ერთად, ქერა, მკვეთრი ნაკეცებით პირთან... გავექანე მისკენ, თუმცა კი ვიცოდი, კომპატრიოტებს რომ ვერ იტანდა და საერთოდ რუსებს არც

ელაპარაკებოდა. მეც სუფთა ფრანგულით მიემართე:

–მუსიე, ძალიან მოჩარული კარ, პარიზში რომ გხეღავთ! მართალია, რომ თქვენ "ღონ კიხოტში" გიღებენ? ნუთუ ვნახავთ თქვენ მიერ ხორცშესხმულ ამ სახეს?!

შალიაპინი გაღაიბაღრა.

—დიახ... მე შიღებდნენ "ღონ კიზოტში"... — იგი მომიყვა, როგორ მიღიოდა მუშაობა, რომ ამ ფილმში მისი ქალიშვილიც მონაწილეობს, რომ უკვე დამთავრდა გადაღებები და ეს წუთია ჩამოვიდა ნიცადან.

მე ამოეიღე ჯიბის წიგნაკი და ავტოგრაფი მოვითხოვე. მან ასე წააწერა: "სახსოვრად

მშვენიერ ფრანგ ქალიშვილს" და მითხრა:

—მადმუაზელ, მე თქვენ არა მარტო ავტოგრაფს მოგცემთ, არამედ ჩემს ფირფიტასაც

გაჩუქებთ, რომელიც სულ ახლახან გამოვიდა.

მან ხელი გაიწოდა (თურმე ფირფიტები მის ცოლს მოჰქონდა ჩანთით, თვითონ კი მსუბუქად მოდიოდა), და ჩანთიდან უზარმაზარი ფირფიტა ამოიღო. ზედ უბრალოდ, ლათინური ასოებით წააწერა შალიაპინი და გამომიწოდა. მე მადლობა გადავუხადე და უკანვე გავიქეცი რედაქციაში..

ისინი ასე მალე არ მელოღნენ და არცთუ დიდი ხალისით შემხვდნენ.

–აბა მაღმუაზელ, ამჯერაღ ვინ ნახეთ?

—შალიაპინი**.** 

—მაღმუაზელ, — ლმობიერად მომმართა რედაქტორმა, — ჩვენ ხომ რეალურ შეხვედრებზე შევთანხმდით... შალიაპინს თქვენ ვერ ნახავდით, რადგან იგი ნიცაში იმყოფება. იქ მას "ღონ კიხოტში" იღებენ.

მე ბოლომდე მოკუსმინე რედაქტორს, შემდეგ კი ამოვიღე ორივე ავტოგრაფი და წინ დაკუდე. სანამ იგი მათ ათვალიერებდა და საკუთარ თვალებს არ უჯერებდა, შე

დაუდევრად წარმოვთქვი:

—მე აქვე, თქვენთან ჩამოგჯდები და დავწერ...

რედაქციიდან სრულიად დარწმუნებული წამოვედი, რომ მესამეჯერაც ასევე

უბრალოდ შევხვდებოდი ვინმეს. ვადა — ერთი თვე მომცეს.

დავდივარ პარიზში, ვიყურები გაფაციცებით, მაგრამ არც ვიტრინებში, არც კაფეებში არავინ, აბსოლუტურად არავინ არ ჩანს... ამ დროს დედაჩემის ერთი ამხანაგისგან, ელენა ალექსანდროვნა იზვოლსკაიასაგან, მივიღეთ წერილი. იმ ხანებში იგი ფონტებლოში ისგენებდა და ღედას თავისთან ეპატიჟებოდა. თან წერდა: "თქვენ თუ ვერ მოახერხებთ, ალია მაინც გამოაგზავნეთ". მეც გავემგზავრე.

ფონტებლო მშვენიერი აღგილია. აქ ოღესღაც ნაპოლეონიც ყოფილა, მაგრამ ჩემი აზრით, მას შემღეგ ცხოვრება ჩაკვდა ღა აღარც აღორძინებულა... თვე უკვე ილეოდა, მე კი ჯერ ვერავის შევხვდი, ისე რომ თანღათანობით ეს ამბავი დავიწყებას მიეტა.

ფონტებლოში ჩასელისთანავე ელენა ალექსანდროვნამ მკითხა:

– ალია, ნავით სეირნობა ხომ არ გინდა?

—მინღა.

—საცურაო კოსტუმი თუ გაქვს?

-363.

– მაშინ ღიასახლისის ქმრის კოსტუმი ჩაიცვი.

San Jely H. A. სენა აქ მშვენიერი იყო. აქვე, პატარა ნაგსაყუდელში ნავი იყო მიბმული. მე დიდის ამბით მოვთავსდი შიგ, თუმც არც ცურვა ვიცოდი და არც ნიჩბების მოსმა. ნიჩბების ქნევას რომ მოვყევი, ასე მეგონა, ნაპირი ჩემ გასწერივ მიქროდა. სინამღვილეში კი მხოლოდ დინების აღმა მივჩანჩალებდი. შემდეგ მივატოვე ნიჩბები და ზევით, ცაში დავიწყე ცქერა.

უცებ ნავი რაღაცას ღაეჯახა და რას ეხედავ –ღუზაჩაშვებული ვიღაც მილიონერის თეთრი იაზტაა! შევეცადე რამენაირად ნიჩბით მოვშორებოდი. ამ დროს გემბანზე ვიდაც გამოვიდა და ვერცხლის ყავადნიდან ნალექი ლამის ზედ გაღმომასხა. შეგხედე ამ ყავადნიან კაცს — ეს ხომ ტახტიდან ახლახან ჩამოგღებული ესპანეთის მეფე

sengrable XIII ogm!

—მუსიე, მუსიე! — ლავიყვირე მე.

მან ზიზღით გადმომხედა.

—მუსიე, მითხარით, თუ შეიძლება, რომელი საათია?

მან ჩაიბურტეუნა რაღაც სამის ნახევრის მხგავსი, და თვალს მიეფარა.

მე მთელი ძალით გამოუუქანე ნაპირისკენ.

სახლში მისვლისთანავე ვიკითხე:

– იცით, სენაზე ვინ ვნახე?

o a more of the contract —ალბათ ალფონს XIII, —მიპასუხა ელენა ალექსანღროვნამ.∏ა≕⊞⊞⊞

—კი მაგრამ, თქვენ საიღან ogom?

-მისი იახტა დიდი ხანია აქა დგას. ყველა მიდის მასთან ნავით და ეკითხება,

რომელი საათიაო.

არაფერი დამიშალავს, ასევე მივწერე ჩემს ჟურნალში, რომ მე პირველი არა გარ, ვინც მეფე ნახა. ამის შემდეგ ისინი დარწმუნდნენ, რომ არა მარტო კარგად ვწერ, არამედ ბედიც მწყალობს, ისე რომ, შემდგომში სიამოვნებით მაძლევდნენ **ხოლმ**ე რაღაც-რაღაც სამუშაოებს: მივდიოდი შეხვედრებზე, კინოგადაღებებზე და ვწერდი რეპორტაჟებს, გხვდებოდი სადგურზე ვარსკვლავებს. ყოველივე ამან საბოლოოდ დამიკარგა ფასი დედაჩემის თვალში!..

## 24720

პარიზის ქუჩებში ქალმა რომ გაისეირნოს, თითქმის შეუძლებელია, მაშინვე აეკიდებიან... ასაკს მნიშვნელობა არა აქვს. მთავარია სქესი. მოსკოვში ჩახ<mark>ელისას</mark> პირველ ხანებში ძალზე მიხაროდა, რომ შემეძლო უბრალოდ გამეარა ქუჩაში,

ჩამოვმჯდარიყავი ბულვარზე...

CALLED THE PERSON WAS TO THE THE PERSON OF T

ერთხელ პარიზში მივდივარ და ვიღაცა ტიპი ამეკიდა: მადმუაზელ და მა**დმუაზელ,** ნება მომეცით თქვენთან ერთად გავიარო, მაღმუაზელ, თქვენ, მგონი, უცხოე<mark>ლი ხართ...</mark> და ა.შ. მე ხმას არ ვიღებ. მხოლოდ ასე შეიძლება ამ აბეზრებისგან თავის დაღწევა. მაგრამ თუ დაელაპარაკე, მტრისას... მივდივარ ასე მდუმარედ და მიმყავს ჩემი მეგზური პირდაპირ აჟანის პოსტისკენ.

დგას აჟანი მაღალი კეპით, ჩაფხკენილი, ულვაშიანი. მივუახლოვდი და ვეუბნები

(ის ტიპი კი ჩამორჩა და ტროტუარზე დარჩა):

ამეკიდა და გასაქანს არ მაძლევს ის კაცი. არ შეიძლება რამენაირად მომაშოროთ? რა თქმა უნდა, შეიძლება, მიპასუხა აჟანმა და შემომხედა, თუმც, მაღმუაზელ, მე რომ პოსტზე არ ვიყო, ნამდვილად მის ადგილზე ვიქნებოდი.

#### 1089360

ეს სიზმარი რუსეთში გამგზავრების წინ დამესიზმრა, 1937 წელს.

მესიზმრა, თითქოს შუაღამისას სასაფლაოზე მივდივარ – სასაფლაოსი სრულებით არ მეშინია და არც არასდროს მშინებია — ხოდა, მივდივარ სახაფლაოზე. შემოდგომის ღამეა: ბნელი, უვარსკელავებო, მაგრამ წყნარი და თბილი. ვგრძნობ, გვერდზე ვიღაც მომყვება, მხარდამხარ. მივდივარ და თავს არ ვაბრუნებ, რათა დავინახო, ვინ არის, რადგან სიზმარში თავის მიბრუნება არ შეიძლება, სიზმარს თავისი კანონები აქეს. მიკადექით ბნელ ჩასახვლელს მიწის ქვეშ, როგორც პარიზის მეტროებშია (მიდიხარ, მიღიხარ და მოულოდნელად კიბეა ძირს ჩასასელელი, დაბლა კი კარია შესასვლელი). ასე რომ, შუა სასაფლაოზე მეტროსნაირი ჩასასვლელია მიწის ქვეშ. ჩვენც ჩავდივართ. იქკი გრძელზე გრძელი, ოდნავ განათებული დერეფანია, ორივე მხარეს კი პატარ პატარა ნიშებია კედლებში, სენაკებივით. ყოველ მათგანში ადამიანი ზის. ჩვენ მივაბიჯებთ ამ ღერეფანში, მე და ის კიღაც, გვერდიგვერდ და მხარდამხარ. თან გხედავ, რომ ეს

აღამიანები უბრალოდ კი არ სხედან, არამედ თითოეული რაღაცას აკეთებს. ყველა ჩაფლულია თავის საქმეში და გულმოდგინედ მუშაობს. მაგრამ მათი ეს საქმიანობა საოცრად უაზროა: აქ არის სასაფლაოს რაღაც ნივთები – ჯერები, გეირგვინები, ხელოვნური ყვავილები და სხვა. ეს ადამიანები ამ მბჟუტავ სინათლებე შლიან გვირგვინებს, აცლიან ყვავილებს მავთულებს, ხოლო მტვრიან, გახუნებულ და/ნახევრად დამპალ ფურცლებს კი ცალკე ალაგებენ, და ა. შ. მოკლედ, ასრულებენ ამის მსგავს რაღაც უცნაურ სამუშაოებს.

ბოლოს და ბოლოს დერეფანი მთავრდება. სასაფლაოს მეორე მხარეს ისეთივე ამოსასელელია, როგორც პარიზის მეტროებშია, გარეთ კი კვლავ ბნელი და წყნარი

ღამეა.

—ის ხალხი იქ რას აკეთებდა? — ვიკითხე მე.

–განა თქვენ არ იცით, რომ ყველა აღამიანი არ აღსღგება?–მპასუხობს ჩემი უხილავი მეგზური. A H F A COMPANIE OF THE

აქ ღამთავრდა ჩემი სიზმარი.

## 1939-1955 8 CO 300

an index But here

"იქ საერთოდ საინტერესო იყო. ძალიანაც საინტერესო. ოღონღ ძალზე დიღჩანს გაგრძელდა "(1970 წ.)

არიაღნა ხერგეევნა ეფრონი საბჭოთა კაეშირში 1937 წ. მარტში ჩამოვიდა. ამავე წლის ბოლოს დაბრუნდა სამშობლოში მისი მამა, სერგეი იაკოვლევიჩ ეფრონი. იგი დიდხანს აკადმყოფობდა. მკურნალობისდა მიუხედავად გულის ასთმას და არითმიას ვერაფერს შველოღნენ. როღესაც 1939 წელს მარინა ცვეტაევა თავის ვაჟთან ერთად მოსკოვში ჩამოვიდა, შეტევები აღარ გამეორებია, ყველაფერი მოეხსნა, რაღგან ეს გულის ნევროზი ცოლ -შვილზე ღარღს გამოეწვია.

არიადნა ეფრონი ჟურგაზში მუშაობდა, "ნუველ დე მოსკუ" —ს რედაქციაში, უვლიდა ავაღმყოფ მამახ, დაჰყავდა კისლოვოდხკისა და ოდესის ხანატორიუმებში.

1939 წლის 27 აგვისტოს, ღილაუთენია, ბოლშევოს აგარაკზე, მთელი ოჯახის თანდახწრებით არიაღნა ეფრონი დააპატიმრებ შინსახკომის მუშაკებმა. ამ ღღეს მან უკანახკნელად იხილა თავისი ახლობლები, რომლებიც მალე ტრაგიკულად დაიღუპნენ.

წელიწალ-ნახევარი არიადნა ხერგეევნამ მოხკოვში ლუბიანკის შიღა ციხეში გაატარა. 1941 წლის იანკარში გადაიყვანეს კომის ახხრ—ის ბანაკში, სადაც მაიხამდე

კილევ მოდიოდა დედის და ძმის წერილები.

1947 წლის აგვისტოში არიაღნა სერგევნა გაანთავისუფლეს (ამ ღროისთვის იგი მორღვეთის ერთ ერთ ბანაკში იმყოფებოდა) და გაგზავნეს საცხოვრებლად რიაზანის ოლქის ქ. სპას-კლეპიკიში. მან მოახერხა რიაზანშივე მოწყობილიყო და მეორედ დაპატიმრებამდე იქ ცხოვრობდა და მუშაობდა. 1949 წლის თებერვალში იგი გადაახახლეს, სადაც მან ექვსი წელი დაჰყო. მოსკოვში მხოლოდ 1955 წელს დაბრუნდა.

### ᲡᲐ**Მ**Ი ᲨᲔᲮᲕᲔᲓᲠᲐ ᲕᲐᲡᲘᲚᲘ ᲥᲝᲮᲝᲕᲗᲐᲜ

კომის ასსრ–ში, ჩემს პირველ ბანაკში, თამარა სლანსკაიასთან ერთად მოვხვდი. იგი ახლა ლენინგრაღში ცხოვრობს. ჩვენ დაგეაპატიმრეს არა მარტო ერთი და იმავე მუხლით, არამედ ერთსა და იმავე საქმეზე. შემდეგ გაირკვა, რომ ერთმა კაცმა ჩაგვსვა ჩვენც, მამაჩემიც და კიდევ ბევრი სხვა... ასე გვითხრეს, ორმოცდამეთვრამეტე ბარაკში აღგილი არ არის (ეს იყო ჩვენი მუხლის ნომერიც) და დროებით მოგათავსებთო სისხლის სამართლის დამნაშავეებთან. ჩვენ დაეთანხმდით, რადგან წარმოდგენა არაფერზე არ გექონდა. შემდგომში მივხვდით, რომ არ უნდა დავთანხმებულიყავით და უნდა მოგვეთხოვა ჩვენიანებთან, ორმოცდამეთვრამეტეში შევეყვანეთ. მაგრამ ეს

არ კიცოლით და სადაც თავი გვიკრეს, იქით გაუწიეთ დამჯერად.

შეგვიყვანეს სუფოა, ნათელ ბარაკში. ტახტებს მოქარგული გადასაფარებლები, ბალიშები და ბალიშის გადასაფარებლები აშშვენებდა... მიგვიღო დეიდა ნადიამ მორიგემ. იგი ალექსანდრე III —ის დროიდან იჯდა, რისთვისაც მას დიდ ჰატივს სცემდნენ და უფროსად თვლიდნენ.

—ჯერჯერობით ზემოთ მოთავსდით, გოგოებო, აი აქ, გვერდი გვერზე. შემდეგ ენახოთ, ან ვინმე მოკედება, ან სადმე გადაიყვანენ და თქვენც ქვემოთ ჩამობარგდებით.

სამუშაო ღრო იყო და ბარაკში არავინ არ ჩანდა. მხოლოდ სულ ბოლოში დავინაზე

ცალკე, გარდიგარღმო მღგარი საწოლი, რომელზედაც ვიღაც იწჭან [1] 50 = 11

—არა უშავს, გოგოებო, შეეჩვევით, —ამბობდა დეიდა ნადია, — მარლებსაც მოიპოვებთ ბალიშის გადასაფარებლად, როცა კაცებსაც გაიჩენთ, ისინი კარდალებს გაგიკეთებენ და მაშინ სულს ამოითქვამთ, შეგეძლებათ სახვრეპი თან წამოიღოთ და აქ შეჭამოთ.

სანამ ყურებჩამოყრილები კუსმენდით დეიდა ნადიას, ამასობაში ცალკე მწოლარე

ქალი წამოდგა და ჩვენკენ გამოემართა გასაცნობად.

რიტა, –თქვა მან და ხელი გამოგვიწოდა, – აფერისტი.ჩვენც გავეცანით: "ალია, პეშე (3.შ. "ჯაშუშობაში ეჭემიტანილს" – ნიშნავდა, ასე ერქვა ორმოცდამეათე

მუხლს), რვა წელი; თამარა, პეშე, რვა წელი".

რიტას ფერმკრთალი სახე და სწორი ნაკეთები ჰქონდა, ღია ცისფერი თვალები და თხელი, მეჩხერი, ძალზე ქერა თმა. თითქოს მთლიანად უფერული იყო. მაგრამ ამავე დროს რაღაც მიმზიღველი — ჭკვიანური, სერიოზული ჰქონდა და მიუხედავად ნეიტრალური გარეგნობისა, ერთგვარი დარბაისლობაც ეტყობოდა.

—აქ ცუდი ხალხი არ არის, — თქვა მან, თქვენ მიუჩვევლები ხართ, და ნუ შეგეშინდებათ ხმაურის, ყაყანის, გინების. მოკლედ, თანდათან აეწყობით... — და უკან

გაბრუნდა.

მე და თამარა ჩვენს ტახტებზე ავძვერით. ის აგო მოვეწყვეთ და ვაპირებდით ძალზე მძიმე მგზავრობის, ეტაპის, ციხის შემდეგ დასვენებას, რომ ამ დროს გაიღო ბარაკის კარი და შემოიჭრა ზვავი, გრიგალი თუ რაც გნებავთ! ყვირილი, ხმაური, გინება, სიმღერები. ჩვენ პირქვე დავწექით იდაყვებით ტახტს დავეყრდენით, თავი ხელებზე ჩამოვდეთ და ასე ვიცქირებოდით ძირს.

ქვემოთ სიცოცხლე ღუღღა: ვიღაც ირთვებოდა, ვიღაც საჭმელს ხვრეპდა მოტანილი კარღალიღან, ვიღაც ქარგავღა, მღეროდა, წვებოდა დასამინებლად. შემდეგ კაცებმა

იწყეს სულა. "შეიძლება?" – კითხულობდნენ და ტახტის კიდეზე სხღებოდნენ.

მეორე ღღეს ტერიტორიის დასათვალიერებლად წავედით (ნამგზავრებს სამი დღე გვეკუთვნოდა დასვენება), გავიგეთ სად არის ამბულატორია. რადგანაც თავი მტკიოდა, წავედი და დავდექი რიგში, სანამ ვიდექი და აქეთ—იქით ეიყურებოდი, ვიღაცებმა გამომიწოდეს ჩემი პაპიროსი, ასანთი, სავარცხელი, მოკლედ, რაც ჯიბეში უნდა მქონოდა და ახლა აღარ მქონდა, გამომიწოდეს ღიმილით და შემდეგი სიტყვებით: "გვთხოვეს გადმოგვეტა, დოყლაპიობა არ გარგებთ, აქ დედიკოსთან კი არა ხართ".

დავბრუნდი ბარაკში და ავძვერი ჩემს ტახტზე. მალე რიტაც გამოჩნდა.

ალოჩკა, — თქვა მან, ჩემთან ახლოს გაჩერდა და ყურადღებით შემომაჩერდა. ერთი სათხოვარი მაქვს და თუ შემისრულებთ?

–რა ოქმა უნდა! გულწრფელად ეუპასუხე მე.

—მე ერთ ჰატარა ჰაკეტს მოგცემთ. თქვენთან შეინახეთ და სანამ უკან არ მოგთხოეთ, გქონდეთ. კარგით?

—კარგი, — კთქვი მე.

მან უბიდან ამოაძურინა თბილი, ბრტყელი პაკეტი. გამოვართვი და მეც უბეში შევინახე – აბა სხეაგან საღ უნღა წამეღო? ყველგან, სადაც წავიდოდი, თან ღამქონდა – ბარაკში ხომ ვერ ღაეტოვებლი, ასე რიტასაც შეეძლო.

ერთი ღღის შემღეგ, როღესაც ბარაკში მარტოკები ვიყავით (ეს იყო ჩვენი შვებულების ბოლო ღღე), რიტა შემოვიღა — გაფითრებული, ოფლიანი. გვერღზე რომ ჩაგვიარა, ოდნავ დაგვიქნია თავი: "გაშარჯობათ, გოგოებო..."

—დაიღალეთ? — ეკითხე მე.

—კი... მე ხომ ავაღმყოფი გარ, ალოჩკა, მე ხომ ჭლექი მაქვს. ამიტომ საერთო სამუშაოზე არ ღავღივარ. მხოლოდ იატაკებს ერეცხავ ზონის გარეთ. საწოლიც ცალკე მიღგას, რომ არ გაღმოგღოთ.

დაწვა და, როგორც ყველა დასუსტებულ ადამინს, მასაც ხელად ჩაებინა. ჩვენ კი, სანამ დანარჩენები მობრუნდებოდნენ, დეიდა ნადიასთან ვლაპარაკობდით./ამ დროს

ბანაკის უფროსი მოვიდა საყვედურებით:

—რას ჰგავს შენი საქციელი, ღეიდა ნაღია, რატომ გეაგღებ ალეუ დღეშვ?! ჩვენ გენღობით, ჰატიესა გცემთ, შენ კი ეს რა ამბავი დაატრიალე? საღღაც არაჟი გიშოვიათ, აურ დაურიეთ იქაურობა, შენც დალიე და დათვერი... რას ჰგავს ეს, ღეიდა ნად, ჩვენ როგორ გექცევით — ტანსაცმელი შენ არ გაკლია, ფეხსაცმელი და საჭმელი, არც სამუშაოზე გერეკებით... და ა.შ. და ა.შ.

ჯერ კი უსმინა ღეიღა ნადიამ, უსმინა, მაგრამ მალე მოსწყინდა.

— ძალიან არ მჭირღები? როგორც ოქროს ჩარჩოიანი.....! უთხრა ყოვლად უბოროტოდ და უწყინრად და ზურგი შეაქცია.

თავღაპირეელად მეთაური გაშრა — მაინც უფროსია! მაგრამ მერე გადააფურთხა

და უხმოდ გავიდა.

—დეიდა ნადია, ყველაფერი მესმის, მაგრამ ოქროს ჩარჩო რა შუაშია? — გკითხე მე.

—პირველად ზიხარ და საიდან გეცოდინება? აღრე, სასამართლოებში მეფის პორტრეტი ეკიდა ოქროს ჩარჩოში. ამ პორტრეტს ეძახდნენ "ოქროსჩარჩოიან...."—ს. მეც ეს ვუთხარი მხოლოღ. მაგრამ ისიც ვერ მიხვდა, იმას ეგონა უბრალოდ... მე კი

პოლიტიკური რაღაც ვუთხარი!

ამასობაში დანარჩენებიც მოვიდნენ და თავიანთ საქმეებს შეუდგნენ, ჩვენ კი ვიწექით მაღლა და იქიდან ვიყურებოდით. უეცრად კარი გაიღო და შემოცვივდნენ მცველები, დაიკავეს ყველა გასასულელი, ხოლო ორიც კარში ჩადგა უზარმაზარ ნაგაზებთან ერთად. თაუდაპირველად სიჩუმე იყო, მაგრამ შემდეგ წარმოუდგენელი წიოკი ატყდა: "რას ჰგავს ეს? ვინ მოგცათ ამის უფლება? აქ ხომ ქალები არიან! იქნებ ჩვენ გახდილები

ვართ, უცბათ თვალი რომ მოგეჭრათ ჩვენი უკანალებით!"

ჯარისკაცებმა ეს ყვირილი აინუნშიაც არ ჩააგდეს და შეუდგნენ თავიანთ საქმეს. არც მანამდე და არც ამის შემდეგ შე ამისთანა ჩხრეკა არ მინახაგს! არამცთუ მთელი ლოგინები გადაატრიალეს, არამედ დაფხრიწეს მთელი ბალიშები, მოქარგული გადახაფარებლები და ვისაც ბამბის საბნები ჰქონდა, ისინიც მიაყოლეს. ბანაკში კი იცით რა არის ბამბის საბანი? წლების განმავლობაში იპარავენ ბამბის ნაგლეჯებს, ასე აგროვებენ, აგროვებენ და ბოლოს დგება ის ბედნიერი წუთი, როდესაც გაიშლება შეგროვილი ბამბა შესაფუთ მარლაში და იკერება საბანი! ასე რომ, ადვილი წარმოსადგენია, რა წიოკი ატყდა ბარაკში. თან ეს წიოკი ტალღისებურად გადადიოდა იმის მიხედეით, თუ სად იყენენ ჯარისკაცები, იქ, სადაც უკვე გაივლიდნენ, ჩუმად სლუკუნებდნენ, წყენას იშუშებდნენ.

მე და თამარა ჩვენს ჩვეულ პოზაში, სიქსტის მადონას ანგელოზებივით უმანკო თეალებით ვიცქირებოდით ქვემოთ. ბოლოს ჩვენთანაც მოვიდნენ. ჩვენ ავუზსენით, რომ არანაირი ნივთი არ გაგვაჩნია ჩემოდანი სადარაჯოზე დაგვატოვებინეს.

—თქვენ რა, ორმოცდაშეთვრამეტეები ხართ? — ჯარისკაცი თავის მეთაურს მიუბრუნდა, ესენი უკვე გაჩხრიკეს, ეტაპიდან არიან.

–გაირე, უპასუხა მან.

ასე მიიწევდნენ წინ და ბოლოს მიადგნენ რიტას საწოლს, სადაც არა მარტო ყველაფერი გადააქოთეს და დაარღვიეს, საწოლიც კი დაამტერიეს. სანამ ისინი ანიავებდნენ იქაურობას, რიტა იდგა გულხელდაკრეფილი, ნაპოლეონის პოზაში და სისინებდა:

მე თქვენ ამას არ ღაგივიწყებთ! სამუშაოღან ღაბრუნებულ ავაღმყოფ აღამიანს

არ მასვენებთ! ამას ასე არ ღაგტოვებ!

რიტას საწოლიც რომ ღაამტერიეს, უხმოდ გავიდნენ და მაღლებიც თან გაიყოლიეს. დეიდა ნადიამ დურგალი მოიყვანა, რომელმაც აქვე შეაკეთა საწოლი. რიტა კი კვლავ იგივე პოზაში იდგა და ნესტოებგაბერილი სისინებდა:

—მაგათ გუჩვენებ სეირს!..

ღეიდა ნადია კი თავს დასტრიალებდა და ამშვიღებდა:

–რიტოჩკა, გენაცვალე, ნუ ნერეიულობ! დაწექი, დაის<u>ვე</u>ნე!...

მეორე დილას დეიდა ნადიამ შეგვატყობინა:

ეოოე დილას დეიდა სადიაი იეგვატყოიისა: გოგოებო, გავიგე რისთვისაც ატეხეს ეს ბაზარი! ვიღაცას უფროსისთვის

nercachac

დაქირავებულთა მთელი ჯამაგირი აუწაპნია.

ახლა კი გამკრა გულში, მაგრამ... მეორე ღღეს ჩვენც სამუშაოზე გავეღით. სულ სხვა ცხოვრება დაიწყო. ძალიან ეიღლებოდით, რადგან ციხეში და ეტაპზე საკმაოდ ღავსუსტდით.

ერთ ერთ ასეთ დღეს რიტა მოვიდა და მეუბნება:

–ალოჩკა, მე რომ პაკეტი მოგეცით, ცოცხალია?

—რა თქმა უნღა.

—შეიძლება?

—ღიღი სიმოვნებით.

—მაღლობთ.

მეტი არაფერი.

გავიღა რამღენიშე ხანი და ღადგა ღასვენების ღღე – მაშინ ჯერ კიღევ არსებობღა გამოსახვლელი დღეები. ისინი მხოლოდ ომის დროს გააუქმეს და მთელი ამ ხუთი წლის განმავლობაში ღასვენების გარეშე ვმუშაობდით. ყველა თავთავიანთ საქმეზე იყო წასული, ისე რომ, ბარაკში მხოლოდ 🍇 და რიტა ვიყავით. რიტა, ეტყობა, ვერ გრძნობდა თავს კარგად და იწვა. მე კი მთელი კვირის მანძილზე იმდენად დავიღალე, გადავწყვიტე მთელი დღე ვწოლილიყავი. ხოდა, გიწექით ასე ორივენი.

უცბად კარი იღება ღა შემოდის მაღალი, მშვენიერი აღნაგობის, ბოშას ტიპის ლამაზი ბლატარი. იგი ბუშლატში იყო გახეეული და რბილი ტყავის ჩექმები ეცვა. შემოსვლისას თავდაჭერილალ<sup>ი</sup>ოგვესალმა, შემდეგ მივიდა რიტას საწოლთან, კიდეზე

ჩამოჯღა ღა ღაიწყეს ჩუმაღ რაღაცაზე საუბარი.

პატარა ხნის შემდეგ რიტას ძლიერი ხმა გაისმა:

ალოჩკა, შეიძლება ერთი წუთით?

მივედი.

—გაიცანით, ალოჩკა, ეს ჩემი მეგობარია —გასილი ჟოხოვი, ჩრდილოეთში პი<mark>რველ</mark>ი

ქურდი. ეს კი ალოჩკაა, ჩვენ რომ დაგეეხმარა.

—ალოჩკა! — წარმოთქვა მან მჟღერი ბარიტონით, — ჩვენ სიკეთე არ გვავი**წყლება** და ამიტომ, ალოჩკა, თუ ახლა რაიმე გჭირდებათ ან მომავალში დაგჭირლეთ, პი**რდაპი**რ მე მომმართეთ.

ახლაღა მივჩვდი, რას ღავატარებდი ბიუსტჰალტერით!

არანაირი ღახმარებისთვის არ მიმიმართავს გასილი ჟოხოვისთვის, თუმც მას ხშირად კი ვხვღებოდი. ზოგჯერ ისე მომინდებოდა პაპიროსი მეთხოვა, მაგრამ იმის გაფიქრება, – "ღმერთო ჩემო, ეს ხომ ქურდია!" წამსვე მაჩერებდა.

მაგრამ შემდეგ ვასილი ჟოჩოემა ბანაკის უფროსის საყვარელი ნაგაზი მოკლა, რაღგან რიტას, როგორც ტუბერკულოზით დააგადებულს, ძაღლის ქონი სჭირდებოდა. ღამნაშავეს მიაკვლიეს და გაღააგზავნეს საღღაც სხვა ბანაკში. ასე რომ, მართალია,

რიტამ მთელი ქვაბი ძაღლის ქონი მიიღო, მაგრამ საყვარელი დაკარგა.

მალე მეც სხვაგან გაღამაგზავნეს, მაგრამ სულ სხვა მიზეზით. ერთხელ "ნათლიმამამ" ღამიბარა თავისთან (ასე ებახღნენ ოპერრწმუნებულებს), რომელსაც იმეღი ჰქონღა, ჩემს მიღრეკილებებს გამოიყენებდა ("ჯაშუშობაში ეჭემიტანილი") და შემომთავაზა მათთან თანამშრომლობა, ე.ი. უნდა დამებეზღებინა ერთ ბედს ქვეშ მყოფი ამხანაგები. მე, ბუნებრივია, უარი განვაცხალე, ის მაინც დაჟინებით ცდილობდა გადავერწმუნებინე.

– არიადნა სერგეევნა, მითხრა ბოლოს, – ჩვენ არ შეგვიძლია და არც გვინდა ვინმე ვაიძულოთ; ჩვენ ისეთი ხალხი გეჭირდება, რომელიც თავისი სურვილით და ნებით იმუშავებს. აზლა დამიწერეთ, რომ არსად არ იტყვით ამის თაობაზე და წაბრმანდით ბარაკში.

მე კი დამავიწყდა ეს საუბარი, მაგრამ მას არ დაეიწყნია. რამდენიმე ჩნის შემდეგ წამიყვანეს კნიაჟპოგოსტის განყოფილებაში. ეს გზა კარგად დამამაქასტულო ჩამთარი! ყინვა!.. ქალაქში ჩამომიყვანეს და მომათავსეს იქაურ უზარმაზარ, რის ცინეშის რომელიც უზარმაზარი მორებისაგან იყო ნაშენი. მე, სულელი, ძალიან დავინტერესდი, რომ ეს შორები ჩვეულებრივ ჰორიზონტალურად კი არ იყო დაგებული, არამედ ეერტიკალურად. ღამე აქ გავათენე, ხოლო ღილით წამიყვანეს შინაგან საქმეთა აღგილობრივ განყოფილებაში. ძალიან მრცხვენოდა, ქუჩაში აქეთ–იქით მცეულების თანხლებით რომ მიკაბიჯებლი.

ანალოგიური წინადაღებისა და ანალოგიური პასუხის შემდეგ გამომიცხადეს,

რომ უკან მგზავნიან ბანაკში.

ახე რომ, ორი დღის ნაშიშშილები რაღგან ციხეში არ მაჭამეს, ბანაკში შეჭამდაო, ბანაკში კი ჩათვალეს, სადაც მიღის, იქ აჭმევენო—სიცივეში, ცარიელი სატვირთო ვაგონის კუთხეში მარტო მიკუნჭული — მცველები ტამბურში იყვნენ, — ხელში ჰატარა ფუთით გბრუნდებოდი უკან. ამასობაში შევამჩნიე, რომ გავიარეთ ის სადგური, სადაც უნდა გადმოესულიყავი და მივდივარ ჩრდილოეთით, გაჩერებების გარეშე ამ ღამეში. ჩამთელიმა, აბა რა მექნა?..

გამომაღვიძა ღრიალმა და გინებამ, უკუნეთ სიბნელეში გამოღებულ ვაგონში შემოცვივდა პატიმარ მამაკაცთა ბრბო, მე ჩემს კუთხეში მიკუნჭული ვცდილობდი არ მესუნთქა.

კვლავ დავიძარით. საშინელი გინება, ბუღი, ხმაური. ჩემი ფუთა ისე გაქრა, თითქოს არც ყოფილიყოს. კიღაცამ გიტარა დაამღერა, ვიღაც იმახის, მცველმა სინათლე მოიტანოსო. მცველმა მართლაც მოიტანა ჭრაქი და მე აღტაცებულმა წამოვიძახე:

-galos! geheng!

- კინ შეძახის?

−მე ვარ, ვასია!

ალოჩკა?! საიდან? — და უცებ თავისიანებს მიუბრუნდა, — კომკაეშირლებო, უს რა ამბავია, დედის გინება?! აქ ხომ ქალია!

უცბად ყველა ჩაწყნარდა. ჩემ გვერდით კი საიდანდაც ნელ –ნელა გაჩნდა ყველა ის ნიკთი, რაც ფუთაში მქონდა – წითელი კაბა, სავარცხელი...

State of the

TO SERVICE THE PARTY OF THE PAR

Buy Proposition

– ალოჩკა! დიდი ხანია იქიდან წამოხვედით?

მოკუყევი როგორც იყო, რიტაც გახსენე.

-ო, რიტა, ჩემი სიცოცხლე! ახლა საიდან მოდიხართ? ესეც ეუამბე, ოლონდაც მთავარი მიზეზი არ მიხსენებია.

— \_ აბათ ნათლიმამასთან ეერ შეეწყვეთ?

- დიახ...

arm I de la company —ტყუილაღ! არ უნდა გექნათ... ეგ ხალხი შურისმაძიებელია. თქვენ ალბათ გშიათ, ალოჩკა? სამწუჩაროდ, ახლა ფორმაში არა ვარ, მაგრამ მაინც შემიძლია გაგიმასპინძლდეთ. — და ტურნეფსი გამომიწოდა. — კი მაგრამ, ახლა სად მიყავხართ? -sé 3000.

ცულადაა საქმე. მე კიცი, საღაც მიყავხართ. უკიდურეს ჩრდილოეთში არის საჯარიში ბანაკი. აქ სულ ნაცნობი აღგილებია. აი, აქ მაგალითად, ალოჩვა, ტროცკისტები ცხოვრობდნენ...

ამ პატარა ბიჭმა ნეტა საიღან უნდა იცოდეს ტროცკისტების ამბავი?

−მშვესიგრადაც ცხოვრობდნენ, ხანამ ამ ბ...−ს, მე მინდოდა მეთქვა, სანამ ამ

მოღვაწეს, ბერიას არ გაახსენდა მათი არსებობა, მაგრამ არა უშავს, ალოჩკა! ყურებს ნუ ჩამოყრით! მე ბარათს გაგატანთ. მანდ ღალაქად მუშაობს ჩემი კარგი მეგობარი, ვასილი მუხა. ის ყველაფერში დაგეხმარებათ.

და ამ მბეუტავ შუქზე, თითის სიგანე ქაღალდის ნაგლეჯზე დაწერა/ტამდენიმე

სიტყვა: "თქვენთან ჩამოვიდა მშვ. გოგონა ალოჩკა. პატ. ეცი. ვასილი ჟოჩსევი"/

— სამწუხაროდ, ალოჩკა, ახლა უნდა დავშორდეთ, ჩვენი სადგურია.
გამოვემშვიდობეთ, ერთმანეთს ყველაფერი კარგი ვუსურვეთ, გიტარის უკენასკნელი
აკორდები... და მე კვლავ მარტო ვარ ბნელ ვაგონში (ჭრაქი მცველებმა წაიღეს),
მივდივარ სულ ჩრდილოეთით და ჩრდბლოეთით.

ბანაკი ჰატარა აღმოჩნა, მაგრამ ისე მმიშე პირობებით, რომ ყველა მისი მაცხოურებელი

წინასწარ უკვე განწირული იყო.

ვმუშაობღით ღასეენების გარეშე, ხე—ტყის სახერხში, ულუფაც იმღენი იყო, ფეხებს ძლივს მივათრევღით. რა თქმა უნღა, არავითარი მუხა არ მიძებნია ღა ვცხოვრობდი ისე, როგორც სხვები.

მაგრამ მისი ნახვა მაინც მომიხდა.

ის – ის იყო დასასვენებლად და მოსაწევად ჩამოვსხედით ახლად მოჭრილ ხეზე, რომ ამ დროს მოგეიახლოვდა ჯან – ღონით სავსე ახალგაზრდა, არაბუნებრივად ოთხკუთხა ფიზიონომიით.

—თქვენი გამარჯვება,...!

—გასკას გაუმარჯოს! სალამი გასილის!—უპასუხა ყველამ.

ჩამოჯდა იქვე მორზე, წეკოთი გაგვიმასპინძლდა, თან ვლაპარაკობდით აქეთურზე, იქითურზე და უცებ ერთი იძაზის:

გოგოებო, ხედავთ, ყველას გვეძინა ვასკასთან ალოჩკას გარდა! უხ, შე თურქო,

შენა!

კასილიმ ერთი შემომხუდა და წავიდა. 🛰

ისე მძიმე იყო იქ ცხოვრება, რომ უფროსებიც კი გვეუბნებოღნენ: "დაგტოვებდით ზონაში რამღენიმე ღღით, რომ ცოტათი ამოგესუნთქათ, ძალები მოგეკრიფათ, მაგრამ ასე გიწერიათ — უმკაცრესი რეჟიმი მთელი გაღით... ასეთი რა ღააშავეთ?"

ერთ საღამოს ჩვენს ქალთა ბარაკში შემოვიდა ჩემთვის უკვე ნაცნობი კასილი მუზა, ცნობილი თავისი მისალმებით — "თქვენი გამარჯვება,...!" ცოტახანს ამინდზე ილაპარაკა და მერე იკითხა:

—რომელია თქვენში ალოჩკა?

ჩემზე მიუთითეს. მომიახლოვდა, მომესალმა და მითხრა:

—ალოჩკა, ცნობა მივილე ჩემი მეგობარი გასილი ჟოხოვისაგან. თქვენზე შემატყობინა. ჩვენ სიკეთე არ გვავიწყდება; რამე თუ დაგჭირდეთ, მე აქა ვარ. ყოველთვის თქვენს სამსახურში მიგულვეთ, მე აქ ყველაფერი შემიძლია.

მადლობა გადავუხადე. ამჯერად არაფრით არ მისარგებლია. მაგრამ მეორედ...

ერთხელაც იყო ზონაში შემხედა.

—ხომ არ მოიწყინეთ, ალოჩკა?

−მოწყენით არ მომიწყენია, მაგრამ მონატრებით კი.

—რა გინდათ, მითხარით.

-წერილის გაგზავნა სახლში...

–მერე და, დაწერეთ...

\_როგორ...

−მე გავაგზავნი.

\_მე ხომ არც ფანქარი მაქეს და არც ქაღალდი...

—მე მოგიტანთ. **⋄** 

და მაროლაც მომიტანა — მეოთხედი ქაღალდი და ფანქრის მონატეხი.

მეც მივწერე ქმარს, თუმც იმედის ნატამალიც არ მქონდა. ის კი ამ რამდენიმე სიტყვით ყველაფერს მიხვდა და მოახერზა ჩემი იქიდან გამოზსნა, რამეთუ ეს მხოლოდ აღგილობრიეი ინიციატივა ყოფილა.ამგეარად გამოვაღწიე იმ აღგილიდან, საიღანაც

ჯერ არავინ გამოსულა.

ასე რომ, უკიღურესი ჩრდილოეთიღან ხან ეტაპით, ხან მატარებლებით, სხეაღასხეა ქალაქებში – უფრო სწორად სხეადასხვა ციხეებში, ხანგრძლივი გაჩერებების შემდეგ. ხოლო რამდენიმე დღე მოსკოვში, მატარებლის ეაგონიდან გადმოუსელელად, როგორც იქნა, ჩავალწიე კოლგამდე, იქიდან კი მორდოვეთის ბანაკში მოუხედი და მოეხედი ჩემი ქმრის წყალობით, რაღგან მისგან გაიგეს, მე რომ სპეციალობით მხატვარი ვიყავი, იქ კი სწორედ ხის მოხატული ჭურჭლის წარმოება იყოყრე ემ ელე

მაგრამ სანაშ იქ მოგხვდებოდი, რამდენიმე თვე დაგყავი ერთე-ერთ ბანაქშიც სადაც მამუშავებდნენ ხის ღამმუშავებელ საამქროში. და მანამდე ვმუშაობდი, კიდრე რომელიდაცა უფროსმა არ მომაქცია ყურაღღება და არ თქვა: "ეს აქ რას დაგიყენებიათ,

როცა სამზარეულოში ასე გვაკლია ქალები!"

ასე გაღამიყვანეს სამზარეულოში, საიღანაც არანაირი სარგებელი არ მიმიღია, რამეთუ, როდესაც მშიერი ხარ – მართლა მშიერი! – ძალიან ძნელია პურის ნატეზის თხოვნა, თავისით კი არავინ გთავაზობს...

ერთხელაც გამოვედი სამზარეულოდან სასადილო ღარბაზში და რას ეხედავ, გრძელ, ცარიელ მაგიღასთან ზის ვასილი ჟოხოვი — გაპარსული, გამხღარი, უბუშლატოდ და უგიტაროდ, ზის თავდახრილი, ეს–ეს არის ეტაპით ჩამოუყვანიათ, ელის კუთვნილ სახვრეპს და ემზადება გზის გასაგრძელებლად გაურკვეველი მიმართულებით.

-gabas!

თავი ასწია და დაიმანჭა, არც კი გაუღიმია.

– ალოჩკა!.. ასეა, ფორტუნამ ზურგი მაქცია... – მითხრა ძალზე გასაცოდავებულმა მისთვის ამ უჩვეულო მღგომარეობით.

აქ უკვე მე მოგიკრიბე მთელი ძალები და პირდაპირ სამზარეულოსაკენ გავემართე, მიეედი მზარეულთან, დაკიხარე მისკენ და საიღუმლოდ ვუთხარი:

—იმ კაცს ხედავთ, იქ რომ ზის?

—ეხედაგ.

– ეს კასილი ჟობოეია, ჩრდილოეთში პირველი ქურდი!

—რას ლაპარაკობთ?!

—უნდა დაკაპუროთ.

—აუცილებლად! — დაფაცურდა მზარყული.

გადაუპიპინა ჯამი დაქირაკებულთა ხორციანი ბორშჩით, თეფშიც გაუვსო საავადშყოფოსთვის განკუთვნილი ფაფით, საბავშვო განყოფილებიდან კი კომპოტი დაუსხა, ღიდი ტოლჩა, ზეღ ბლომაღ პურიც მიაყოლა. შემღეგ საქმიანად გამოიკითხა: "ეტაპიდანაა?" და თავისი საიდუმლო კარადიდან მთელი პარკი შავი ორცხობილა გამოაძვრინა სამგზავროდ.

ასე დატვირთული მივედი ეახილი ჟოზოვთან და სანამ ჭამდა, გვერღზე ვიჯექი. ხან ერთ კერძს ვაწედიდი, ხან მეორეს. ორცხობილებიანი პარკი რომ გაღავეტი, პირჯვარი გადავწერე: "ღმერთი იყოს შენი მფარველი, გასილი!" სამჯერ გადავკოცნე და დავშორდით, დავშორდით რომ მეტი აღარასოდეს შევხვედროდით ერთმანეთს. მეოთხე შეხვედრა აღარ ყოფილა და არც შეიძლება ყოფილიყო, რადგან ასეთი შემთხვევა მხოლოდ სამჯერ ეძლევა აღამიანს და სწორედ სამი იყო.

## 9W678W60

ახსრ-ის ბანაკში რამოდენიშე ადამიანი "რელიგიისთვის" დაპატიმრებული, მათ შორის – დეიდა პაშა. დაჭერამდე მისი ბიოგრაფია ახეთი იყო: იგი შრავალშვილიან გლეხის ოჯახში იზრღებოდა, სანამ მონასტერში არ მოხვდა. უსაკომურო ქოხის შემღეგ მონასტრის კეთილღღეობამ ისე მოხიბლა, რომ იმის იქით გახეღვაც აღარ უნდოდა. იქ კი უთხრეს: შენისთანა ღარიბებს მონაზენად არ ვიყვანთ, ჩვენ ანაბარი გვჭირდება, აბა სხვანაირად ეკლესია როგორ გამდიდრდებაო და მოსამსახურედ აიყვანეს, ამუშავებდნენ ყველაზე მძიმე სამუშაოზე, სწავლებისა და

მონაზენად შედგომის უფლების გარეშე.

დეიდა პაშა იყო შრომისმოცვარე, ძალიან მორიდებული, წყნარი და გულთბილი ქალი. ასრულებდა ნებისმიერ სამუშაოს. ამიტომ სულ მალე დართეს ნება კერვა შეესწავლა, მაგრამ ბოლომდე წერა—კითხვის უსწავლელი კი დარჩა. ჯერ სამუნასტრო ტანსაცმელი მისცეს, შემდეგ კი პატარა სენაკიც გამოუყვეს.. მეტი რა უნდრლა დეიდა პაშას, იყო ბედნიერად. დიდხანს აგროვებდა ფულს, კაპიკს კაპიკზე ადებდა, კაპიკს კაპიკზე და ბოლოს საკუთარი სამოვარიც შეიძინა! ამის იქით კი მისი უცნუბა ულარც მიდიოდა. ზოდა, სვამდნენ საღამოობით ჩაის ეგ და ორი—სამი მოსაზონი მის სენაკში. "დღეს დედა ანასთან ესვამთ, ხვალ დედა მანეფასთან, ზეგ კი — პაშასთან"...

ასე მიედინებოდა ცხოვრება წყნარად და ბედნიერად და უცბად — რევოლუცია! შემოვიდნენ წითელარმიელები. კომისარმა შეკრიბა მონაზვნები და აუზსნა, რომ ამიერიდან ისინი თავისუფალი მოქალაქეები არიან: "მოკრიბეთ თქვენი ბარგი—ბარზანა და მოუსვით აქედან. ვადას ნაზევარ წელს გაძლევთ, მაგრამ თუ ნაზევარი წლის

შემდეგ აქ კიღევ დავინახავთ ვინმეს, თავის თავს დააბრალოს!"

ვინც უფრო ჭკვიანი და მარჯვე იყო, წავიდა. ღანარჩენები კი ღარჩნენ სასოებისა

და იმეღის აშარა. დეიდა პაშაც დარჩა.

ნახევარი წლის შემდეგ ისინი მართლაც მობრუნდნენ: "აბა, ქალებო, ჩვენ გაგაფრთხილეთ, ახლა კი თქვენს თავს დააბრალეთ. არავითარი ქონება, მთელ თქვენს

ბარგი—ბარხანას აქ ღატოვებთ. რაც ტანზე გეცმევათ, იმითიღა წახვალთ!"

—ხოღა, ალოჩკა, მიყვებოდა ღეიდა პაშა, — ვიცეამ და თან ვტირი, ვიცვამ და ვტირი — სამოვარი აქ როგორ დავტოვო — მეთქი. ვიცვამ და ვიცვამ რამღენიც ჩამეცმევა, რომ რაც შეიძლება ნაკლები დავუტოვო ამათ, ვტირი და ვტირი ღა კარგად რომ გამოვიტირე, ავღექი, მივიმაგრე სამოვარი ფეხებშუა და წამოვედი. ფრთხილად მივდივარ, ნელა. ჭიშკართან ჯარისკაცი დგას და ყოველ ჩვენთაგანს გასვლისას ერთ მაგარ პანღურს სთავაზობს. მეც ნელ—ნელა, ფრთხილად გავედი, ის კიდე მეცა, მერე როგორ, ხოდა, კარგადაც გამაგორა! წარმოგიდგენია, ალოჩკა, იმ ჩექმის წიხლი ახლაც ამჩნევია სამოვარს!

ჩვენი ბანაკიდან რამდენიშე ქალი, რომელიც "რელიგიისათვის" იჯდა, გაათავისუფლეს. გამომშვიდობებისას ღეიდა პაშამ ყველას სათითაოღ პირჯვარი გადასწერა და

სთხოვა:

—გოგოებო, მოგეწერეთ გარეთ რა ხდება, ეკლესიები ნახეთ ცოცხალია თუ არა, და

ილოცეთ ჩვენთვის...

მაგრამ როგორ მოიწერონ, ცენზურა ხომ წაიკითხავს?! ამიტომ შევთანხმდით: "ეკლესიის" ნაცვლად ჩაწერდნენ "აბანოს". ასე გავისტუმრეთ ქალები. გავიდა ხანი და წერილმაც არ დააყოვნა. დეიდა პაშამ სასწრაფოდ მომაკითხა:

—წაიკითხე ალენკა, წაიკითხე, ჩემო ჩი<u>ტ</u>ო!

ეკითხულობ: "მოგესალმებით თქვენ, პრასკოვია გრიგორეგნა, მივესალმებით დაია ალოჩკას და ყველას. ჩავედით ქალაქ სერპუხოვოში. გამოვედით თუ არა სადგურიდან, გხედავო — აბანო! ეგრევე შიგ შევედით და თქვენ მაგივრადაც გემოზე ვიბანავეთ! აბანოში დაველაპარაკეთ გოვზების გამყიდველ ქალს, გამოვკითხეთ ყველაფერი. ასე გვითხრა: სასაფლაოზე წადით, ქალებოო. ჩვენც წავედით. მივედით სასაფლაოზე და გზედავთ — აბანო! თან ისეთი ლამაზი აბანოა! იქაც კარგად ვიბანავებთ და თქვენ მაგივრადაც დავდგით გოვზები! შექისეც ისეთი კეთილი აღმოჩნდა, იმანაც იბანავა თქვენთვის…"

ახლა კი ნამღვილი აბანოს შესახებ.

ერთხელაც ბანაობის დღე სამების დღესასწაულის წინ დაგვინიშნეს. დეიღა პაშას ძალიან უხაროდა, სადღესასწაულოდ სუფთები ვიქნებითო. შევიკრიბეთ პატარ—პატარა ფუთებით ხელში და წავედით. მეაბანოე "რელიგიისთვის" იჯდა, წყნარი,

მოკრძალებული, ამიტომაც ამუშაეებდნენ მეაბანოედ. იცოდნენ შიშველ ქალებზე არ აუცმუკღებოდა თვალები. ამგვარად, ზღურბლზე შემოგვეგება — სულმთლად შიშველი, მხოლოდ წინსაფრის ამარა.

—მომავალ დღესახწაულს გილო**ცავთ, ქალებო!** დღეს ძალიან კარგია აბანოში. ყველაფერი საგულღაგულოდ დავაწკრიალე კაცების წელის ნაწილიც თქვენ დაგიზოგეთ, ასე რომ, სამი გოვზის ნაცვლად ოთხი გექნებათ, იბანეთ და იბანენა სანამ არ მოგწყინდებათ!

არახღროს არ დამავიწყდება ეს სურათი — ისე სასაცილო ფელ სიცელისაგან კინაღამ წელში გადავწყდი! — მეაბანოე მიუჯდა დეიდა პაშეს ტრმეფეტკამზე და

წყნარად დაიწყეს საუბარი:

გახსოვთ, პრასკოვია გრიგორევნა, როგორ მივღიოღით ხოლმე სამების ეკლესიაში

– მორთულები, არყის ხის ტოტებით...

სხედან ორივენი შიშვლები – ერთი წინსაფრის და მორე თავსაფრის ამარა და საუბრობდნენ " ღვთაებრივზე", სუფთები და უეშმაკოები, როგორც ბავშვები ანდა ანგელოზები.

#### ᲠᲘᲐᲖᲐᲜᲘ

რიაზანში კეთილი აღამიანები შემხვდნენ, რომლებმაც სამხატვრო სასწავლებელში მომაწყეს სამუშაოდ. იქ მისაღები კომისიის თავმჯღომარე ვიყავი. მოღიოღნენ ჩემთან ნაირ–ნაირი ღეღიკოები, რომლებიც ოცნებობღნენ შვილები ინტელიგენტურ სასწავლო დაწესებულებებში მიებარებინათ.

ერთხელ ძალზე ძარღვებდაწეწილმა ქალმა თავისი შვილი მომიყვანა, გალეული, თავგადახოტრილი ბიჭი, თვალსევდიანი, ღია ბარათიდან გადაუხატავს "სამი გოლიათი", თანაც ცოტათი გაუდიღებია და რაც შეეძლო დაუმახინჯებია. გარდა ამიხა ნახატზე უჯრეღები ჩანდა, რომლის მეშვეობითაც სურათი ქაღალღზე გაღაუტანია. ეს კი აკრძალული იყო. მე ვუთხარი:

– იმედი ძალიან ცოტაა...

წინადადების დამთავრება ეერ მოვასწარი, რომ უცბად რაღაც ჩამიგდო კალთაში, მოკიდა ხელი თავის შვილს და სწრაფად გაეიდა.

—ო, ალია, ეს რა არის?! — მომცეივდნენ თანამშრომლები და გახსნეს. აღმოჩნდა კანფეტი, "მერცხალი", ნახევარი კილო. აღშფოთებაც ვერ მოკასწარი, რომ კანფეტის

ნახახიც აღარ იყო, სულ დაიტაცეს...

და აი პირკელი გამოცდის დღეც დადგა. ბავშვები დავსხით და წინ დავუდგით დოქი, გვერდზე კი ორი ვაშლი მოვუდეთ, რა თქმა უნდა, ცეილის, რომ არ შეეჭამათ. სანამ ბაეშვები ხატავღნენ, მე ღერეფანში გავეღი და უცბად გულითადი ღიმილით ის

\_ი შემომეგება! უნებურად მეც გაგულიმე და გაკულიმე მთელი გულით!..

ბავშვი, რა თქმა უნდა, პირველივე დოქის მერე გამოვარდა. ამის შემდეგ ქუჩაში

რომ მხვღებოდნენ, მეორე ტროტუა რე გაღავღიოღი...

ერთხელაც ვიღაც გლეხის ქალი მოვიღა, თავსაფრიანი და ფეხშიშველი. ზურგზე ჯვალოს ტომარა ჰქონდა მოკიდებული, სადაც ორი ცარიელი ბიღონი ჩხარუნობდა. ეტყობა, რმე გავიღა ბაზარში. ფეხსაცმელებიც შიგ ეწყო, რომელსაც მხოლოდ სამსახურებრივი მოვალეობის დროს ხმარობდა, ე.ი. როდესაც რძით ვაჭრობდა.

გვერდზე ბიჭუნა ეღგა — გამხდარი, თეორი, ნათელი, ცისფერთვალა, ტილოს შარვალში და იხიც ფეხშიშველა. თოთხმეტი წლის იყო, თუმც ცხრა ათს ძლიეს მისცემლით.

—ჩემი ბიჭია, მწყემსია, სულ ხატაეს და ჩატავს, — მითხრა ქალმა, — ძალიან უნდა თქვენთან ისწავლოს.

—შენი ნამუშევრები საღღაა? — ეკითხე ბიჭს.

უბიდან დაგრაგნილი უჯრედიანი ქაღალდები ამოაძვრინა, თან შემომცქეროდა

თავისი ნათელი თვალებით. ნახატები ნაცრისფერი ფანქრით იყო შესრულებული... როგორც ყრმა ჯოტო, ცხვრებს და ბატკნებს ხატაუდა. **ძალზე** რიგიანი ნახატები იყო.

დირექტორს, სასწავლო ნაწილს, ყველას ფეხებში ჩავუვარდი. ისინიც არ იყვნენ ცუდი ადაშიანები, ნამდვილად მიიღებდნვნ, მიიღებდნენ ასევე, აკვარელების და სხვა საჭირო ნივოების გარეშე, მაგრამ ერთადერთი, რასაც მართლაც გვედს ვერ აუვლიდნენ, ეს იყო განათლება. მას მხოლოდ ოთხი კლასი ჰქონდა დამთავრებული, ეს კი სასწაელებელი გახლდათ.

ჩვენ ავუხსენით ყველაფერი. მან მოგვიჩმინა, სულ ერთიანაფ წამოწვ<u>თლ</u>და და წამიერად ცრემლით აევსო თვალები, შემდეგ თავი ჩალენა და სრულთო გამირთული

Control of the same of the

地位于美国地区的

And planting the state of the last

at the principle of the property of the principle of the

გავიდა ოთახილან.

而W-工作和是W

#### 

to exactly anomal from the first interpretable of profits an engage the first engage in the party of

ბერიას მოხსნის ამბავი ქუჩაში გავიგე, როდესაც სამუშაოზე მივდიოდი კლუბში. რეპროდუქტორი სწორედ კლუბთან, ფოლადის ბოძზე იყო დამაგრებული.

მე პირდაპირ ღირექტორთან შევვარდი: "გაიგეთ?!"

არავის არაფერი გაუგია. მეც ყველას მოვუყევი. ჩეენმა დირექტორმა კი მაგიდიდან სპირტი ამოიღო, სათითაოდ ჩამოგვისხა და დავლიეთ ამ სასიხარულო ამბის აღსანიშნავად.

საღამოს კლებში ცეკვები უნდა ყოფილიყო. ამ დროს ჩვეულებრივ, კარში მორიგე მილიციონერი იღგა ხოლმე და წესრიგს იცავდა, ამ საღამოსაც, რა თქმა უნდა, იქ

nger.

და აი შუა ცეკვების დროს ღარბაზში ჩვენი დირექტორი გამოჩნდა. წელში გამართული, მონდომებული მოაბიჯებდა ფიცარ—ფიცარ, როგორც მთვრალებმა იციან ხოლშე, რომ აქაოდა, ფხიზლები გართო. მივიდა მილიციონერთან და ერთი მაგარი ალიყური უთავაზა. მილიციონერმა ლოყაზე აიფარა ხელი. "რაო, გაგვიშრეთ სისხლი თუ არა?!" — უთხრა დირექტორშა.

მილიციონერს კი აზრადაც არ მოსელია, პასუხი გაეცა. საწყალი, ის უკვე გრძნობდა, ვერ გადაურჩებოდნენ და მთელ მილიციას დაითხოედნენ. ხოდა, იდგა ასე ჩუმად, ლოყაზე ხელაფარებული.

#### ambamant 80£3010

ნება რომ ღამრთეს, მოსკოვში გავემგზავრე შვებულებით. ტურუხანსკიდან კრასნოიარსკამდე თვითმურინავით ჩავფრინდი: კრასნოიარსკიდან მოსკოვამდე კი მატარებლით უნდა ჩავსულიყავით.

სადგურში რომ მივეღი, ისეთი სურათი დამხვდა, წახვლის ყოველნაირი იმეღი გადამიწყდა, იმღენი ხალხი იყო... ყველა ბანაკიდან და ყველა ნორილსკიდან!! რა უნდა მექნა: წახვლა შეუძლებელი იყო, არადა, არწახვლაც არ შეიძლებოდა...

გარდა იმისა, რომ დასაჯღომს უქრსად ნახაუდი, ტუალეტიც პრობლემა გახლდათ, რადგან ჩანთით თუ წახვიღოდი, ვერსად ვერ დადგამდი, არც დასაკიდი იყო სადმე. ისე რომ, ან ჩანთიანად უნდა მჯდარიყავი ან უჩანთოდ წასულიყავი.

ამ ღროს ეხედავ, ზის ვიღაც ქალი მარტო, შეუხედავი, ბარგიანად. გავემართე

მისკენ.

- მეიძლება ეს ჩანთა ღაიტოვოთ? მე ტუალეტში წავიდოდი.
- —ტუალეტში?! ხომ არ გაგიჟღი!
- **–**ණාტომ?
- –რას ამბობ? დაგელავენ!
- –როგორ თუ დამკლავენ?

ჩვეულებრივად — დანით გაგსერავენ და გაგჩხრეკენ. ყველამ იცის, რომ ფული ან ბიუსტგალტერში ან ნიფხავშია ხოლმე ჩაკერებული. არც იფიქრო ტუალეტზე! გაღი აგერ იქით და ბაქნის გადაღმა ჩაჯექი...

ვიფიქრე, ვაითუ ამ გაურკვეველი რეაბილიტაციის განთიაღზე მართლა ფამკლან

მეთქი. ავღექი და მართლაც გზის იქით, რომელიღაც ჯიხურს უკან გავედი.

უკან რომ მოვბრუნდი, ეხედავ, ორივე ჩანთა — თავისი და ჩემი — ნაგრად ჩაუბლუჯავს es bob sbg.

—ღმერთო ჩემო, — ეეუბნები, — როგორ უნდა გავემგზავრო?

−შენ სად გინღა?

**–მოსკოეში.** 

63 280m?!

—იმ გზით, რომ ჯავშანი მაქვს.

თურმე იგი ნორილსკიღან ყოფილა. მიხმა ქმარმა თუ ეაჟმა, აღარ მახხოვს, ვერ მოახერხა წამოსვლა. მას კი ჯავშანი ჰქონია ორ ბილეთზე.

I amostly are stay to

–აი, სალარო რომ გაიღება, ავიღებ.

ეს ხომ შეუძლებელია! – გფიქრობდი, – ცხოერებაში ასე არ ხღება!

თურმე ცხოვრებაში, სწორედაც ასე ხდება.

ის ჩანთებთან ზის, მე კი ღავრბივარ ღა რაღაც რიგებს ვიკავებ. ბოლოს უფროსების სალაროც გაიღო. იგი მიეიღა ფრიაღ მტკიცედ, ყველა გასწი–გამოსწია და უკან ორი ბილეთით ხელში ღაბრუნდა.

მთელი გზა გადავყევი, კასვი და კაჭამე, თან ვართობდი, რაებს არ-ვუყვებოდი.

მისგან გავიგე პირველად "ბალოკი".

ბინას კი გეაძლეგენ, – მეუბნება, – მაგრამ მენანება ბალოკიდან გადასვლა, ძალიან მწყდება გული.

"ბალოკი" აღმოჩნდა ეაგონი დამრეცი სახურავით, ბორბლების ნაცვლად ხის ჯირკებზე შეყუღებული.

საღღაც მოსკოვამდე ჩამოვიდა. მე კი მისი სახელიც აღარ მახსოვს.

ეს მართლაც საოცრება იყო! არ გინდა, ამოდენა ზღვა ხალხში მაინცდამაინც იმ ქალს მიაღგე, რომელსაც შენთვის ბილეთი უღევს ჯიბეში!

არაღა, რამღენჯერ შევხვეღრივარ ცხოვრებაში ასეთ ანგელოზებს, უფრთოებს ღა

Minter and the second

ALLEGE AND SECTION AND SECTION

ამ ქალივით დრუნჩიანებსაც! მართლაცდა საოცრებაა!

THE STATE AND SECURE A

a training the same of the sam

on the state of the state of the state of

# วบ355740 3Mวชกร

The San Temperature Common to Evidence move

**ᲐᲜᲢᲝᲜᲘᲝ ᲛᲐᲩᲐᲓᲝ** 

თარგმნა ბ030 600არამემ

ჩამავალ მზის ცეცხლი აივნებზე ქრება ღა მიმქრალი მნათი სახლებს ეფარება.

The second stander of the second of the

ვის, ვის ნაკვთებს ეძებს მინის იქით თუალი? ჰა, გამოჩნდა სახე, ნაცნობი და მკრთალი.

officers of the spinor

THE REPORT OF THE PARTY OF THE

ღა ნაკვთები მოსჩანს ხან მკრთალად, ჩან სრულად, გაცქერდები ბინდში, ვით უძველეს სურათს.

სიმარტოვე კვნესის- ექო ცამდე აღის. ათინათი ქრება და შავდება ლანდი.

proposal whos

A PART TOPOLOGICA

all the french teach

როგორ მტკივა გული! ... სიჩუმეა გზაზე... საღ ხარ?...არეინ არ ჩანს... მხოლოღ მთვარე - ცაზე!

ჩვენ სიზმარში ოცნებას ექმნით, ის ოცნება ტკივილს იტევს იტევს ღუმილს, ბინღს, გაზაფხულს, ბილიკს, ბაღს ღა ლაბირინთებს.

აღმაფრენას... ღანარცხებას... მოგონებებს...იმედს...რწმენას. გამოუთქმელს ჯერაც სეეღას, ეფემერულ ფოთოლცვენას.

ღა სიზმარშიც სიზმარს ეხეღავთ, როგორ ღნება გზაზე ტბორი, როგორ ჩნღება ლურჯ მირაჟში ის ბილიკი... შორის-შორი! ჯერ სიმწვანე შერჩა ხეებს და ხანდახან ათრობთ წვიმა, თუმც ფოთლები შეილახა და კენწერომ მოიწვინა.

> მოეკიდათ ლოდებს ხავსი, ნაკადულის ისმის კვნესა. გლუვ და უხეშ ლოდის სხეულს გაყინული წყალი ლესავს.

> აი, სეგდაც ფოთოლცვენის დაიღვარა ქარვად ფერდზე და აინთო შავად ღამე ღამწუხრებულ მიწის მკერღზე.

# ᲐᲜᲓᲐᲖᲔᲑᲘ ᲓᲐ ᲡᲘᲛᲚᲔᲠᲔᲑᲘ ( ) ( ) ᲠᲐ ᲓᲠᲝ ᲑᲐᲡᲣᲚᲐ?

the thirty day

ღაფნის გეირგვინის ჩეროს არ კეძებ, მიყეარს ზეცა და ბურუსის ტბები, რა ლამაზია და გამჭეირვალე, ვით უსზეულო საჰნის ბუშტები.

მე მიყვარს, როცა ცისფერი ბუშტი ისრუტავს მზის შუქს, აჭრილი ცაში, თრთის და ცახცახებს და მერე სკდება და ქრება უმალ, როგორც მირაჟი.

მარაღიულ, ორ სტიქიას ერკინება ქვეყნაღ ყველა: ძილში კაცი ებრძვის გამჩენს, ცხაღში - გრიგალს და ზღვის ღელეას. გულო, წკრიალი შუნი საუნდის, ნუთუ დაჟანგდა, ნუთუ მინელდა? ან ციურ განძით ჩაქჩე ყულაბა, - ასე უდროოდ დაცარიელდა? ტანჯულო, იქნებ, რაიც ვიწამეთ, ჭეშმარიტება არ იყოს სულაც...

სული ახლოა დასალიერთან... რა დრო გასულა, რა დრო გასულა?!

მე ოვალთ მომწყდა ცრემლი მწეელი, შენ კი სახე შეგეცვალა... რა ძალაა ცრემლის წვეთში რა უღმერთოდ დიდი ძალა!

სიზმარში გამჩენს ეკითხე ზოგი რამ, მან მიპასუხა, ვით ღმერთს შეჰფერის. მერე სიზმარში სიზმარი ენახე... რომ მირაშია ეს ყველაფერი.

### 6736 ASAME 60936966

მის წიგნზე "სევლიანი მელოდიები"

the part of the bound

იღგა მაისის თვე უნაზესი და ლურჯი ღამე - საგსე ღირსებით. თვრებოდნენ ბაღში მთვარის ალერსით, ცადაზიღული კიპარისები,

მთვარემ წაჰკიდა შაღრევანს ცეცხლი და წერილი ჭავლი ჩინჩხლებს ისროდა. ბრწყინავდა ბაღში ნაკაღის ვერცხლი, მხოლოდ შაღრევნის ხმა მოისმოდა.

სამოთხის ჩიტი შორით ამღერდა. . . . . და მოაღწია კვნესამ აქამდე, მერე მძინარე ქარი აღელდა და გაღაზნიქა წვრილი ნაკადი.

ბუჩქები მურტის იწოვდნენ ჰანგებს, ბაღის სიღრმიდან რომ მოევლინათ, ჩუმად უკრაედა იღუმალ მოტიეს სახეშეშლილი მევიოლინე.

(კა - სიყვარულის და სიყმაწვილის, გალია ერთი მოტივის სევდამ და უჩიოდა - სისხლადდაცლილი სული - იმ შორეთს, რომელიც სღევდა.

იწვოდა ბაღში სიზმრების კარდი აუხდენელის და არნახულის. კვნესოდა ჩუმად შადრევნის დარდი სული ბურუსის და გაზაფხულის.

შეწყდა სიმღერა და საყვედური და გაწყვეტილი დადუმდა სიმი, და სიმარტოვის ლანდი უღიმის ავ ბედისწერის შხამიან სისინს. და შადრევანშიც ჩაკვდა დაისი...

# 6336 638M6 609363F0

მოიწყინა მინდორ-ველმა, დაიღალა ზვინი დგომით. გადათიბულ ყვავილებში სთვლემს საღამო შემოდგომის.

შორს აკენესდა ბულბულის ხმა, ნაძვი - უმალ გაირინღა და განათღა მოიისუროღ ზეცა - ცაზე უფრო წმინღა.

0902 - 02 00 0.00 u. Annuda

შემოდგომის ბრძოლის გელი ოქროს ისრებს სივრცეს სტყორცნის. დაჭრილ ჰაერს მზე - თიბათვის, შზამიანი ბაგით კოცნის.

ნავსაბმელთან სულის ფრთები იმედის შუქს მოელიან.

ღამის გზებს და ღამის წყვდიადს გული ებრძვის ერთი გრძნობით, სიყვარულის სინათლისკენ მიდის ბნელი უგზოობით.

როგორც სიცოცხლე მოკლე მოღის ბოლო დღე ციღან... ვეშშვიდობები ყოველს თუმც უკვღავება მინღა!

ბაღში სისხლს აღენს ფოთლებს, სულში მკვიდრდება ბინდად... გამაოგნა მე იმ კვნესამ და მიუყავარ მისკენ ბილიკსე ეულე სიმარტოვის ეს სიმღერაბლე ეულე ღმერთმა უწყის ვის მისტირის.

ღა ცოცხლღება უცხო ხმებით გარღაცვლილი მოძმის გული, კუნესის მწუხრი შემოღგომის სათიბებში ღამარხული.

გული დაღის სისხლის ზღვაში, ირგვლივ ცოღვის მორევია.

და ყოველი პასუხს ითხოვს, მოლოდინის სევდით იწვის, -"ბსმის: "სად ხარ?" ისმის - "საით?"... პასუხი კი არსით ისმის...

სიყვარულის საიღუმლოს ელტვის - საშიშ ქართა ქროლვით, მწვერვალების ელეარებით, სურნელოვან გარდთა თრთოლუით.

აი, მიმწუხრიც კვღება მე უკვღავება მინღა!

ჩემს გულხ მშვენება მოჰკლავს ცისა და მიწის ფერთა; ღღეო, ნუ მიქრობ სანთელს ღე, მარაღ ეიყოთ ერთაღ! ცივი ცისკარი - დაბურულ ბაღში, ფოთლები - თხრილში ჩანაფერფლები... ჩაძინებული მდინარე - ბარში, უღაბურ ველის შავი პეპლები...

მეელ ნანგრევებზე ლურჯი ბალახი, და ნაგვის გროვა, დაყრილი იქვე, მიტოვებული მწირი სამარხი და ქოთნის ვარდი, დარგული პირქვე.

სევდა წარსულზე, შეუცნობელზე, რაც თითქოს იყო და თითქოს არა. შავი ლაქები ჩამავალ მზეზე და ის... სიკვდილიც რომ არ გაკმარა!...

SPECIAL PLANS

შენს გვერდით თუა ქალი მეფობს სიმშვიდე მთგრალი!... ვაი, იმისი ბრალი, ვისაც უგანებს ქალი გეცენულე გადაირევა უმალგეცალე [[10]] ეკე შუქი,მუსიკა, ქარი!

მიმწუხრის მზემ გუშინ სულის ფრთები მომიოქროვა, მაგრამ რაა თვით ბაჯაღლოც ღაღლილ სულთან ეერ მოვა.

გარიჟრაჟზე მთვარემ გულზე ვერცხლით გაღაიღარა... მაგრამ რაა ჩემთვის ვერცხლი გინღ მქონია, გინღ არა.

# ᲛᲘᲕᲐᲚ, ᲐᲠᲐ ᲛᲐᲥᲕᲡ ᲓᲐᲦᲚᲘᲡ ᲣᲤᲚᲔᲒᲐ

მივალ, არა მაქვს დაღლის უფლება
და წკრიალა ხმით მესაუბრება
უდაბნოს ქვიშა... ჩემგნით ნათელი •••
სანთლად მინთია შენი სახელი.

მიეალ, არა მაქეს დაღლის უფლება. ეგებ ჩამოვრჩი?! ცაც იქუფრება! არა, ბეღაურს მე არ შეეკაზმავ, წამრღვნას ცის ცრემლმა და აიაზმამ.

მივალ, არა მაქგს დაღლის უფლება უთქმელი სევღა გულს ეუფლება. ვაჩუქებ ჩემს სულს, - მზესავით ნათელს, -უღაბნოს ქვიშას - ჩემგნით განათელს.

მივალ, არა მაქეს დაღლის უფლება წარსული აწმყოს ესაუბრება. მთა-ბარზე ღამე იღვრება მწეანედ უზარმაზარი, ვით ოკეანე.

მივალ, არა მაქეს დაღლის უფლება... რაა უშენოდ თავისუფლება?! ვერ გადეურჩები, ასე მგონია შენს სილამაზეს და ჰარმონიას.

მივალ, არა მაქვს ღაღლის უფლება, შენი ტკივილი სულს ეუფლება. მთელი სამყარო გაჩერდა წამით და მბანს კიღურებს ბალახის ნაში.

მივალ, არა მაქვს დაღლის უფლება სული ანგელოზს ესაუბრება... მივყვები შენს გზას, სევდით გათელილს, და ცას მინათებს შენი სახელი!

ეს ლიმონი - მუქი, მწვანე, ჩამაგალი მზეა, ღეღა!
ეს ლიმონი - მუქი, მწვანე ჩემს გულს მოჰგავს ანუ სევდას.
მისი ფესვი სულს რომ გკაწრავს, ცამ ტკივილად დამაბედა...
ეს ლიმონი- მუქი, მწვანე, ჩამავალი მზეა, ღედა!

#### 886 mmm6

... მე წავალ, ხოლო უფლის ჩიტი
იმღერებს ისევ,
ლა მზე გაათბობს, მერე, ჩემს ჭას უძიროს, ცისფერს.
და საღამო ჟამს: იღუმალი, ნაზი და
მშვიდი,
მე გამიხსენებს გლოვის ზარით
მიმწუხრის ბინდი.
გაივლის წლები და ეს ქუჩა გახდება
სულ სხვა
და წასულების გაიზრდება, საოცრად,
ნუსხა.

ჩემს ბებერ ბაღში, საღაც სულეს
დაგროვე სევდა,
ჩემი აჩრდილის მხოლოდ ლანდი/
ეკე ეკალაცხედავს.
მე წავალ მარტო - არ ბქნება ჩემაბნ
არავინ არც მზე, არც დილა და არც თეორი
ჩემი კარავი.
და ისევ ისე გააგრძელებს გალობას
ჩიტი,
და ცა იქნება გამჭეირეალე, ნაზი და
მშვიდი.

#### ᲐᲜᲢᲝᲜᲘᲝ ᲛᲐᲩᲐᲓᲝ**Ს**

როგორც სარკეში, მეგობრობაში იცქირებიან ჩვენი სულები...

ამ ღაისზე უფრო წყნარი,
ზეცა იყოს -არ მგონია.
ყველაფერში გგრძნობ შენს სუნთქვასმშაო ჩემო, ანტონიო.
აპოლონის ის საღამო
მოგონების ნისლში ღნება
ღა მიმწუხრის ლურჯი ალი
სწვავს პოეტის სულს ღა ვნებას.

აი, ბინდში მზე ჩანაცრდა,
ცა კი ელავს შუქით მთვარის...
უკედავება ჩანგთა ჩვენთა,
ღმერთთანაა წილნაყარი.
შენ კი იქ ხარ, სად მზე ჩადის
და ზეფირი სთვლემს მონიო ნეტავ ახლა თუ მიხსენებ,
მმაო, ჩემო, ანტონიო!

#### 66688409

აიგანზე მარტოღ დაერჩით ღილა იყო ოქროსფერი. შენ საცოლე გახდი ჩემი, ბაღში სთელემდა ოქტომბერი.

მიცემული ტკბილ განცხრომას ზეცა იყო ოღნავ მკრთალი. ცა იწვოდა შემოდგომის, მოვარღისურო შუქით მთვრალი.

მე პირველი კოცნა გთხოვე შენ კი ფოთლის დარად თრთოდი, მომიშვირე ლოყა ისე, თითქოს განძს ეთხოვებოდი.

...ფოთოლცვენას ჩუმი სევდით მოუჩითავს ბილიკები, მაგრამ ათრობს ისევ არეს სურნელება ყვავილების...

მე გიწოდე შენ საცოლე, შენ კი სღუმდი, მდგარი მორცხვად, და სევდიან თვალებიდან ორი თბილი ცრემლი მოგწვდა.

# ᲠᲐᲤᲐᲔᲚ ᲐᲚᲑᲔᲠᲢᲘ

### **ᲓᲐ**ᲥᲠᲘᲚᲘᲡ 3ᲔᲓᲠᲔᲑᲐ

- ღაო, მაჩუქე მანღილი, გაღაკიხვიო მკერდი!...
- რა ფერის გინღა, ძამია,
ლურჯი, ცისფერი, თეთრი?
- ნებისმიერი... სისხლში მაქვს
სახე, ხელები, მკერდი...
ზედ - შენი გული მოქარგესიკვლილის პირას გვეღრი!

85KN 823530

(ფიქრები ფეკარგულ გეოგრაფლილ რეკაზე)

ეს უძველესი მზარეა თოელის, მზისა და ქარის... მიწის დახედე მონახაზს, ეს ზომ ტუაკია ხარის.

გაშოტილია ნაპირზე და ოკეანეს უტეეს ხარი, უტყვი და მკვდარი...

### DE-3568M

მზეზე იშუშებს ფრონტი იარებს და შეფერილი ლურჯი სეგადით, ზეცა ჩვენს წუხილს არ იზიარებს და მედიდურად დაგვცქერს ზევიდან.

რა საერთო აქვს მინღორს მკვლელებთან? ჟამი გართულა საზინელ სრბოლით. ღა თოვლის თეთრი ციებ-ცხელება იხრჩვება ღროის ღა სიერცის ბოლით.

ტკივილისაგან ხული მეცლება ცაც დაძაბუნდა - კუშტი და მრუმე... სიკვდილი გეიტეეს, ვით უმეცრება და შემზარავად სკდება სიჩუმე.

სიკვლილამდე ორი ნაბიჯი მაკლდა, სიკვლილამდე ორი ნაბიჯი გაკლდა. მე ის თვალნათლივ დავინაზე. შენც შესძელი მისი ზილვა. ის კი, ყველას უკაკუნებდა კარებზე და ყველას ჩასძაზოდა ყურში... მე გავიგონე მისი შემზარავი ხმა, ის ხმა შენც გაიგონე.

მაგრამ მან, უეცრად, არც შენი და არც ჩემი ღანახეა არ მოინღომა. ჯარისკაცი ოცნებობდა ჯარისკაცი - მიყრუებულ სოფლიდან:
გავიმარჯვებთ, - ჩამოვიყვან, ნახოს
როგორ ჰყვავის
ფორთონალი,
შევიდეს ზღვაში - მას ზომ იგი
არასოდეს უნახავს.
გაიხაროს გული ნავებისა და გემების

გაისაორი გული სავეიისა და გეძეიის ცქერით. დადგა სანატრელი მშვიდობა, მაგრამ იცლება

08

სისხლად ზეთისხილის ზე და ირწყვება წითლად მინდორი.

## ᲠᲝᲛᲐᲣᲚᲘ ᲡᲝᲜᲔᲢᲛᲑᲘ

ვისაც ეს მხარე არ უნახავს მან არ იცის, რისთვის ლაიბალა

> neratenación cuennimens

# ᲠᲐ ᲓᲐᲕᲗᲛᲔ ᲨᲔᲜᲘ ᲒᲣᲚᲘᲡᲐᲗᲕᲘᲡ

მე რაიც დაგომე, ენით არ ითქმის, ან რარიგ ვევნე და გავსავათდი... ლტოლუილი კაცის ყველა საათი, მარადისობის ტოლია თითქმის.

10 Referen

52f, 41

უღელტეზილზე მე მივატოვე, ცეცხლი, რომელიც ანთია ღღესაც. ცას სისხლიანი მამები ეცვა, ცას - განშორების ღა სიმარტოვის. მე ღავთმე შენთვის თეთრი მტრელები, ლურჯა ცხენები, ცეცხლის მაგია, ზღვის სურნელება, ბუღეში მართვე.

რასაც ჰქვიოღა ცხოვრება ჩემი... თ, რომო, მომეც სევღის მაგიერ, ის რაიც შენთვის უსიტყვოდ ღავთმე!

### ജാമാരവാവ:

მე მიგყვები ქუჩას შენი რეზიდენციისაკენ, ვდგავარ კარებთან ღა გიხმობ, მაგრამ შენ აქ არა ხარ, ფედერიკო!

შენ იღიმებოდი იხე, როგორც არავინ ამ ქვეყანაზე, შენ შეგეძლო მოგენახა იხეთი სიტყვები, რომელთაც აწი ვერავინ მოიძიებს.

მე მოკელ შენს სამფლობელოში,

შენ კი, აქ არა ხარ,
ფედერიკო!

მაგრამ როდესაც, მთებში - ანიენესთან,
საღაც შენი ზეთისხილის ხეები
ბინაღრობენ -

გიხმობთ მე და ქარი... შენ გაიგონებ ჩვენს წუხილს და საპასუხოდ აშრიალდები ფოთლებით.

### 3000 M303 638230

მე ვიცი საღღაც ომია და იხოცება ხალხი, და - ცაა თალხი. გვეღრი, ღამტოვე მარტო, რომ ღავივიწყო ეს აწმყო წამით... წამიღოს ქარმა შორეთის იქით, საღაც რიჟრაჟი პირს იბანს ნამით. თარგშნა მ**პრა**გ ხპრგ**0**ანმა



ტ ბ ნ ტ რ ბ პევლე უღიდმსი შმცნოგა (საუბრები ტილოპას მაჰამუღრას სიმღერაზე)

ᲛᲮᲝᲚᲝᲓ ᲥᲙᲘᲠᲝ ᲖᲔᲪᲐ, ᲛᲮᲝᲚᲝᲓ ᲡᲘᲚᲐᲥᲕᲐᲠᲓᲔ...

მაგვან შრი რაგნეში ინდოეთში დაიბადა 1931 წლის 11 დეკემბერს. უკვე 21 წლის ასაქში იგი ნათელდებული გახდა, მაგრამ, სანამ სულიერი შეცნიერების მასწავლებელი გახდებოდა, მან ფილოსოციის მაგისტრის წოდება მიიღო 1957 წელს და ფილოსოციის პროცესორის პოსტი ეჭირა გერ რაიპურის სინსკრიტ-კოლეგში, შემდეგ კი გაბალპურის უნივერსიტეტში. 1966 წელს მან უარი თქვა პროფესორობაზე და დაიწყო მთელ მსოფლიოში მოგზაურობა და ლექციების კითხვა. 1969 წელს ბომბეიში დასახლდა და მთელი თავისი ცხოვრება სხვათა სულიერ გამოდვიძებას მიუძღვნა. 1974 წლიდან გარდაცვალებამდე ბჰაგვან შრი რავნეში ძირითადად პუნაში (100 კმ. ბომბეიდან) მუშაობდა თავის აშრამში, რომელიც დღეისთვის მსოფლიოში უდადეს ფსიქოთერაბიულ ცენტრად ითვლება, რაგნეშის მოწაფეთა (სანიასინთა) რიცხვი დღითიდღე იზრდებოდა და მისი გარდაცვალების დროისთვის ასიათასს გადააქარბა. "რაგნეშ-ცენტრები" არსებობენ მთელ მსოფლიოში, ევრობის და ამერიკის ყველა კაპიტალისტურ ქვეყანაში, აგრეთვე არამუსულმანური აღმოსავლეთის თითქმის განდა ქვეყანაში ამისი გარდაცვალების შემდეგაც, ეს ცენტრები არ წვვეტენ მუშაობას. როგორც რაგნეშისტთა ჟურნალი — "რაგნეშ-თაიმზი" აუწყება, მისმა გარდაცვალებამ ოდნავაც ვერ შეასუსტი რუნების ზრუნვა სანიასინების მიმართ, არაბედ, როგორც მოწაფეები ამბობენ, გარდაცვალების შემდეგ მათი მასწავლებლის (გურუს) ძალა კიდევ უფრო გაიზარდა.

შეუძლებელია იმის თქმა, რომ რაჯნეში რომელიმე ერთი რელიგიის მქადაგებელი იყოს. როგორც თვითონ ამბობს, იგი არ არის არც ინდუისტი, არც ბუდისტი, არც ჯაინისტი, არც ქრისტიანი და ამაყვ დროს იგი წარმოადგენს ყოველი მათგანის განხორციელებას. რაჯნეში ამბობს, რომ თვითეული რელიგია არის ღმერთისკენ გაშვერილი თითი და ადამიანი არ უნდა ჩამოეკიდოს ამ თითებს, არამედ თავისი მზერა უნდა მიმართოს იქით, საითაც ეს თითები მიანიშნებენ — ღმერთისკენ. ღმერთი

ალემატება ყველა რელიგიას ერთად აღებულს.

როგორც უკვე აღინიშნა, რაჯნეში არც ერთ კონკრეტულ რელიგიას არ ქადაგებს, მაგრამ თვითონ მისი ინდური წარმომავლობა განაპირობებს მის მიმართებას სულიერი მეცნიერებისადმი საერთოდ. მისი მცდელობის მიუხედავად, რომ მიუკერძოებელი იყოს სხვიდასხვა რელიგიების მიმართ, მიუხედავად იმისა, რომ ერთნაირი ენთუზიაზმით განმარტავს განსხვავებულ სკოლებს — ლაო-ძის, კრიშნას, ბუდას, ჰერაკლიტეს, იესოს თუ მუჰამედს, მისი ტერმინოლოგია ფაქტიურად არის ინდური ტრადიციებიდან გამომდინარე და მისი მოძღვრების უმთავრეს ძარღვს გარდასახვის თეორია წარმოადგენს. გარდასახვის (რეინკარნაციის) თემა დასავლეთისთეის ჯერაც სიახლეს და მოულოდნელ სიურპრიზს წარმოადგენს. ფაქტიურად ეს არის თემა, რომელიც არავის არ ტოვებს გულგრილს. ერთნი მას სიამოვნებით ღებულობენ, სხვანი კი ხელაღებით უარყოფენ. რაჯნეში კი თვლის, ეს თვორია ფაქტიურ რეალობას რომ არ წარმოადგენდეს, მაშინ საერთოდ არ ექნებოდა აზრი არც რელიგიას და

რაგნეში ისე მარტივად და მიმზიდველი, პოეტური ენით ამბობს თავის სათქმელს, რომ უზარმაზარ გავლენას ახდენს მსმენელზე თუ შკითხველზე. მისი საუბრის მიმზიდველობა პირველ რიგში მდგომარეობს იმაში, რომ იგი საოცარი მოხერხებულობით და ზომიერებით უთავსებს ერთმანეთს ეგზოთერულს და ეზოთერულს, განსხვავებით კრიშნამურტისაგან, რომელიც საუბრისას სრულებით გამორიცხავს ეზოთერულს. კრიშნამურტი თვლის, რომ ეზოთერული ფაქტების გამხელა სულიერების შაძიებელთათვის უარყოფითად მოქმედებს, რადგან საკუთარი გამოცდილების გარეშე გარედან მიღებული ნასესხები ცოდნა მაძიებელში მოჩვენებითი შეცნობის დამაძინებელ შეგრძნებას იწვევს დამიტომ მასში ძიების წყურვილი სუსტდება. ბჰაგვან შრი კი თვლის, რომ ადამიანის ლოგიკურგონებაში აღძრული კითხვები თუ პასუხგაუცემელი დარჩა, ისინი აკვიატებულ კითხვებიდ გადაიქცევიან და მაძიებლის ისედაც აფორიაქებულ გონებას კიდეე უფრო აურდაურევენ. ამიტომ იგი სიამოვნებით ყვება უღრმეს ეზოთერულ ფაქტებზე — რეინკარნაციაზე, თავისი მოწადეების წარსულ

დაბადებებზე და ა. შ.

ალბათ ესეც არის იმის მიზეზი, რომ რაჯნეშის ოპონენტები მას თავისებურ აცანტიურიზმში და ზედმეტ თავისუფლებაში სღებენ ბრალს. რაჯნეშს ბრალს სდებენ ასევე იმაში, რომ იგი ძალიან ბევრს

და ძალიან თავისუფლად ლაპარაკობს სექსზე.

ასვა, თუ ისე, რაგნეშის სახით ჩვენ საქმე გვაქვს უაღრესად ინდივიდუალურ მასწავლებელთან, რომლის ლექციები და საუბრები გამოქვეყნებულია ასეულობით ტომებად. ქართევლს/მკითხველი სამოცდაათი წლის განმავლობაში სულიერი მეცნიერული ლიტერატურის ვაკუუმში იმყოდებთდა და ახლა საჭიროა ამ ვაკუუმის თანდათანობითი ამოვსება. წინამდებარე თარგმანიც ამისი ერთ-ერთი ცდაა. რამდენად საჭიროა ამგვარი ლიტერატურა, უნდა განსაზღვროს თვითონ მკითხველმა.

დასასრულს მკითხველი კიდევ ერთხელ უნდა გავაფრთბილოთ, რომ, რუმენ წინამდებარე ლექციებში არ არის მოცემული რავნეშის სამედიტაციო ტექნიკათა მთავარი ხასქაზი მოცემულ წიგნში არის მედიტირების რამდენიმე ხერხი, რომელთა პრაქტიკული გამოყენებაც გარკვეულ რისკთან არის დაკავშირებული და ამიტომ ამ საქმეში გამოუცდელი პირები უნდა მოერიდონ ამ ტექნიკათა გამოყენებას.

aთაგგგელი.

#### **ᲣᲖᲔᲜᲐᲔᲡᲘ ᲒᲐᲜᲪᲓᲐ**

მეცნიერული ექსპერიშენტის შემდეგ საქმე გვაქვს ორმაგ მოვლენასთან: პირველი მოშენტი ამ მოვლენაში არის ადამიანიდამკვირვებელი, მეორე კი გამოცდილება, რაც მოიტანა ამ დაკვირვებამ. მაგრამ უსაზოეროობის განცდა არ იძლევა ამგვარ გამოცდილებას, რადგან ამ დროს ქრება ორმაგობა და უსაზღეროობის განმცდელი ამ უსაზღვროობადვე დნება და გადაიქცევა, ხოლო როდესაც განშცდელი არ არსებობს, ვინ იტყვის იმას, რაც შეიძლება ითქვას? ვინ იტყვის იმას, რაც შეიძლება განცდილ იქნას? როცა სუბიექტი არ არის, ობიექტიც ქრება. ნაპირები ქრებიან და მხოლოდ განცდის უნაპირო მდინარეღა რჩება. არის ცოდნა და არ არის მცოდნე. ეს ყოველთვის წარმოადგენდა მისტიკოსთა პრობლემას. ისინი შედიან უსაზღვროობაში, მაგრამ ვერ გადასცემენ მას თავიანთ მიმდევრებს, იმათ, ვისაც ამის გაგება გონებით სურთ. ტრანსცენდენტულის გადაცემა შეუძლებელია, რადგან მცოდნენი გაიგივდნენ ცოდნასთან. მთელი მათი არსება გამოხატავს ამას, მაგრამ ინტელექტუალური კომუნიკაცია შეუძლებელია. მხოლოდ იმ შემთხვევაში, თუ მზად ხართ მიღებისათვის, მისტიკოსები გადმოგცემენ ამას, თუ შინაგანად არ ეწინააღმდეგებით და მგრძნობიარე და ფაქიზი გახდით, ისინი მოახდენენ თქვენში ამას. არ შველის სიტყვები და თეორიები, სავსებით უსარგებლოა დოქტრინები. განცდას პროცესის ბუნება უფრო გააჩნია, ვიდრე გამოცდილების. ეს არის პროცესი, რომელიც იწყება, მაგრამ არასოდეს არ მთავრდება. თქვენ შედიხართ მასში, მაგრამ არასოდეს არ ფლობთ მას, ეს ხდება ისე, როგორც წვეთის დნობა ოკეანეში და ოკეანისა წვეთში. ეს დიადი შედნობაა, შეერთება. თქვენ უბრალოდ იხსნებით მასში,

არაფერი თქვენგან არ რხება, ნაკვალევიც კი. ასე რომ, ვინ დაბრუნდება ამ ჩვენი ყოველდღიურობის უკუნეთში და ვინ მოგვიყვება განცდილზე?

ყველა მისტიკოსი მთელ მსოფლიოში გრძნობდა უძლურებას, როცა საქმე კომუნიკაციაზე მიდგებოდა. შესაძლებელია კომუნიკაცია თანაგანცდა, მაგრამ შეუძლებელია. ეს დასაწყისშივე უნდა

ეთქვას.

თანაგანცდა სრულიად განსხვავებული სიდიდეა: ერთმანეთს ორი გული ხვდება ეს სიყვარულია. კომუნიკაცია გონებებს შორის, –თანაგანცდა, თანაგრძნობა გულებს შორის. თანაგანცდა გრძნობაა, კომუნიკაცია — ცოდნა. გაიცემიან მხოლოდ სიტყვები, მხოლოდ სიტყვები გაიგებიან. სიტყვათა ბუნება კი შკედარია და არაფერი ცოცხალი არ გადაიცემა სიტყვების საშუალებით. ჩვეულებრივ, ყოველდღიურ ცხოვრებაშიც. თავი რომ დავანებოთ უსაზღვროს და მარადიულს, ჩვეულებრივი, ამაღლებული, ეკსტატიური მომენტები, როდესაც თქვენ ნამდვილად რადაცა განიცადეთ, შეუძლებელია სიტყვებით გადმოსცეთ.

ბავშვობისას ხშირად დავდიოდი მდინარეზე. პატარა სოფელში ვცხოვრობდი, იქ ძალზე ზანტი მდინარე ჩამოდიოდა, ისეთი, თითქოს არც კი მიედინებაო. დილაობით, როცა მზე კერ კიდევ არ ამოსულიყო, შეუძლებელი იყო გაგება, მიედინებოდა იგი თუ არა. ადრიანად, როცა ჯერ მობანავენი არ ჩანდნენ მის ნაპირებთან, ის საოცრად წყნარი იყო, ჩიტებიც კი არ უსტვენდნენ ასე ადრე. იდგა მანგოს ხეების სურნელი და ეს კიდევ უფრო აძლიერებდა ისედაც არსებულ სიმშვიდესა და სიწყნარეს. მე მივდიოდი უბრალოდ, დასაჭდომად და გასაყვანად. საქიროდ არ მიმაჩნდა

მეკეთებინა რამე. საკმარისი იყო მხოლოდ იქ ყოფნა. ეს იყო უდიდესი სიხარული. ებანაობდი, მზის ამოსვლისთანავე გადავდიოდი მეორე, ქვიშიან ნაპირზე, ვირუჯებოდი მზეზე, ვიწექი, ზოგჯერ ვიძინებდი. სახლში დაბრუნებულს დედა მეკითხებოდა, თუ რას ვაკეთებდი ამდენ ხანს მდინარეზე. მე ეპასუხობდი, რომ არაფერს. რადგან მართლა არ ვაკეთებდი რაიმეს. იგი კი მეუბნებოდა, რომ შეუძლებელი იყო ოთხი საათის განმაელობაში არაფერი მეკეთებინა... ისიც მართალი იყო და მეც.

მე უბრალოდ ვიყავი მდინარესთან, არ ვეწინააღმდეგებოდი არაფერს. ყველაფერი თავისით ხდებოდა. თუ მინდოდა, დაიმახსოვრეთ — მინდოდა, ვცურაობდი, მაგრამ ეს არ იყო მოქმედება ჩემი მხრიდან, არ იყო მცდელობა. ძილი მინდოდა, მეძინა. ბევრი რამ ხდებოდა, მაგრამ მოქმედი პირი "მე" არ არსებობდა. ჩემი პირველი განცდა "სატორი" იქ მოხდა, იმ მდინარესთან. მე თვითონ არაფერი გამიკეთებია ამისთვის, მე

მხოლოდ ვიყავი იქ.

დედაჩემს კი დაეჟინებინა, რომ რაღაცას ვაკეთებდი. ამიტომ ვეუბნებოდი, რომ ვცურაობდი, შემდეგ კი ვცურაობდი მზეზე და ამით იგი კმაყოფილდებოდა. რა თქმა უნდა, ის, რაც მდინარეზე ხდებოდა, სიტყვებით არ გადმოიცემოდა. "მე ვბანაობდი" — ეს უფერული სიტყვები იყო. თამაში მდინარეში, — ცურვა — ეს ისეთი ღრმა განცდები იყო, რომ უბრალოდ თქმა: "შე ვცურაობდი", ნიშნავდა არაფრის თქმას. სიტყვები კი — " შე წავედი იქ, ვისეირნე და ვიჯექი ნაპირზე" არაფერს გადმოსცემდა. ჩვეულებრივ ცხოვრებაშიც კი განვიცდით სიტყვების ამაოებას. თუ ეს არ განგიცდიათ, ჩათვალეთ, რომ თქვენ ნამდვილად არ გიცხოვრიათ, რომ თქვენ იცხოვრეთ ძალზე ზედაპირულად. როცა თქვენში პირველად ხდება ისეთი რამ, რაც სიტყვებზე მაღლა დგას, ეს ნიშნავს, რომ კარზე ნამდვილმა ცხოვრებამ მოგიკაკუნათ, ხოლო როდესაც კარებთან უსაზღვროება მოგადგებათ, თქვენ დგებით სიტყვებზე მაღლა, მუნჯდებით, ლაპარაკი შეუძლებელი ხდება. თქვენში არ იბადება არც ერთი სიტყვა. ის კი, რისი თქმაც შეგიძლიათ, ისეთი უფერული, მკვდარი და უაზრო ჩანს, რომ თავი უსამართლო გგონიათ იმის მიმართ, რაც თქვენში მოხდა.

გახსოვდეთ ეს, რადგან მაჰამუდრა ბოლო უდიადესი განცდაა. მაჰამუდრა ნიშნავს ყოვლის შთანმთქმელ ორგაზმს მთელ სამყაროსთან, თუკი ვინმე გიყვარდათ და გსურდათ მასში გადნობა და ჩაძირვა, როცა ორი უკვე ორი აღარაა, როცა სხეულები ცალ-ცალკე რჩებიან, მაგრამ მათ შორის ოქროს ხიდი იდება და შინაგანი ერთიანობა მყარდება, როცა სასიცოცხლო ენერგია ორივე პოლუსზე დგაფუნობს, ეს თუ განგიცდაათ, მხოლოდ მაშინ შეგიძლაათ გაიგოთ, რა არის მამაწუდრა მიფრიონგერ ღრმად და მილიონჯერ მეტად, მაპამუდრა — ეს არის ყოვლისმსანტქტომ — იმრგაზმი მთლიანობასთან, მაგტნ — მამქმომასიან. ეს არის არსებობის წყაროში გადნობა.

ეს არის მაჰამუდრას სიმღერა. მშეენიერია, რომ მას ტილოჰამ სიმღერა უწოდა თქვენ შეგიძლიათ იმღეროთ, მაგრამ მისი მოყოლა შეუძლებელია. ეს იმდენად ღრმა მოვლენაა, რომ სიმღერას შეუძლია მხოლოდ მისი მცირე ხაწილის გადმოცემა და ეს იქნება არა ის, რასაც თქვენ მღერისართ,

არამედ როგორც მღერისართ.

მრავალი მისტიკოსი უსაზღვროობის განცდის მერე მხოლოდ ცეკვავდა. ისინი უძლურნი იყვნენ სხვა რამე ეკეთებინათ. მთელი სხეულით და არსებით ისინი რაღაცას გამოხატავდნენ. ამაში მონაწილეობდა სხეული, გონება და სული, მაგრამ ეს არ იყო უბრალო ცეკვა. თავად ცეკვაც ამ მისტიკოსების გამო გაჩნდა. ეს იყო ბედნიერების, ექსტაზის და ნეტარების გამოხატვა. რადაც შეუცნობელმა შეცნობილში გაჟონა — რაღაც მიღმურმა დედამიწაზე შემოაღწია სხვა რა რჩება \_ თქვენ შეგიძლიათ იმღეროთ, იცეკვოთ განცდილი და ეს იქნება მაპამუდრას სიმლერა. მაგრამ ვინ იმლერებს ამას? ტილოპა ხომ აღარ არის უკვე? — ორგაზმი თვითონაა სიმლერა. ტილოპა არ მლერის მას. თვითონ განცდაა ვიბრაცია და სიმდერა. შესაბამისად მაჰამუდრას სიმდერა ექსტაზის სიმდერაა, როცა ექსტაზი მღერის თავისთავს. ტილოპას ohogomaha bojdy ah ajab dabosab. Bogomas უკვე აღირაა, ტილოპა გადნა. მიზანი მიღწეულია მხოლოდ მაშინ, როდესაც მაძიებელი ქრება. როცა განმცდელი ქრება, მხოლოდ მაშინ არის განცდა. ეძიებთ და ვერ ჰპოვებთ მას. თვითონ ძიების პროცესი და მცდელობა იქცევა წინააღმდეგობად, რადგან რაც უფრო ეძიებთ, მით უფრო იზრდება მაძიებელი ეგო. ნუ ეძიებთ, ეს არის მაჰ-აშუდრას სიმღერის უმნი შვნელოვანესი აზრი. ნუ ეძიებთ, იყავით ისეთი, როგორიც ხართ. ნუ მიდიხართ ნურსად. ადამიანი ვერასდროს ვერ მივა ღმერთთან, რადგან არ იცის სად არის იგი. საით წახვალთ? სად დაიწყებთ ღვთაებრივის ძებნას? არ არსებობენ რუქები და გზები, ვერავინ ვერ მიგვასწავლის, ვერავინ მიაღწევს მასთახ. ყოველთვის პირიქით ხდება. ღმერთი მოდის თქვენთან მაშინ, როცა მზად ხართ. იგი

მოგიკაკუნებთ, იგი მოვა. მზადყოფნა კი მგრძნობელობაა, როცა თქვენ ხდებით უნარიანი შეიგრძნოთ, მაშინ გაქრება ეგო. თქვენ ხდებით ცარიელი ტაძარი, სადაც არავინ აღარაა.

ტილობა ამბობს თავის სიმღერაში:
გახდით ღრუ, როგორც ბამბუკი, დაე,
არაფერი არ დარჩეს ამ სიღრუეში
სიცარიელის გარდა და უცბად იმ მომენტში,
როცა იქეცით ცარიელ, ღრუ ბამბუკად,
ღვთაებრივი ბაგეები მოგეამბორებიან,
ბამბუკი იქცევა ფლეიტად და იწყება
სიმდერა როცა ტილობა ცარიელ ბამბუკად
იქცა, მოვიდა ღვთაება და სიმღერად
დაიღვარა ეს ტილობას სიმღერა როდია, ეს
უდიადესი განცდის სიმღერაა.

ვიდრე ჩავუღრმავდებოდეთ ამ უმშვენიერეს მოვლენას, რამდენიმე სიტყვა უნდა ითქვას ტილოპაზე — ცოტა რამაა ცნობილი მის შესახებ, რადგან ასეთი ადამიანები ჩვეულებრივ უცნობნი რჩებიან. ისინი მიდიან უკვალოდ, ისტორიაში შესვლის გარეშე და იმ გზიდან მოშორებით, ცალკი დგანან, რომლითაც მიემართება მთელი დანარჩენი კაცობრიობა. მთელი კაცობრიობა მიედინება სურვილების გზით. ტილოპასნაირნი სურვილებზე მაღლა მაგისტრალის შეორე მხარეს, სადაც მიიმდორება კაცობრიობა და იქმნება მისი ისტორია. რაც მეტად შორდებიან ამ მაგისტრალს, მით უფრო ირეალურნი ხდებიან და, როგორც მითები, დროის გარეშე არსებობენ. ეს ასეც უნდა იყოს, რადგან ისინი დროის გარეშე მოძრაობენ და უდროობაში, მარადიულში მყოფნი, უბრალოდ ქრებიან ჩვენი ადამიანური განზომილებებიდან. ჩვენ გვახსოვს მხოლოდ ის მომენტი, როცა ისინი გაქრნენ; აი რატომაა ტილოპა უცნობი. არსებობს მხოლოდ სიმღერა, ძღვენი, რომელიც ტილოპამ თავის მოწაფეს ნაროპას დაუტოვა. ასეთი საჩუქარი არ შეიძლება გადაეცეს ყველას. აუცილებელია არსებობდეს სიყვარულის ღრმა ინტიმურობა. საჭიროა არსებობდეს ამხელა საჩუქრის მილების უნარი. მან ეს სიმლერა ნაროპას, თავის შეგირდს აჩუქა.

ნაროპა მილიონჯერ გამოიცადა, სანამ ეს მოხდებოდა. გამოიცადა მისი რწმენა, სიყვარული და შიმნდობლობა და, როცა ნათელი გახდა, რომ მასში იჭვის არც ერთი წვეთი არ არსებობდა, როდესაც მისი გული აიესო სიყვარულით და მინდობით, მხოლოდ მაშინ მიიღო მან ეს სიმღერა.

და აი, მეც ვაპირებ მის წამოწყებას. როცა მზად იქნებით, შესაძლებელი გახდება

თქვენშიც გადმოიდვაროს ეს სიმლერა.
მზადყოფნა ნიშნავს, რომ იჭვი უნდა გაქრეს
თქვენი ცნობიერებიდან, იგი არ უნდა
დაითრგუნოს, ნუ ეცდებით მის ჩაკეტვას,
რადგან ჩამწყვდეული ეჭეი თქვენი
ქვეცნობიერის ნაწილად იქცეეს და კვლავ
ექნება თქვენზე გავლესა. უბრალოდ, მეტი
და მეტი ენერგია დაუთქვიც ეროგულებას,
მინდობას. იყავით გეულგრეფნცი თქვენი
იჭვიანი გონების მიმართ და ესაა ყველაფერი,
რისი გაკეთებაც შეგიძლიათ.

გულგრილობა ეს თქვენი გასაღებია. იყავით იჭვები, როგორც არსებულნი. მეტი და შეტი ენერგია ჩააქსოვეთ სიყვარულში, რწმენაში <u>— რადგან ენერგია, რომელიც</u> იჭვად იქცევა, იგივე ენერგიაა, რომელიც უნდა ტრანსფორმირდეს რწმენად. იყავით გულგრილნი იჭვების მიმართ. როგორც კი ამას შეძლებთ, მაშინვე შეწყდება თქვენი მხარდაქერა, თანამშრომლობა იქვებთან. შეწყდება მათი კვება, რადგან სწორედ თქვენი ყურადღება რწყავს მათ. თუნდაც უარყოფითად ეკიდებოდეთ თქვენს იჭვებს, სულერთია, ესეც საშიშია, რადგან ყველანაირი ყურადღება საკვებია იჭვისათვის, თანამ'შრომლობაა მათთან. საქიროა გულგრილობა, არც აქეთ, არც დგანან. ისინი, უბრალოდ, მიდიან იმ მთავარი აიქით. ნუ იქნებით ნურც წინააღმდეგნი, ნურც მომხრენი.

> ახლა უნდა გაიგოთ საში სიტყვა — იჭეი, დარწმუნებულობა და რწმენა, რაც -თაონ ებოგობ აილიბომე ინდელვაძონდ ჰა. იჭვი ნეგატიური დამოკიდებულებაა რაიმეს მიმართ. რაც არ უნდა იქნას ნათქვაში, თავიდანვე წინააღმდეგნი ხართ, ნეგატიურად ეკიდებით მას და პოულობთ მიზეზებს, დებულებებს თქვენი უარმყოფელი დამოკიდებულების მხარდასაქერად. ახლა არსებობს ყირაზე დაყენებული იჭვიანი გონება და ეს არის დარწმუნებული გონება. მათ შორის მცირე განსხვავებაა. ასეთი გონება საგნებს დადებითად უყურებს და ნახულობს მიზეზებს, დებულებებს ამგვარი დამოკიდებულების მხარდასაჭერად. მოექვიანე გონება თრგუნავს დარწმუნებას, დარწმუნებული გონება — ეჭვებს. ორივე მათგანი ერთი რიგის მოვლენაა და არ განსხვავდებიან თვისობრივად ერთმანეთისაგან.

მაგრამ არსებობს მესამე ტიპის გონებაც, საიდანაც იჭვი გაქრა და როცა იჭვი ქრება, მას მიჰყვება დარწმუნებულობაც. რ წ მ ე ნ ა \_\_\_\_\_ ეს დარწმუნებულობა კი არა, ეს სიყვარულია. რწმენა დარწმუნებულობა არ არის, რადგან იგი ნახევარი როდია, იგი მთელია, საესეა. რწმენა დარწმუნებულობა

ერთგულისათვის

არაა, რადგან არ არსებობს იქვი, რწმენა არ არის ლოგიკური მიკერძოება, არც წინააღმდეგობა, არც მომხრეობა — არც ეს, არც რამე სხვა. რწმენა ნდობაა, მთლიანად მინდობა, სიყვარული. მას ვერ მოუნახავთ ვერავითარ გონივრულ განმარტებას. რწმენა უბრალოდ არსებობს ყველაფრის გარეშე და როგორ მოვიქცეთ ამ შემთხვევაში? ნუ შექმნით დარწმუნებულობას რწმენის მაგივრად. იყავით გულგრილნი როგორც დარწმუნებულობის, ისე იქვიანობის მიმართ. მიეცით თქვენი ენერგია ღრმა სიყვარულს, რწმენას. შეიყვარეთ მეტად, გიყვარდეთ უსიტყვოდ. შემიყვარეთ არა მარტო მე, რადგან ეს შეუძლებელია. უბრალოდ გიყვარდეთ, რადგან, თუ გიყვართ, მაშინ თქვენ არსებობთ, უბრალოდ დიდი სიყვარულის მდგომარეობაში არა მარტო მასწავლებლის მიმართ, არამედ ყველაფრის მიმართ თქვენს ირგელივ — ხეების, ქვების, Gols as golol godska ...

თქვენი არსება, თქვენი არსებობის ხარისხი იქცევა სიყვარულის მოვლენად. მაშინ გაჩნდება ნდობა და მხოლოდ ამგვარ ნდობაში შეიძლება ისეთი საჩუქარის გადაცემა, როგორიც არის მაჰამუდრას სიმდერა. როცა ნაროპა მზად იყო, ტილოპამ მას ეს საჩუქარი მიუძღვნა. გახსოვდეთ: მასწავლებელთან ერთად თქვენ დაიწყეთ არა გონებით მოგზაურობა — გონების სამოგზაურო ადგილები იქვიანობა და დარწმუნებულობაა — არამედ მასწავლებელთან ერთად გულით სამოგზაუროდ მიდიხართ. გულმა კი არ იცის რა არის დარწმუნებულობა და რა არის იჭვი. გულმა მხოლოდ რწმენა იცის. გული ბავშვს ჰგივს; ბავშვი მამას მიჰყვება ხელჩაკიდებული და მიჰყვება დარწმუნების და იქვის გარეშე — უბრალოდ მიჰყვება მინდობილი. მასში არ არის ორმაგობა — დარწმუნებულობა და იჭვიანობა. ბავშვი ჯერაც მთელია და იგი მიდის იქ, სადაც მიჰყავს მამას. როდესაც მოწაფე ბავშეად იქცევა, მხოლოდ მაშინ შეიძლება გადაეცეს მას უშაღლესი ცნობიერების ეს საჩუქარი. როდესაც იქცევით მიღების დაბლობად, მხოლოდ მაშინ გადმოგეცემათ ცნობიერების ეს უმაღლესი მწვერვალები. მხოლოდ დაბლობს შეუძლია მიიღოს მწვერვალი. მოწაფე მზად უნდა იყოს მისაღებად, როგორც დედაკაცის საშო იღებს სიცოცხლეს და მხოლოდ მაშინ ხდება ის მოელენა, რაც ამ სიმღერაშია.

ტილოპა მასწავლებელი, ნაროპა მოწაფე

და ტილოპა ამბობს:

მაჰამუდრა სიტყვებს მიღმაა და სიმბოლოებს მიომა.

მაგრამ შენთვის ნაროპა, წრფელისა და

შემდეგი უნდა ითქვას... იგი სიტყვებს მიღმაა და სიმბოლოებს მილმა, ყოველგვარ სიტყვებს და სიმბოლოებს მიღმა. მაშინ ტატატად უნდა nordgal daling, abou hands aboy songt, about გზა. თუ არსებობს ნაროპა, მაშინ არსებობს ეს გზაც. ეს "მეიძლება! [தியிழ்க்கூடு, თუ of sogeth light from to Bordell by Book at ნაპოვნი თუ არ იქნება, დამოკიდებულია მოწაფეზე, როცა მოწაფე ისე მგრძნობიარეა, რომ თითქოს არც კი გააჩნია საკუთარი გონება, არ ბჭობს, მართალია ეს, თუ მცდარი, არ გააჩნია საკუთარი აზრი და უსიტყვოდ მიჰყვება მასწავლებელს, უბრალოდ აღმქმელია, სიცარიელეა და უსიტყვოდ ღებულობს იმას, რაც გადაეცემა, მაშინ სიტყვები და სიმბოლოები არაა საქირო, მათ გარეშეც შეიძლება რალაცის გადაცემა. თქვენ გაიგონებთ სიტყვებს შორის და სტრიქონებს შორის, მაშინ სიტყვები მხოლოდ საბაბია. ქეშმარიტება სიტყვებს მიღმაა. სიტყვები მხოლოდ ტრიუკია, საშუალებაა. ქეშმარიტება სიტყვებს ჩრდილივით მოჰყვება. თუ თქვენში დიდი გონებაა, მაშინ გაიგონებთ სიტყვებს, მაგრამ, ის, რაც სიტყვებს მიღმაა, არ გადმოგეცემათ. ხოლო, თუ სრულიადაც არა ხართ გონება, მაშინ შეუმჩნეველი ჩრდილები, სიტყვებს რომ მოჰყვება, ცნობიერდებიან, მაშინ თანაგანცდა შესაძლებელია. ტილოპა აშბობს: "მაგრამ შენთვის ნაროპა, წრფელისა და

ერთგულისათვის, შემდეგი უნდა ითქვას..." ის, რისი თქმაც შეუძლებელია, უნდა ითქვას მოწაფესთან. რისი გამოხატვაც შეუძლებელია, რაც აბსოლუტურად უჩინარია, ცხადი უნდა გახდეს მოწაფისათვის. ეს მხოლოდ მასწავლებელზე როდია დამოკიდებული, უფრო მეტად ეს მოწაფის საქმეა. ტილოპას გაუმართლა, ნაროპა რომ ნახა. იყვნენ მასწავლებლები, რომელთაც არ გაუმართლათ და რასაც მათ მიაღწიეს, მათთან ერთად წავიდა და გაქრა, რადგან არავინ გამოჩნდა, რომ მათი ცოდნა მიელო. ზოგქერ მასწავლებლებს უწევდათ ასობით მილის გავლა მოწაფის საძებნელად. თვით ტილოპაც ინდოეთიდან ტიბეტს გაემგზავრა მოწაფის, ნაროპას საძებნელად. მანამდე ტილოპამ მთელი ინდოეთი მოიხეტიალა და ვერ ნახა ვერავინ, რომ ასეთი საჩუქარი მიეძღვნა, ვერავინ, ვინც ასეთ ძღვენს ჯეროვნად შეაფასებდა და მისი საშუალებით გარდაიქმნებოდა. ნარობამ მიიღო საჩუქარი და მაშინვე სრულიად გარდაიქმნა. ამბობენ, ტილოპას ურჩეეთა ნაროპასათვის, რომ მასაც ეძებნა თავისი ნარობა. ნარობასაც გაუმართლა და იბოვა მოწაფე მილარება; მილარებამაც იბოვა მოწაფე მარბა. შემდეგ კი ტრადიცია შეწყდა და ასეთი მაღალი რანგის მოწაფეები აღარ გამოჩენილან. ბევრჯერ, ძალიან ბევრჯერ, რელიგია ინათებდა დედამიწაზე და მინავლდებოდა. მომავალშიც ასე იქნება. რელიგია ვერ შეეთვისება ეკლესიას, ვერ მიქკედლება რომელიმე სექტას. იგი ბიროვნულ ურთიერთობაში, ბიროვნულ განცდებში ვითარდება. ტილობას რელიგიამ მხოლოდ ოთხი თაობის განმავლობაში იარსება და მერე გაუჩინარდა.

რელიგია ოაზისს ჰგავს. უდაბნო დიდია და ზოგჭერ მის რომელიმე ნაწილში ოაზისი ამოვა. სანამ იგი არსებობს, ეძიეთ, სვით მისგან, ეს დიდი იშვიათობაა. იესო ხშირად მიმართავდა თავის მოწაფეებს — მე აქ ცოტა ხნით ვარ, ვიდრე არ წავსულვარ, მჭამეთ და მსვით. ათასი წლის მანძილზე იესოს მსგავსი მასწავლებელი შეიძლება არ გამოჩნდეს. უდაბნო დიდია, ოაზისი ზოგჭერ გაჩნდება და ისევ ქრება, რადგან ოაზისი უცნობ მხარისეულია, არაამქვეყნიურია, მას ამ ქვეყნად ღუზა სჭირდება და ეს ღუზა ნარობაა.

იგივეს გეტყვით მეც — სანამ აქ ვარ, ნუ დაკარგავთ დროს, ნუ დაკარგავთ აბდაუბდაში, გონებრივ მიეთ-მოეთში. ოაზისი მცირე ხნით იქნება, იგი გაქრება. ახლა სვით ოაზისიდან, ქამეთ. წინ ბევრი დაბადებები გიდევთ, მიეთ-მოეთს მერეც მოასწრებთ. ახლა კი ქამეთ, სვით ოაზისიდან...

როგორც კი წყურვილი დაიკმაყოფილეთ იესოთი ან ტილოპათი, თქვენ ხელახლა დაიბადეთ, აღსდექით და ეს ცვლილება ძალიან ძალიან მსუბუქი და უბრალოა. ეს ბუნებრივი პროცესია. ყველაფერი, რაც თქვენ მოგეთხოვებათ, არის უბრალო რამ იქეცით ნიადაგად და მიიღეთ თესლი.

"მაჰამუდრა სიტყვებს მიღმაა და სიმბოლოებს მიღმა, მაგრამ შენთვის, ნაროპა, წრფელისა და ერთგულისათვის, ეს უნდა ითქვას"... შეუძლებელია ამის თქმა, ეს გამოუთქმელია, მაგრამ ნაროპასათვის ეს უნდა ითქვას. როცა მოწაფე მზად არის, მასწავლებელი უნდა გამოჩნდეს და იგი გამოჩნდება; როცა არსებობს ღრმა შინაგანი საჭიროება, იგი უნდა დაკმაყოფილდეს. მთელი არსებობა პასუხობს თქვენს ღრმა საჭიროებას, მაგრამ აუცილებელია ამ მოთხოვნილების არსებობა, სხვანაირად თქვენ გვერდზე ჩაუვლით ტილოპას, ბუდას, იესოს და იქნებ ვერც მიხვდეთ, რომ იესოს გვერდით ჩაიარეთ. ტილოპა ამ ქვეყანაში <u> ცხოვრობდა და არავინ უსმენდა, იგი კი მზად</u>

იყო უდიდესი ძღვენი გაეცა. ამ ქვეყანაში ეს ბევრჯერ მომხდარა. ცხადია, უნდა არსებობდეს ამის ახსნა — ეს მომხდარა ჩვენს ქვეყანაში შეტად, ვიდრე სადმე სხვაგან. იმიტომ, რომ აქ ბევრი / ტილოპები დაბადებულან. მაგრამ რატომ/პრხდა, რომ ტილოპა ტიბეტში წავიდა და ბოდგიდპარმა — ჩინეთში? ჩვენმა ქვეყანაშე ძელჩე ბეერი actale, of does by care by the by by the ball გულია ცოტა. ეს ბრამინების და პანდიტების ქვეყანაა, დიდი სწავლულების და ფილოსოფოსთა ქვეყანა, აქ ზეპირად იციან ვედები და უპანიშადები. ამიტომაც ასეთები ხშირად ხდებოდა. თვითონ მეც ხშირად მიხდება ამის ხილვა. მოდის ვინშე ბრამინი და მასთან ურთიერთობა თითქმის შეუძლებელია. ადამიანი, რომელმაც ძალზე ბევრი იცის, აუტანელი ხდება, რადგან მან იცის ნამდვილი შეგნების გარეშე. მან შეაგროვა უამრავი დოქტრინები, თეორიები და ტექსტები, რაც მკვდარ ტვირთად აწევს მის დნობიერებას. ყველაფერი ეს კი არ შეემთხვა მას, ყველაფერი ეს ერთმანეთით განპირობებულია და რაც განპირობებულია ნაგავია. მოიშორეთ იგი, რაც შვიძლება Bjotos.

ჭეშმარიტია მხოლოდ ის, რაც ხდება თქვენში, ჭეშმარიტია მხოლოდ ის, რაც ყვავილობს თქვენში.

მხოლოდ ის, რაც იზრდება თქვენში, არის ჭეშმარიტი და ცოცხალი.

დაიმახსოვრეთ სამუდამოდ:

უფრთხილდით ნასესხებ ცოდნას. ნასესხები ცოდნა გონების ნიღბად იქცევა. იგი უმეცრებას მალავს, კი არ ანგრევს მას და რაც მეტად ხართ ამგვარი ცოდნით სავსე, მით მეტი სიბნელე და უმეცრებაა თქვენში, თქვენი არსებობის სილრმეში. ადამიანი, რომელიც ნასესხებ ცოდნას ფლობს, მთლიანად მასში ჩაბნელებულ-ჩაკეტილი ხდება და შეუძლებელია მასთან მიდგომა, შეუძლებელია მისი გულის აღმოჩენა. მან თვითონვე გაწყვიტა ყოველგვარი კავშირი საკუთარ გულთან. ამიტომაც შემთხვევით როდი მოუხდა ტილოპას ტიბეტში, ბოდჰიდჰარმას კი — ჩინეთზი წასვლა. აქ რომ ვერ ნახა ნიადაგი, თესლი იძულებული გახდა ასე შორს წასულიყო მის საძებნელად. ეს უნდა გახსოვდეთ, რადგან ადვილია მოჩვენებითი ცოდნის ანკესზე წამოგება. ეს დამღუპველი ჩვევაა, LSD ნაკლებად საშიშია და შარიხუანაც ნაკლებად საშიშია, სადღაც თითქოს სასარგებლონიც კი ჩანან, რამეთუ მათ შეუძლიათ არარსებული დაგანახონ, შეუძლიათ ილუზიის, რაღაც სუბიექტური ჰალუცინიციის გამოწვევა. ისევეი ცოდნიც.

იგი შეცნობის ილუზიას იწვევს. გეგონებათ, რომ შეიცანით, თქვენ ხომ ზეპირად იცით ვედები. შეგიძლიათ კამათი, რადგან მახვილ ლოგიკურ გონებას ფლობთ. ნუ იქნებით სულელნი. ლოგიკას არასდროს არავინ მიუყვანია სიმართლესთან. რაციონალური გონება მხოლოდ თამაშია. ყველა არგუმენტი, ეს მხოლოდ ბავშვური თამაშია.

და ცხოვრებაც მტკიცებათა გარეშე არსებობს. არც ჭეშმარიტებას სჭირდება მტკიცებანი. აგი მხოლოდ გულს ითხოვს, თქვენს გულს. არავითარი მტკიცებები, მხოლოდ სიყვარული, თქვენი ნდობა, თქვენი მზადყოფნა მის მისალებად.

ძნელია უფრო მნიშვნელოვანი სიტყვების მონახვა. ეცადეთ გაიგოთ ტილოპას სიტყვების ყოველი ათინათი: "სიცარიელე არ

ითხოვს საყრდენს...«

თუკი რამე არსებობს, იგი აუცილებლად დასაყრდენს, საფუძველს ითხოვს, მაგრამ თუ არსებობს არაფერი — სიცარიელე, მას არ სჭირდება საფუძველი. ყველამ, ვინც შეიცნო, შეიცნო, რომ ისინი თითქოს არსებობენ არსებობის გარეშე. შეუძლებელია ამის არსებობად მონათვლა, რადგან იგი არ წარმოადგენს რამეს, იგი არაფერს არ ჰგავს. იგი თითქოს უზარმაზარი სიცარიელეა უსაზღვრებოდ. ეს არის ანატმა, " არამე", "არამე" თქვენში. მეს ყველა შეგრძნება შეცდომაა. ყოველგვარი გაიგივება: "მე ვარეს, მე ვარ ის" — არის შეცდომა.

როდესაც მიაღწევთ უდიადესს, როდესაც მიაღწევთ საკუთარ უღრშეს არსებას უეცრად შეიგრძნობთ, რომ თქვენ არც "ეს" ხართ და არც "ის", არამედ არავინ არა ხართ. თქვენ არა ხართ რომელიმე "ეს", თქვენ ხართ უშველებელი სიცარიელე. ზოგჯერ ჯდომისას დახუჭეთ თვალები და შეეცადეთ შეიგრძნოთ ვინ ხართ და სად ხართ, წადით სიღრმეში და შესაძლოა შეშინდეთ, რადგანაც, რაც მეტად წახვალთ სიღრმეში, მით შეტად "შეიგრძნობთ, რომ თქვენ ხართ არავინ და არაფერი. აი, ასე რატომ ეშინიათ ადამიანებს მედიტაციის. ეს სიკვდილია, ეს არის ეგოს განადგურება. ეგო კი მცდარი მცნებაა. ახლა ფიზიკოსებიც მივიდნენ ამავე ჭეშმარიტებასთან თავიანთი მეცნიერული დაკვირვებებით მატერიაზე. იმას, რასაც ბუდამ, ტილოპამ და ბოდჰიდჰარმამ ინტუიციით მიაღწიეს, შეცნიერება ახლა იკვლევს გარესამყაროში. ახლა ამბობენ: "არ არსებობს მატერია, შატერია შეესაბამება ეგოს მცნებას". არსებობს ქვა და თქვენ გრძნობთ, რომ იგი ძალზე ნიეთიერია, შეგიძლიათ ვინმეს თავში ჩაარტყათ და მას სისხლი წამოუვა, ადამიანი შეიძლება შოკვდეს. ქვა ძალზე მატერიალურია. მაგრამ

ჰკითხეთ ფიზიკოსს და იგი გეტყვით, რომ ქვა show begonghe, had dollar at show არაფერი. იგი გეტყვით, რომ ეს უპრალოდ ენერგეტიკული მოვლენაა. მრავალი ნაკადი ამ წერტილ მხავეთება და addigos bagaraganon Dog holl do / sa, how ჰგავს ეს — თქვენ საზავთ ერთმანეთის გადამკვეთ ხაზებს ერტრეტატე და იმ sognowal, bagan ba 8786 7 Add by de 4370076, წერტილი ჩნდება. წერტილი არ იყო იქ. გადაიკვეთა ორი ხაზი გაჩნდა წერტილი. ბევრი ხაზი გადაიკვეთა — გაჩნდა უფრი დიდი წერტილი. არსებობს ეს წერტილი, თუ მხოლოდ ბაზები გადაკვეთისას ქმნიან მისი არსებობის ილუზიას? ფიზიკოსები ამბობენ, რომ ენერგიის ნაკადები გადაკვეთისას ქმნიან მატერიას. რას წარმოადგენენ ეს ენერგიის ნაკადები? ისინი არ არიან მატერიალურნი. door an assistant date. aloto on amost ნივთიერნი. არამატერიალური ნაზები გადაკვეთისას ქმნიან მატერიალური საგნის ილუზიას, ისეთი მატერიალური საგნის ილუზიას, როგორიც არის ქვა. ბუდამ ეს აღმოაჩინა ოცდახუთი საუკუნით ადრე აინშიგნით არავინ არაა. შტაინზე: ენერგეტიკული ხაზები გადაკვეთისას გიქმნიან " მეს" შეგრძნებას. ბუდა ამბობდა, რომ " მე" ხახვის ბოლქვს პგავს. ერთ ფენას გააცლით, მეორე დარჩება. გააცლით, გააცლით და ბოლოს შიგნით არაფერიც არ არის, ადამიანი ხახვის ბოლქვს ჰგავს. მოაშორეთ აზრთა ფენები, გრძნობები და რა რჩება? — არაფერი. ეს არაფერი არ საჭიროებს საფუძველს. ეს არათერი არსებობს თავისთავად. აი, რატომ ამბობს ბუდა, რომ არ არსებობს ღმერთი. არაა აუცილებელი ღმერთი. რადგან ღმერთი საყრდენია და ბუდა ამბობს, რომ არ არის შემოქმედი, რადგან არაა აუცილებელი რაიმეს შექმნა. ეს ყველაზე ძნელი ცნებაა ამას თვითონვე gologgoon, bobod შეიმეცნებდეთ. ამიტომ ამბობს ტილოპა: "მაჰამუდრა სიტყვებს მიღმაა და სიმბოლოებს მიღმა\*. მაპამუდრა არის არაფრის განცდა, უბრალოდ თქვენ არ ხართ და როცა თქვენ არ ხართ, ვინღა დაიტანჯება და ვის შეაწუხებს ტკივილი, გაქირვება ვინ იქნება იმედგაცრუებული და მწუხარე, განიცდის სიხარულს და ბედნიერებას?

ბუდა ამბობს, რომ თუ სიხარულს განიცდით, აუცილებლად ტანჯვაც უნდა განიცადოთ, რადგან თქვენ ისევ ხართ. მაგრამ, როცა თქვენ არა ხართ, საესებით არა ხართ, აბსოლუტურად არა ხართ, მაშინ არ არის არც ტანჯვა, არც სიხარული და ეს არის ნამდვილი ნეტარება. აქედან შეუძლებელია უკან დაბრუნება. ამის მიღწევა ნიშნავს, მიაღწიოთ ყველაფერს. ჩემი მცდელობის აზრი იმაში მდგომარეობს, რომ მოგიყვანოთ აქამდე, აბსოლუტურ სიცარიელეში. სიცარიელეს არ სჭირდება საფუძველი. მაჰამუდრა თავადაა თავისი საფუძველი.

დასაწყისიდანვე უნდა შევიგნოთ, რომ "შეს" ცნება შექმნილია გონებით. "შე" არ

არსებობს თქვენში.

გილდასხმული ბუდისტი მიიწვია მეფეშ მასწავლებლად. ბუდისტ ბერს ნაგასენა ერქვა. მეფე კი ალექსანდრე მაკედონელის ნაცვალი იყო ინდოეთში. ინდოელები მას მელინდას უწოდებდნენ. ამ მელინდამ მოიხმო ნაგასენა მასწავლებლად. იგი ძილზე დაინტერესებული იყო ნაგასენათი, რადგან მასზე ხმები დადიოდა: "ეს იშვიათი მოვლენაა, იშვიათად ხდება, კაცი ყვავილობდეს, ნაგასენა კი ყვავილობს. იგი აფრქვევს იდუმალი, შეუცნობელი ენერგიის არომატს. მიწაზე დადის, მაგრამ არაა მიწიერი"...

მეფისნაცვალი ძალზე დაინტერესდა და მოიწვია. მის დასაპატიჟებლად წასული კაცი დაფიქრებული დაბრუნდა, რადგან ნაგასენაშ დააბარა: "რახან იგი იწვევს, ნაგასენა მოვა, მაგრამ გადაეცით, რომ ნაგასენა როგორც ასეთი, არ არსებობს. რადგან მიხმობენ მოვალ, მაგრამ უთხარით, რომ ნაგასენა არ არსებობს, მე მეტად არა ვარ". შიკრიკი დაფიქრებული დაბრუნდა, რადგან ვერ გაეგო ვინ მივიდოდა მეფესთან, თუკი ნაგასენა არ არსებობდა. მელინდაც ჩაფიქრდა. მან თქვა: "ეს კაცი გამოცანებით ლაპარაკობს, მაგრამ, დაე მოვიდეს". ეს მელინდა ბერძენი იყო. ბერძნული გონება კი თავისთავად ლოგიკური გონებაა. მსოფლიოში ორი ტიპის გონება არსებობს — ინდური გონება და ბერძნული გონება. ინდური გონება ირაციონალურია, ბერძნული — რაციონალური, ინდური გონი მოძრაობს ბნელ სიღრმეებში, ველურ სიღრმეებში, უსაზღვროობაში, გაურკვეველ ნისლში. ბერძნული გონი მოქმედებს ლოგიკურ სიცხადეში, სადაც ყეელაფერი გარკვეულია და კლასიფიცირებულა. ბერძნული გონი ილტვის შეცნობილისაკენ, ინდური გონი ილტვის შეუცნობისაკენ. ბერძნული გონი აბსოლუტურად რაციონალურია, ინდური — აბსოლუტურად წინააღმდეგობრივი. ასე რომ, თუ ბევრ წინააღმდეგობას ნახავთ ჩემში, შეშინდებით. ეს მხოლოდ ურთიერთობის საშუალებაა აღმოსავლეთში. მელინდამ თქვა: "ეს კაცი ალბათ ქკუას გადაცდა. თუ იგი არ არსებობს, მაშინ როგორღა უნდა მოვიდეს

ჩემთან? მაგრამ დაე, მოვიდეს. ვნახავ, თავისი მოსვლითაც იმას დაამტკიცებს, რომ იგი არსებობს». ნაგასენა მოვიდა. მელინდამ ქიშკართან შეაგება სიტყვები: "გამაკვირვა თქვენმა მოსვლამ, თქვენ ხომ ამბობთ, რომ on 1396 and bahan?". bagalogod andam; "wood, მე ახლიც ამას ვამბობ და მოდი, ეს აქვე გადავწყვიტოთ". "მეიყარა ბრბო, .... მთელი სასახლე — "მკითხე" \_ ქიმართა ნაგასენაშ. მელინდამ ჰკითხა: — "პირველ რიგში drabation, any or hody at athlybooks, tragent შეიძლება იგი მოვიდეს? შენ მოხვედი; ლოგიკის თანახმად შენ არსებობ". ნაგასენამ გაიცინა და მიუგო — "შეხედე ამ ოთხთვალას; ხომ უწოდებ მას ოთხთვალას? მელინდამ უპასუხა: "დიახ". მაზინ ნაგასენამ ბრძანა მოეხსნათ ცხენები. ცხენები dond do body : odoobo, abod oh ohol ოთხთვალა ეს ცხენები?" მელინდამ უპასუხა " რა თქმა უნდა, არა". ზემდეგ ოთხთვალა ნაწილებად იქნა დაშლილი და მისგან არაფერი დარჩა. ნაგასენაშ ისევ იკითხა: "სად არის ოთხთვალა, რომლითაც მოკედი? ხომ თანახმა იყავი, რომ არც ერთი ნაწილი, რომლებადაც ოთხთვალა დაიშალა, არ იყო agrand makagama. Bol boo anol ოთხთვალა?" შერე დაუშატი: "ისევე არსებობს ნაგასენაც, მოაშორეთ ნაწილები და იგი გაქრება". როგორც ენერგეტიკული ხაზების გადაკვეთა — მოაშორე ხაზები და წერტილი გაქრება. ოთხთვალა იყო მხოლოდ ნაწილების კომბინაცია. თქვენც თვითონ ნაწილების კომბინაცია ხართ. "მე" ასევე ნაწილების კომბინაციაა. მოაცილეთ ნაწილები და "მე" გაქრება. აი, რატომ ცლიან ცნობიერებას აზრებისაგან, მაშინ არ შვიძლება ითქვას "მე", დარჩება მხოლოდ სიცარიელე. როდესაც გრძნობები მიილევა, "ეგო" მთლიანად გაქრება. თქვენ ხართ და არც ხართ — უბრალოდ სიცარიელე უსაზღვრებოდ. ეს საბოლოო საუფლოა. ეს მდგომარეობაა მაჰამუდრა. მხოლოდ ამ მდგომარეობაში მიაღწევთ ორგაზმს მთელ სამყაროსთან. არ არსებობს საზღერები, არ არსებობს "მე". თქვენ გახდით უსაზღვრო და არაფერი გსაზღვრავთ ერთმანეთისაგან, მთელისაგან. მთელი უსაზღვრებოა და თქვენც მას უნდა დაემსგავსოთ. მხოლოდ ასეა შესაძლებელი შეხვედრა, შედნობა. ხოცა ცარიელი ხართ, საზღვრები არ გზოუდავთ და უეცრად ხდებით მთლიანი, ერთი. როცა თქვენ არა ხართ, ხდებით შთლიანი; როდესაც თქვენ ხართ უმსგავსო "ეგო" ხართ. როდესაც არა ხართ, თქვენს წინ იშლება უსამანო სივრდე, თქვენივე არსებობის უსამანობა, მაგრამ აქ წინააღმდეგობა იმალება. შეეცადეთ გაიგოთ:

გახდით მდაბალნი, როგორც ნაროპა, სხვანაირად ამ სიტყვებს და ამ სიმბოლოებს აზრი არ ექნებათ. მისმინეთ ნდობით, როცა ამას ვითხოვ, მე ვგულისხმობ, რომ ეს მე გამოვეადე და ყველაფერი ეს ჭეშმარიტებაა, სიმართლეა. მე ამის მოწმე ვარ და ვადასტურებ ამას. იქნებ ეს გამოუთქმელია, მაგრამ ეს როდი ნიშნავს მის არ არსებობას. რაღაცის თქმის შესაძლებლობა ჭერაც არ ნიშნავს, რომ ეს რაღაცა არსებობს. შესაძლებელია იმის თქმა, რაც არ არსებობს და შესაძლებელია იმის ვერ თქმა, რაც არსებობს. მე ვადასტურებ ამის არსებობას და თქვენ შეგიძლიათ გაიგოთ ეს თუ ნაროპა ხართ, თუ ნდობით მომისმენთ. მე არ ვქადაგებ დოქტრინებს და ეს თვითონვე რომ არ განშეცადა, ტილობა ვერ დამაინტერესებდა. ტილოპამ ეს მშვენივრად გამოთქვა:

სიცარიელე არ მოითხოვს საყრდენს; მაჰამუდრა ნულზე დგას,

მაჰამუდრა განისვენებს არაფერზე.

ზედმიწევნით, ზუსტად, მაჰამუდრა დიად ჟესტს ნიშნავს ან უშაღლეს ჟესტს. საბოლოოს, რომელიც შეგიძლიათ გააკეთოთ, რომლის იქითაც უკვე არაფერია, მაჰამუდრა განისვენებს არაფერზე. გახდით არაფერი და მიაღწევთ ყველაფერს, მოკვდით და ღმერთი გახდებით. გაქრით და გახდებით ადამიანებს ეწყებათ სიყვარულის შიში. მთელი. იქ სადაც თავდება წვეთი, იწყება ოკეანე. ნუ ებღაუჭებით თქვენს თავს. ხომ ამით იყავით გართულები ყველა თქვენს წარსულ დაბადებებში. ებღაუჭებოდით იმის შიშით, რომ შეეშვებოდით თუ არა თქვენს ეგოზე კონწიალს, თქვენი ძირს, უფსკრულში ჩაეშვებოდა. ამიტომ ვექიდებით წვრილმანებს, ძალზე უაზრო წვრილმანებს. ჩვენ ვაგრძელებთ ამ ბღაუჭს და ეს ფაქტიც, რომ ვერ ვეშვებით მათ, იმას გვეუბნება, რომ ჩვენ ვგრძნობთ უსასრულო სიცარიელეს ჩვენში. თქვენთვის აუცილებელია მოეჭიდოთ რამეს, სხვანაირად არ შეგიძლიათ და ეს არის თქვენი სანსარა, თქვენი უბედურება. იქეცით უფსკრულად, მაშინ არ არსებობს სიკვდილი, რამეთუ უძირობის, უსასრულობის სიკვდილი შეუძლებელია. მაშინ არც დასასრულია არსად, რადგან სიცარიელეს, არაფერს დასასრული არ გააჩნია. მაჰამუდრა განისვენებს არაფერზე, სიცარიელეზე — განვმარტოთ თქვენი გამოცდილების მიხედვით: როდესაც ვინმე გიყვართ, თქვენ უნდა შეწყვიტოთ არსებობა; როდესაც გიყვართ, თქვენ უნდა გახდეთ "არა-მე". აი რატომ არის სიყვარული ასე ძნელი. აი, რატომ ამბობს იესო, რომ ღმერთი სიყვარულს ჰგავს.

როდესაც გიყვართ, თქვენ უნდა გახდეთ

არაფერი. თუკი ისევ რჩებით რამედ ან ვინმედ, მაშინ სიყვარული არ არსებობს. როცა ადამიანი გიყვართ და როცა სიყვარული ხდება, ხორციელდება, არსებობს უკვე არა ორი, არამედ არსემობს ორი სიცარიელე, თქვენ ამას გაიგებთ, თუ ოდესმე ქეშმარიტი სიყვარული განგიცდიათ, როცა ორი მოსიყვარულე ებები ერთმანეთს, ბიგორც ორი სიცირივლე მხოლოდ მაშინ შეიძლება შედნობა, რადგან ეგოსმიერი ბარივრები მოხსნილია, საზღვრები უარყოფილი, ენერგიას შეუძლია იმოძრაოს ორივე მიმართულებით და მხოლოდ სიყვარულის ასქთ ღრმა მომენტშია შესაძლებელი ორგაზმი. მხოლოდ მაშინ, როდესაც ორი მოსიყვარულე ხდება არაფერი, მხოლოდ მაშინაა შესაძლებელი ორგაზმი. მაშინ მათი ენერგია და მთლიანად მათი არსებობა წყვეტს თავისთავთან იგივეობას, თავიანთობას და უძირობაში ცვივიან. მაგრამ ეს მხოლოდ მცირე ხნით გრძელდება, შემდეგ კი ისინი ბრუნდებიან აქედან და ჩვეულებრივნი ხდებიან. ამიტომ ეშინიათ ადამიანებს სექსის.

როცა ძლიერ უყვართ, გაგიჟების ეშინიათ, ეშინიათ არ მოკვდნენ, ეშინიათ იმისი, რაც მოხდება. უძიროობა იხსნება მათ წინაშე და მასში ჩაცვენის ეშინიათ. ისინი სექსით კმაყოფილდებიან და ამას სიყვარულად ნათლავენ. სიყვარული სექსი როდია. სექსი შეიძლება სიყვარულის ინტეგრალური ნაწილი იყოს, მაგრამ სექსი თავისთავად სიყვარულის სუროგატია. თქვენ სექსით ცდილობთ მოერიდოთ სიყვარულს, თქვენ იქმნით შთაბეჭდილებას, რომ გიყვართ, მაგრამ სიყვარულთან ახლოსაც არა ხართ. სექსი ნასესხებ ცოდნას ჰგავს, რომელიც ცოდნის "შეგრძნებას იწვევს ნამდვილი შეცნთბის გარეშე. სექსი სიყვარულის ილუზიას იძლევა უსიყვარულოდ. სიყვარულში არ არსებობთ თქვენ და არ არსებობს შეორე, სიყვარულში უეცრად ჰქრება ორი. ასევეა მაჰამუდრაც ..... იგი ორგაზმია მთელ სამყაროსთან. და ამიტომ ტანტრაში, ტილოპა კი ტანტრის მასწავლებელია, ღრმა შეამბორება, შეყვარებულთა ორგაზმი მაჰამუდრად იწოდება. ორი შეყვარებული კი ორგაზმის მდგომარეობაში სწორედ ამიტომაა გამოსიხული ტანტრისტულ ტამრებსა და წიგნებში.

ეს გახდა საბოლოო შვერთების

მაჰამუდრა განისვენებს არაფერზე ძალდაუტანებლად ბუნებრივი და

აშვებული.

ეს არის ტილოპას მეთოდი და ტანტრის შეთოდი. ეს არის ძალდაუტანებლობა, რადგან როდესაც ცდილობთ, ძალას ატანთ და ამით კი ეგო ძლიერდება. მცდელობისას თქვენი ეგო იწყებს მოქმედებას. სიყვარულში შეუძლებელია მცდელობა. შეუძლებელია სიყვარული მოიხვიოთ თავს. თუ არსებობს თავსმოხვევა, არ არსებობს სიყვარული. სიყვარულში იხსნებით ძალდაუტანებლად, მხოლოდ ნებას რთავთ მის თავისთავად მოხდენას. თქვენ არ მცდელობთ, ეს არაა მოქმედება, ეს მოვლენაა. და იგივე უსაზღვროობის მიმართ, თქვენ არ ცდილობთ, უბრალოდ იღერებით მასში ბუნებრივნი და ლაღნი. ეს არის ტანტრის საფუძველი. ეს არის ტანტრის გზა.

იოგა ამბობს: "ეცადეთ!". ტანტრა ამბობს: "ნუ ეცდებით!". იოგა ორიენტირებულია ეგოზე და ბოლოს ნახტომით ამთავრებს. ტანტრა დასაწყისიდანვე არაა ორიენტირებული ეგოზე. იოგა მხოლოდ ბოლოს აღწევს ისეთ სიღრმეს და მნიშვნელობას, რომ მაძიებელს ეუბნება: "ახლა კი გადააგდე ეგო!" — მაგრამ მხოლოდ ბოლოს. ტანტრა პირველი ნაბიგიდანვე გასწავლით ამას, დასაწყისიდან. მე ამას ასე ვიტყოდი: სადაც მთავრდება იოგა, იქ იწყება ტანტრი. იოგას უმიღლესი პიკი ტანტრის დასაწყისია და ტანტრას მიჰყავხართ უმაღლეს მიზანთან. ითგას შეუძლია მოგამზადოთ ტანტრისათვის. ეს არის და ეს, რადგან მთავარია იყოთ ბუნებრივნი და ლალნი.

რას გულისხმობს ტილოპა სიტყვებში ბუნებრივნი და ლაღნი? — ნუ ებრძვით საკუთარ თავს, მოდუნდით; ნუ ეცდებით თქვენს გარშემო ხასიათის და მორალის შექმნას. ნუ იქნებით ძალზე დისციპლინირებულნი, რადგან დისციპლინა შეიძლება ბორკილად გექცეთ; ნუ ჩაიმწყვდევით საკანში, დარჩით ლალნი, იმოძრავეთ მოვლენებში და უპასუხეთ სიტუაციებს. ნუ შვიზღუდებით ხასიათის ჩარჩოებით ან წინასწარ მიღებული ურთიერთობებით. ნაკადულივით ლალი უნდა იყოთ და არა ყინულივით ფიქსირებულნი. ნუ იქნებით რაიმეს წინააღმდეგნი და არ მოიხვიოთ თავს არაფერი.

მაგრამ ყოველ საზოგადოებაში ჩაგვძახიან, რომ აუცილებელია თავის შეზღუდვა — იყავით კარგები, იყავით მორალურნი, გახდით ასეთნი და ისეთნი. ტანტრა კი მთლიანად საზოგადოების გარეთ დგას, კულტურის და ცივილიზაციის გარეთ. იგი ამბობს, რომ თუ ძალზე განათლებული

(კულტივირებული) ხართ, მაშინ კარგავთ ყველაფერს, რაც კი ბუნებრივია თქვენში და იქცევით რაღაც გაყინულ მექანიზმად. ამიტომ ნუ შექმნით თქვენს გარშემო ჩარჩოებს, იცხოვრეთ, იდინეთ მომენტიდან მომენტამდე. მზად იყავით გარდიქმნისათვის. საქიროა ამის ღრმად გაგება.

რატომ ცდილობენ გდამიანები მათ გარშემო სტრუქტურის მექმნასე ემიტომ რომ მზადყოფნის აუცილებლობა ამოაგდონ ცხოვრებიდან. იმიტომ, რომ ჩვევებით დაცულები თუ არ ხართ, თქვენთვის აუცილებელი გახდება მუდმივი სიფხიზლის გამოჩენა. ყველა მომენტი პასუხს ითხოვს და რეაგირებას, თქვენ არა გაქვთ წინასწარ მომზადებული გადაწყვეტილებები, განსაზღერული შეხედულებანი. სიტუაცია პასუხს ითხოვს. რალაცა ხდება და თქვენ აბსოლუტურად მოუმზადებელნი ხართ ამისათვის. მზაღყოფნის, აუცილებლობის წინააღმდეგ ადამიანებმა ეშმაკობას მიმართეს და შექმნეს ხასიათი, ჩვევა. შეიზღუდეთ თავი დისციპლინით და მაშინ თქვენი მზადყოფნა არაა აუცილებელი. თქვენი დისციპლინა იმოქმედებს თქვენს მაგივრად. გაიხადეთ ჩვევად ყოველთვის სიმართლის თქმა, დაე, ეს მხოლოდ ჩვევა იყოს, თქვენ კმაყოფილი იქნებით, რასაც კი შეგეკითხებიან, თქვენ მხოლოდ "ჩვეულ სიმართლეს" უპასუხებთ — მაგრამ "ჩვეული სიმართლე" მკვდარია.

ცხოვრება არც ისე მარტივია, იგი ძალიან რთული მოვლენაა. სიმართლეს ხშირად შეიძლება უარყოფითი მოვლენა მოჰყვეს, ამიტომ სიფხიზლე აუცილებელია. ასე მაგალითად — თქვენს ტყუილს "მეუძლია ვიღაცის სიცოცხლე იხსნას, იგი არავის არ ვნებს და ვიღაცის სიცოცხლეს იხსნის. როგორ მოიქცევით? თუ შეზღუდული გონება გაქვთ, " ჩვეული სიმართლის" თქმა მოგიხდებათ და სიცოცხლეს გაწირავთ. სიცოცხლეზე ძვირფასი კი არაა არაფერი. არაფერი, არავითარი სიმართლე არ არის სიცოცხლეზე ძვირფასი და ზოგჯერ თქვენს სიმართლეს შეუძლია სიცოცხლე მოკლას. მაშინ როგორღა მოვიქცეთ? ნუთუ იმისათვის, რომ ჩვევა არ მოვიშალოთ, არ დავარღვიოთ ჩვენი ეგო-ს გაცვეთილი ნორმა და შეგვეძლოს თქმა: "მე პატიოსანი ადამიანი ვარ", განა ამისათვის სიცოცხლეს გავწირავთ? ეს მეტისმეტი იქნება. ეს ხომ სიგიჟე იქნება. იხსენით სიცოცხლე და არაუშავს, თუ მატყუარას გიწოდებენ და საერთოდ ნუ შეგაწუხებთ სხვათა აზრები თქვენზე.

ეს ძნელია. ძალიან ძნელია ქცევის ფიქსირებული ნორმის შექმნა, რადგან

სიცოცხლე მოძრავია, ცხოვრებას ყოველ წუთში ახალ-ახალი სიტუაციები მთაქვს და საჭიროა მათზე რეაგირება. იმოქმედეთ სრული სიფხიზლით, გადაწყვეტილება მიილეთ თვითონ სიტუაციიდან, წინასწარი თაბრიცირების გარეშე, ნუ იქნება ეს გადაწყვეტილება თავს მოხვეული რამ, ნუ შეიზლუდავთ გონებას, ნუ აქცევთ მას შყიფე აგებულებად, იყავით ლალნი, ფხიზელნი და ბუნებრივნი.

აი ტოგორი უნდა იყოს ნამდვილად რელიგიური ადამიანი. წინააღმდეგ შემთხეევაში კი ეგრეთწოდებული რელიგიური ადამიანები მკვდრები არიან მხოლოდ და არაფერი სხვა. ისინი მოქმედებენ ჩვევებით და ეს განპირობებული მდგომარეობაა. მასში არ თავისუფლება.

შეცნობა, შეგნება Janabagh

თავისუფლებას

იყავით ლაღნი. დაე ღრმად შეაღწიოს თქვენში ამ სიტყვამ. დაიმაბსოვრეთ: იყავით ლაღნი, რათა ყოველ სიტუაციაში შეგეძლოთ თავისუფალი დენა, როგორც წყალს, რომელიც, ქიქაში ჩასხმული, ქიქის ფორმას ილებს ყოველგვარი წინააღმდეგობის გარეშე, იგი არ ამბობს: "არა, მე ამის წინააღმდეგი ვარ. ეს არ არის ჩემი ფორმა". დოქში ჩასხმული დოქის ფორმას იღებს. იგი არ ეწინააღმდეგება.

იყავით მოძრავნი, როგორც წყალი. ხან სამხრეთში მოგიხდებათ წასელა, ხან ჩრდილოეთში. მოგიხდებათ მიმართულებათა ცვლა, მოგიხდებათ სიტუაციათა მიხედვით მოქმედება, მაგრამ ცურვა თუ იცით, ეს საკმარისია. ოკეანე ახლოსაა, თუკი იცით, როგორ უნდა იცუროთ, აუცილებლად

მიაღწევთ მას.

ნუ შექმნით ქცევის შაბლონს \_ ყოველი საზოგადოება ცდილობს ქცევის სახე შექმნას და ყველა რელიგიაც ამას ცდილობს. მხოლოდ მცირეთ, ნათელღებულთ, ნათელზიარებულთ ეყოთ სიშამაცე სიმართლე ეთქვათ. სიმართლე კი ესაა \_\_ იყავით ლაღნი და ბუნებრივნი.

ტილოპა არ ამბობს: "იყავით მორალურნი". იგი ამბობს: "იყავით ბუნებრივნი". ეს კი ორი აბსოლუტურად განსხვავებული განზომილებაა. მორალური ადამიანი არასდროს ბუნებრივი არაა, იგი ბრაზობს და ვერ ამჟღავნებს ამას. თუ უყვარს, სიყვარულს მალავს ან ახშობს, რადგან მორალი არ რთაეს ამის ნებას. იგი მუდამ მოქმედებს მორალური პრინციპებით და არისდროს კი თავისი ბუნების მიხვდვით.

მაგრამ მე გეუბნებით, რომ, თუ იმოქმედებთ მორალური ნორმების მიხედვით

და არა საკუთარი ბუნების "შესაბამისად, ვერასოდეს ვერ მიაღწევთ მაჰამუდრას მდგომარეობას, რადგან მაჰამუდრა ბუნებრივი მდგომარეობაძ, იგი არის ბუნებრივობის უმაღლესი გაშოვლინება, მე გეუბნებით, რომ თუ წყორმა გაწვებათ, მიუშვით იგი, მაგრამ ამ დროს შეინარჩუნეთ სიფხიზლე, წყრომაქ არ უნდე ცდაფრგუნოს თქვენი ცნობიერება.

დაც, მოგიაროთ სიბრაზემ, მაგრამ ნუ დაკარგავთ სიფხიზლეს იმის მიმართ, რაც მოგდით, დარჩით ლადნი და ბუნებრივნი. დააკვირდით, უჭვრიტეთ იმას, რაც ხდება; გააცნობიერეთ თქვენი სიბრაზის გამოვლინება. გაივლის დრო და დაინახავთ, რომ ბევრი რამ უბრალოდ გაქრა, მრავალი არასასურველი მოვლენა უკვე აღარ ხდება და ამისათვის არაფერი გაგიკეთებიათ. თქვენი მცდელობის გარეშე, ისე, რომ არც გიცდიათ მათი მოკვლა, ისე თავისით გაქრა ბევრი რამ.

თუ ფხიზელი ხართ, წყრომა გაქრება. იგი უაზრო ხდება. თქვენ არ ემორჩილებით სიბრაზეს არა იმიტომ, რომ ის ცუდია, არამედ იმიტომ, რომ უბრალოდ სისულელეა, ცოდვა კი არა სისულელე. სიძუნწე ქრება, რადგან სისულელეა. ეჭეიანობა ქრება, რადგან სისულელეა.

დაიმახსოვრეთ განსაზღვრება ახნეობრიობაში არსებობს ცუდი და კარგი, ბუნებრიობაში — გონივრული სულელური. ბუნებრივი ადამიანი კარგი კი არაა, გონიერია, პრძენია. არაბუნებრივი ადამიანი ცუდი კი არა, სულელია, არ არსებობს კარგი და ცუდი, არსებობს ბრძენი და სულელი.

თუ სულელი ხართ, ვნებთ თავსაც და სხვასაც. თუ ბრძენი ხართ, არ ვნებთ არც თავს და არც სხვას. არ არსებობს ცოდვები და არ არსებობს სიქველეები. არსებობს მხოლოდ სისულელე და სიბრძნე. თუ გსურთ, უწოდეთ სიბრძნეს სიქველე და თუ გსურთ, რამეს ცოდვა შეარქვათ, იგი მხოლოდ

უმეცრებას შეერქმევა.

როგორ შეიძლება უმეცრების სიბრძნედ ტრანსფორმირება? ეს ერთადერთი ტრანსფორმაციაა და შეუძლებელია მისი ფორმირება: იგი თავისით მოხდება, როცა ლაღნი და ბუნებრიენი გახდებით. ამ ლაღ ბუნებრივ მდგომარეობაში შესაძლებელია ბორკილების დამსხვრევა განთავისუფლება. ეს იქნება სრული თავისუფლება. თავიდან ეს ძალზე ძნელია, რადგან ძველი ჩვევები გაიძულებენ რაღაცის აეთების. გინდათ გაჯავრება, მაგრამ ჩვევა გაიძულებთ მხოლოდ გაიღიმოთ. არიან ადამიანები, რომლებიც თავიანთ წყრომას

ლიშილად აქცევენ, თავიანთი ღიმილით ისინი წყრომას აჩვენებენ, ისინი რაღაცას შალავენ და ყილბი ღიმილი მოედება მათ სახეს, ესენი

ფარისეველნი არიან.

პირფერი, ფარისეველი — ეს
არაბუნებრივი ადამიანია. იგი იღიმის და ამ
დროს გაბრაზებულია, სიძულვილით საესეა
და ცდილობს სიყვარულის გამოხატვას.
ცდილობს მოგაჩვენოთ, რომ
გითანაგრძნობთ და ამავე დროს მზადაა
თქვენს მოსაკლავად. ფარისეველი
სრულქმნილი მორალისტია, აბსოლუტურად
ხელოვნური, როგორც პლასტმასის ყვავილი
— უშნთ, უსარგებლო, ყვავილი კი არა —

პრეტენზია. ტანტრა ბუნებრივი გზაა. იყავით ლაღნი და ბუნებრივნი. ეს ძნელია, რადგან საქიროა ძველი ჩვევების მოშთობა და ძნელია კიდევ იმიტომ, რომ მოგიხდებათ ფარისევლურ საზოგადოებაში ცხოვრება. ეს ძნელი იქნება, რადგან ყოველ წამს მოგიხდებათ კონფლიქტი ფარისევლებთან \_ მაგრამ ეს მონაკვეთი გავლილი უნდა იქნას. ეს დაძაბული შრომა იქნება, რადგან თქვენში შრავალი ხელოვნური ფენა ალაგია. თქვენ იგრძნობთ სრულ მარტოობას, მაგრამ ეს მხოლოდ გარდამავალ პერიოდში, მალე სხვებიც დაიწყებენ თქვენი სიწრფელის შემჩნევას. გახსოვდეთ: წრფელი რისხვა სკობია ყალბ ღიმილს, რადგან იგი ბუნებრივია და ადამიანს, რომელსაც არ შეუძლია გულწრფელად განრისხება, არ შეუძლია იყოს თავისთავადი. ბუნებრივი რისხვა იმას მაინც გამოხატავს, რომ იგი წრფელია, თავისთავადია. რაც არ უნდა მოხდეს, თქვენ დარწმუნებული ხართ, რომ იგი წრფელია.

ჩემი გამოცდილება მეუბნება, რომ გულწრფელი რისხეა მშვენიერია, ყალბი ლიმილი — სიმახინჯე, გულწრფელი სიძულვილიც თავისებური მშვენიერებაა, როგორც გულწრფელი სიყვარული, რადგან მშვენიერება დაკავშირებულია მეშმარიტებასთან და არა სიყვარულთან ან სიძულვილთან. ჭეშმარიტება მშვენიერებაა — რა ფორმაშიც არ უნდა გამოვლინდეს იგი, ნამდვილი მკვდარი სჭობია ცოცხალ ლეშს, რადგან აქ, ყოველ შემთხვევაში

საგნის არსი მაინც დაცულია.

შეიყარნენ მეზობლები... მოლა კი დგას სრულად შშვიდი სახით, თითქოს არაფერიც არ შოთქმა და ეუბნებიან მოლას: "რას უდგახარ, იგი ისეთი მატყუარაა, მომიხდება სამი დღის მოცდა, რათა დავრწმუნდე, მართლა მოკვდა

ეს ჩემი დედაკაცი თუ ისევ იტყუება".

დაიხსომეთ, რომ სილამაზე სიწრფელიდან, ბუნებრიობიდანაა. გახდით მეტად ბუნებრივნი და აყვავილდებით, რაც ბუნებრივნი გახდებით, მით უფრო ჩქარა დაინახავთ, რომ ბევრი უსარგებლო რამე თავისით, ძალდატანების გარეზე გელდებათ. რაც მეტად გაითავისებთ ამას, მით უფრო ბუნებრივნი და ლალნი გახდებით. ამიტომ ამბობს ტილობა.

— შესაძლებელია ზორკილის დამსხქრევა და განთავისუფლება. განთავისუფლება ახლოსაა. იგი აქვეა, თქვენს გვერდით არსებობს. როგორც კი წრფელი გახდებით, კარი გაიხსნება, მაგრამ თქვენ ისეთი მატყუარები ხართ, ისეთი ფარისევლები და ლრმად ხელოვნურნი, რომ განთავისუფლება უძნელესად და უშორესად გეჩვენებათ. სრულიად არა წრფელი არსებისათვის განთავისუფლება აბსოლუტურად ბუნებრივი მოვლენაა. იგი ისევე ბუნებრივი რამაა, როგორც სხვა ყველაფერი.

როგორც წყლები იქცევიან ოკეანეში, როგორც ორთქლი ადის ზეცაში, როგორც მზე ათბობს და მთვარე

აგრილებს,

ასე, წრფელი არსებისათვის ბუნებრივია განთავისუფლება.

არავითარი საბაბი კვეხნისათვის; თუკი ამას მიაღწევთ, შეუძლებელია თავი მოგქონდეთ ადამიანებთან. ლინ-ძის ჰკითხეს: "რა მოხდა? ამბობენ, რომ ზიარებული გახდით". მან მხრები აიჩეჩა და უპასუხა: "რა მოხდა? არაფერი არ მომხდარა, ვჩეხავ ტყეში შეშას, ვეზიდები აშრამაში წყალს, მალე ზამთარია და მისთვის ვემზადები".მან მხრები აიჩეჩა — მრავალმნიშვნელოვანი ჟესტია, იგი ამბობს: არაფერიც არ მომხდარა, რა ამაო კითხვებს მისვამთ? ეს ბუნებრივია — წყლის მოტანა, შეშის დაჩეხვა, ცხოვრება აბსოლუტურად ბუნებრივია. ლინ-ძი ამბობს: როცა ძილი მინდა \_ მძინავს, როცა ქამა მომინდება, ეჭამ. ცხოვრება გახდა სრულიად ბუნებრივი.

სწორედ აბსოლუტური ბუნებრიობის მდგომარეობაა განთავისუფლება. ამას არ იკვეხნიან, ამაში არაფერია არაჩვეულებრივი. ეს მხოლოდ ბუნებრივი მდგომარეობაა, როცა თქვენ თქვენივე თავი გახდით. როგორ მივაღწიოთ ამას? მოიხსენით დაძაბულობა, მოიხსენით ფარისევლობა და ყველაფერი ის, რაც შემოიბლანდეთ თქვენი ბუნებრიობის ირგვლივ. გახდით ბუნებრივნი. თავიდან ეს ძნელი იქნება, ძალიან ძნელი, მაგრამ მხოლოდ თავიდან, როგორც კი შეემღერებით ამას სხვებიც იგრძნობენ, რომ თქვენში რაღაცა მოხდა, რადგან ქეშმარიტი

არსება ძალას და მაგნიტიზმს ასხივებს. ისინი იგრძნობენ, რომ რალაცა მოხდა: "ეს ადამიანი უკვე არაა ჩვენი ნაწილი, იგი სრულიად განსხვავდება ჩვენგან", მაგრამ თქვენ უკვე არ აგამღვრევთ ეს, რადგან მოგშორდათ მხოლოდ ხელოვნურობა. ხელოვნური ბარხანა რომ მოგვშორდება, მოჩვენებითობა და ნიღბები რომ ჩამოგვეცლება, ამით განთავისუფლდება სივრცე, რომელშიც ჩვენი ნაღდი არსება დაიწყებს ჩქეფას. ამისათვის ადგილია საჭირო. იყავით ცარივლნი, ბუნებრიენი, ლაღნი. დაე, ეს იქცეს თქვენი ცხოვრების მთავარ პრინციპად.

H

#### 36M8@985005 36M8@985

### სიმღერის გაგრძელება

"სივრცეში მაცქერალი, თუ არ ხედავთ არაფერს, თუკი თქვენი გონებით აკვირდებით თქვენსავე გონებას, მაშინ ქრება განსხვავება და მიიღწევა ბუდას ბუნება. ცაზე მოცურავე ღრუბლები უფესეონი არიან და უსახლკარონი. ასევეა გონებაში მოცურავე აზრებიც.

როცა ვჭვრეტთ "მე"-ს ჭეშმარიტ ბუნებას, ქრება განსხვავება. სივრცეშბ" ფერები და ფორმები ჩნდებიან, მაგრამ სივრცე არც შავით, არც თეთრით არ იდებება. ყველაფერი "მე"-ს ჭეშმარიტი ბუნებიდან ჩნდება, მაგრამ მანკიერებით და

სიქველით "მე" არ ლაქავდება.

გონება წარმოადგენს ყველა არსებულ პრობლემათა პრობლემას. აუცილებელია თავიდანვე გავიგოთ, თუ რა არის გონება.რისგან შედგება იგი \_ ობიექტურ რეალობას წარმოადგენს, თუ პროცესია, მატერიალურია, თუ მხოლოდ ზმანებებს მიეკუთვნება და სანამ ვერ შეიცნობთ მის ბუნებას, შეუძლებელია გადავწყვიტოთ თუნდაც ერთი თქვენი პრობლემა. რამდენიც გინდათ ეცადეთ და, თუ ცალკეული პრობლემების გადაწყვეტას ცდილობთ, აუცილებლად განწირულნი გარდუვალი მარცხისათვის. სხვანაირად შეუძლებელია, რადგან არ არსებობს ცალკეული პრობლემები. პრობლემას წარმოადგენს მთელი გონება. თუკი ცდილობთ ამა თუ იმ პრობლემის მოგვარებას, არსებითად არაფერი შეიცვლება, რადგან ძირი ხელშეუხებელი რჩება.

ისევე, როგორც ძირიანად ამოღების გარეშე, ხეს ტოტების მოცლა რომ დაუწყოთ, გაჩნდებიან ახალი ტოტები, ახალი ფოთლები. ხის ზრდა უფრო ინტენსიური გახდება და სანამ ხეს ძირიანად არ ამოთხრით, თქვენი შრომა უპრობა იქნება, ამ ბრძოლაში თქვენ ხეს კი არა, თქვენსავე თავს ვნებთ.

დაიხარჯება მრელი სექვქნმ ქნერგია, დრო, სიცოცხლე, ხე კი უფრო მძლავრი და დაბურული გახდება. თქვენ იბრძოლეთ, ამდენი იწვალეთ, გინდოდათ ხან ერთი პრობლემის მოხსნა, ხანაც მეორესი, პრობლემები კი გამრავლდნენ. ერთი პრობლემის გადაწყვეტაც რომ შეძლოთ მის ადგილას აუცილებლად გაჩნდება რამდენიმე.

ნუ ცდილობთ ცალკეული პრობლემების მოხსნას; პრობლემას მთელი გონება წარმოადგენს. ეს კი სიღრმეშია დაფარული და ამიტომ ვუწოდებთ მას ძირს, ფესვებს. პრობლემები კი, როდესაც ისინი ჩნდებიან, ხილულნი არიან თქვენთვის და ეს გაბნევთ. დაიხსომეთ: ხილული არ შეიძლება იყოს მიზეზი, მიზეზი ძირია და იგი მუდამ დაფარულია. ნუ ებრძვით ხილულს! ეს ჩრდილებთან ბრძოლაა, თქვენ გამოიფიტებით, არაფერი კი ამით არ შეიცვლება. ჩაუკვირდით თქვენს ცხოვრებას და დაინახავთ რასაც ვლაპარაკობ. მე არ ელაპარაკობ გონების ფარდობითობაზე, მე მის რეალობაზე გელაპარაკებით. რეალობა კი ასეთია: აუცილებელია გონების პრობლემის გადაწყვეტა.

ადამიანები მოდიან და შეკითხებიან: "როგორ მივაღწიოთ გონების მშვიდ მდგომარეობას?" მე ასე ვპასუხობ: "არ არსებობს გონება, რომელსაც მშვიდი

გონება შეიძლება ეწოდოს".

არ არსებობს მშვიდი გონება. სიმშვიდე გონების გარეშე ყოფნაა. გონება თავისთავად არ არის მშვიდი. თვითონ მისი ბუნება არ არის სიმშვიდე. იგი დაძაბული უნდა იყოს და აფორიაქებული. შეუძლებელია არსებობდეს ნათელი გონება, რადგან ეს არ არის მისი თვისება. მისი თვისება უწესრიგობაა და ბუნდოვანება. სიმშვიდე და სინათლე გონების გარეშე ყოფნაშია და ამიტომ უაზრობაა მშვიდი გონების ძიება. და თუკი ამას შეეცდებით, თქვენ მოგიხდებათ არ არსებულ განზომილებებში ბოდიალი, ამიტომ საქიროა, თავიდანვე გავიგოთ გონების ბუნება, მხოლოდ მაშინ შეიძლება რაღაცის გაკეთება.

დაიწყეთ გონებაზე დაკვირვება და ვერსად თქვენში ვერ აღმოაჩენთ გონებას, როგორც საგნობრივ რეალობას, უძრავს. გონება პროცესია. იგი ნივთი კი არა — ბრბოა. არსებობენ ცალკეული აზრები, მაგრამ ისინი იმდენად სწრაფად ენაცვლებიან ერთმანეთს, რომ თქვენ ვერ ხედავთ მათ შორის ინტერვალებს, თქვენ არ შეგიძლიათ ამ ინტერვალთა დანახვა, რადგან არასაკმარისად ფხიზელი ხართ. ამისათვის მეტი გამჭრიახობაა საჭირო, ვიდრე თქვენ გაგაჩნიათ. როგორც კი უფრო ღრმად შეაღწევთ თქვენს გონება ში, უეცრად დაინახავთ ერთ აზრს, მეორეს, შესამეს და არსად გონება არ იქნება.

აზრთა ერთობლიობა, მილიონობით შობორიალე აზრების ხროვა გიქმნით

გონების არსებობის ილუზიას.

ეს ბრბოს ჰგავს. როგორ შეიძლება არსებობდეს ბრბო? უამრავი ინდივიდუმი ერთად შეყრილა და მათი სიმჭიდროვე ქმნის ბრბოს არსებობის შეგრძნებას — სინამდვილეში კი არსებობენ მხოლოდ ინდივიდები.

ეს არის პირველი შეღწევა გონებაში.

დააკვირდით და აღმოაჩენთ აზრებს, მაგრამ არსად და არასდროს გონებას. ხოლო თუკი ეს იქცევა თქვენს საკუთარ გამოცდილებად — იმიტომ კი არა, რომ ამას მე ვლაპარაკობ ან ტილოპა, — ყველაფერი ეს უსარგებლო იქნება; თუკი ეს იქცევა თქვენს საკუთარ გამოცდილებად, თქვენი საკუთარი შემეცნების ფაქტად, მაშინ უცბად ბევრი რამ შეიცვლება. თუკი ასეთი ღრმა რამ გაიგეთ გონებაზე, აუცილებლად ამას ბევრი სასიკეთო შედეგი მოჰყეება. დააკვირდით გონებას — სად არის იგი და რა არის იგი. თქვენ დაინახავთ — მიცურავს აზრი და მალე შეორეც მიჰყვება, მათ შორის კი ინტერვალია. თუკი ამას საკმარის ყურადღებას დაუთმობთ, მალე შეამჩნევთ, რომ ინტერვალები იზრდება, რადგან ყოველი აზრი უნდა გამოეყოს მომდევნოს, ან წინა აზრს — ისე როგორც სიტყვები უნდა იქნან დაშორებული, რაც მეტ სიღრმეში წახვალთ, მით მეტი და მეტი ინტერვალები გაჩნდება, პაუზათა სიგრძე თანდათან მოიმატებს. მიცურავს აზრი, შემდეგ მოსდევს ცარიელი შუალედი, შემდეგ კვლაე აზრი და კვლავ შუალედი. ამას ვერ აცნობიერებთ, თქვენ ბტიხართ აზრიდან აზრზე და ინტერვალებს ვერ ამჩნევთ, ხოლო, თუ სრულ სიფხიზლეს გამოიჩენთ თქვენ წინ შუალედთა კილომეტრები გაჩნდებიან.

ამ ინტერვალებში ხდება სატორი; ამ შუალედებში ჭეშმარიტება

გიკაკუნებთ კარზე: ამ ინტერვალებში გეწვევათ სტუმარი, ამ ინტერვალებში შეიცნობა ღმერთი ან რაც გინდათ უწოდეთ მას. და როცა გაცნობიერდება მთლიანობა, მაშინ არსებობს ერთი უსასრულო შუალედი.

შეიძლება ამის ღრუბლებთან შედარება: ღრუბლები მოძრაობენ და შეიძლება ისინი ისე შჭიდროდ მისდევდნენ ერთმანეთს, რომ მათ მიღმა ცა არ მოჩანდეს. ზეცის უსაზღვრო სილრმე დაკარგულია დქვენთვის, ემიტომ რომ იგი დრუბლებმა დაფარეს./ თქვენ აგრძელებთ დაკვირვებას: გადატურდი ერთი ლრუბელი და სადღაც ამ დრუბელსა და მომდევნოს შორის ინტერვალი გაჩნდება, თქვენი მზერა ცის უსაზღვროობაში ჩაიკარგება. იგივე ხდება თქვენ შიგნით. თქვენ უსამანო სილაჟვარდე ხართ, აზრები კი ღრუბლებია, ისინი ჩამოგაწვნენ და გხუთავენ, მაგრამ ინტერვალები არსებობს, არსებობს ზეცა. ზეცის ნაფლეთის დანახვა თატეც ნა სიბა ინდანას ად იბოტას სიბა ქვევა. სატორიდან სამადჰიმდე პროცესი მხოლოდ გონებაში ღრმად შეღწევის პროცესია და სხვა არაფერი. პირველ რიგში, გონება არ არსებობს როგორც რეალობა, არსებობენ მხოლოდ აზრები. შემდეგ აზრები არსებობენ თქვენ გარეშე, ისინი არ ერწყშიან თქვენს ბუნებას, აზრები მიდიან და მოდიან, თქვენ კი რჩებით იქ, სადაც ხართ.

თქვენ ხართ ზეცა. იგი არ მიდის და არ

მოდის, იგი მუდამ აქაა.

ღრუბლები მიდიან და მოდიან, ისინი წარმავალნი არიან. თუნდაც ცდილობდეთ აზრის შეჩერებას, ამას ვერ შეძლებთ, იგი უნდა წავიდეს. მას ახასიათებს მოკვდომა. აზრები არ არიან თქვენი, ისინი თქვენ არ გეკუთნიან, არამედ სტუმრებივით მოდიან, თქვენ კი მასპინძელი ხართ. როგორც სტუმრები — აზრები მშვენიერია, მაგრამ თუ დაგავიწყდათ, რომ მასპინძელი თქვენ ხართ, თვითონ აზრები იქცევიან მასპინძლად და მაშინ თქვენ დაიკარგეთ — თქვენ უკვე არა ხართ და სწორედ ეს არის გოგობეთი.

თქვენ ხართ მასპინძელი, სახლი თქვენია, სტუმრებშა კი იგი დაისაკუთრეს. მიიღეთ სტუმრები, იზრუნეთ მათზე, მაგრამ ნუ გაიგივდებით მათთან, თორემ ისინი

მასპინძლებად გადაიქცევიან.

გონება არის პირველი პრობლემა, რადგან აზრები იმდენად ღრმად შემოგეჭრნენ, რომ სრულიად დაგეკარგათ თქვენსა და თქვენს აზრებს შორის არსებული დისტანცია: დაგავიწყდათ, რომ ისინი სტუმრები არიან — მოვიდნენ და ისევუნდა წავიდნენ. საჭიროა მუდამ გქონდეთ მეხსიერებაში ის, რაც უცვლელია; იგი კი თქვენი ბუნეებაა, თქვენი "დაო". იზრუნეთ იმაზე, რაც არ მოდის და არ მიდის, რაც მუდამ არის, როგორც ზეცა. შეცვალეთ ჰეშტალტი (სახე, ფორმა, ყაიდა) ნუ იქნებით ფოკუსირებული სტუმრებზე, მიენდეთ

მასპინძელს. სტუმრები მოდიან და მიდიან...

რა თქმა უნდა, მოვლენ კარგი სტუმრებიც ამაზე ნუ სტუმრებიც და ცუდი სტუმრებიც, ამაზე ნუ სწუხართ. კარგი მასპინძლისათვის ისინი განურჩეველნი არიან, იგი ყველას თანაბრად ექცევა; კარგი მასპინძელი — ეს კარგი მასპინძელია, მოდის ცუდი აზრი და იგი მას ეპყრობა, როგორც კარგ აზრს, მისთვის სულერთია, კარგია იგი თუ ცუდი.

რა ხდება, როცა თქვენ არჩევთ კარგ და ცუდ აზრებს? თქვენ იხუტებთ კარგ აზრებს და თავს არიდებთ არასასიამოვნოებს. ადრე თუ გვიან იგივდებით კარგ აზრებთან და ისინი თქვენი მასპინძლები ხდებიან, მაგრამ ყველანაირი აზრი, თუკი ის მასპინძლად იქცა, აუცილებლად ტანჯვას მოიყოლებს, რადგან ის არ არის რეალობა. აზრი მატყუარაა, თქვენ კი იგივდებით მასთან და გაიგივება ავადმყოფობაა.

გურჭიევი ჩვეულებრივ იმეორებდა, რომ საჭიროა ერთადერთი რამ — არ გაიგივება: მოდის დილა, შემდეგ დღე, მერე საღამო და ისევ თავიდან — მოდის ღამე, კვლავ დილა... თქვენ კი რჩებით არა როგორც თქვენ, რადგან ესეც აზრია, არც თქვენი ფორმა, რომელიც ასევე აზრია, არც თქვენი სხეული, რომელიც როცა იქნება მიხვდებით, რომ აზრი ყოფილა, თქვენ რჩებით უბრალოდ წმინდა ცნობიერებად, სახელის და ფორმის გარეშე, მხოლოდ სიწმინდე, მხოლოდ უფორმობა, მხოლოდ თვითგაცნობიერების მოვლენა — მხოლოდ ესღა რჩება.

როცა იგივდებით, თქვენ იქცევით გონებად. როცა იგივდებით, თქვენ იქცევით სხეულად.

როცა იგივდებით, თქვენ იქცევით სახელად და ფორმად. იმად, რასაც ინდოელები ნამას და რუპას ( სახელი და ფორმა) უწოდებენ და მაშინ მასპინძელი დაიღუპა, მაშინ თქვენ ივიწყებთ მარადიულს და წამიერი, წარმავალი ეს ცხოვრებაა; მარადიული კი არის ღმერთი.

მეორე შეღწევა გონებაში მდგომარეობს იმის შეგნებაში, რომ თქვენ მასპინძელი ხართ და აზრები სტუმრები არიან. თუ გააგრძელებთ გაცნობიერებას, გაიგებთ შესამესაც. მესამე მდგომარეობს იმაში, რომ აზრები უცხონი და აბეზარნი არიან. არც ერთი აზრი არ არის თქვენი, ისინი მუდამ გარედან მოდიან. თქვენ მხოლოდ გამტარი ხართ; ჩიტი სახლში ერთი კარიდან შემოფრინდება და მეორედან გაფრინდება; სწორედ ასევე, აზრი შემოდის თქვენში და გადის თქვენგან. თქვენ დაგიჟინიათ, რომ აზრები თქვენია; მეტიც, თქვენ იცავთ თქვენს აზრებს და ამბობთ; "ეს ჩემი აზრია და იგი მართალია". თქვენ არჩევთ მათ და

დავობთ მათზე, ცდილობთ დაამტკიცოთ, რომ ეს თქვენი აზრია, არც ერთი აზრი არ არის არის თქვენი, არც ერთი აზრი არ არის თრიგინალური, ყველა აზრები ერთმანეთით არიან განპირობებულნი. ისინი ახლები არ არიან არა მარტო იმიტომ, რომ მილიონობით ადამიანები თქვენამდე გამოთქვამდნენ ამავე აზრებს, არამედ იმიტომაც, რომ აზრები; როგორც დანარჩენი საგნები თქვენს გარეთ ბმყოფებიან:

ოდესღაც დიდმა ფიზიკოსმა ეღინგტონმა თქვა: "რაც უფრო ღრმად აღწევს ფიზიკა მატერიაში, მით უფრო სარწმუნო ხდება, რომ საგნები აზრები არიან". არ ვიცი, მე არც ფიზიკოსი ვარ და არც ედინგტონი, იქნებ ეს ასეც არის, მაგრამ მე მინდა გითხრათ, რომ, რაც მეტად შეაღწევთ თქვენსავე თაეში, მით უფრო ნათელი გახდება, რომ აზრები საგნებს ემსგავსებიან. სინამდვილეში ეს ორია: საგანი არის აზრი, აზრი არის საგანი.

რას ვგულისხმობ, როცა ვამბობ, რომ აზრი საგანია? მე ვთვლი, რომ თქვენ შეგიძლიათ აზრის სროლა ისევე, როგორც ნივთის. თქვენ შეგიძლიათ, აზრი როგორც ნივთი თავში ჩაარტყათ ვინმეს. შეგიძლიათ აზრით მოკლათ ვინმე, როგორც ხანჯლით შეგიძლიათ გააკეთოთ ეს. შეგიძლიათ გასცეთ თქვენი აზრი როგორც საჩუქარი ან როგორც საწუმარი ან

აზრები საგნებია, ისინი ძალას წარმოადგენენ, მაგრამ ისინი არ გეკუთვნიან თქვენ. ისინი მოდიან თქვენთან, რალაც ხნის განმავლობაში რჩებიან თქვენში და მიდიან თქვენგან. მთელი სამყარო სავსეა აზრებით, საგნებით და ნივთებით. ნივთები აზრთა ფიზიკური ნაწილია, აზრები საგანთა მენტალური მხარე. ამ ფაქტის გამო, რომ აზრები საგნებია, უამრავი სასწაულები ხდება: თუკი ვინმე მუდმივად ფიქრობს თქვენზე, თქვენს კეთილდღეობაზე, ეს მართლა მოხდება, რადგან მან თქვენკენ აზრების ძალა მომართა.

აი რატომ არის ლოცვა სასარგებლო და აუცილებელი.

თუ დაილოცეთ ნათელზიარებული ადამიანისგან, ეს ლოცვა ახდება, რადგან ადაშიანი, რომელიც არ ხმარობს აზრებს, აკუმულირებს აზრების ენერგიას და, რასაც იგი ლაპარაკობს, ახდება.

ყველა აღმოსავლური ტრადიციის მიხედვით, სანამ ადამიანი დაიწყებდეს "გონების გარეშე ყოფნის" სწავლებას, მას აიძულებენ დაიცალოს თავისი ნეგა-ტიურობისაგან, რადგან, თუკი "გონების გარეშე ყოფნას" ნეგატიური დამოკიდე-ბულებით მიაღწიეთ, თქვენ იქცევით საშიშ ძალად, სანამ ამას მიაღწევდეთ, თქვენ უნდა

გახდეთ აბსოლუტურად პოზიტიურნი. ამაში მდგომარეობს განსხვავება შავსა და თეთრ

მაგიას შორის.

შავი მაგი არაფერია სხვა — თუ არა ადამიანი, რომელმაც დააკუმულარა აზრის ენერგია ნეგატიურობისაგან დაუცლელად თეთრი მაგი კი არის ადამიანი, რომელმაც დააგროვა აზრის ენერგია და რომელიც პოზიტიური დამოკადებულებით მივიდა ამ მდგომარვობასთან, ერთი და იგივე ენერგია ხდება თეთრიც და შავიც.

აზრი არის უდიდესი ძალა, ეს საგანჩა და ეს არის მესამე შეღწევა გონებაში. საქიროა ამის გაგება და საკუთარ თავში დაკვირვება.

ზოგჯერ ხდება, რომ ხედაქთ, როგორ მატერიალიზდება თქვენი აზრები, მაგრამ რადგანაც - მატერიალისტურად განპირობებულნი ხართ, თქვენ ამას

შემთხვევითობას არქმევთ.

თქვენ არ აძლევთ ამას არავითარ მნიშვნელობას, რჩვბით გულგრილნი ამის მიმართ და ივიწყებთ ამას თუკი გიფიქრიათ ვინშეს სიკვდილზე და ის მოკვდა, იცოდეთ, რომ თქვენ დიდი როლი ითამაშეთ ამაში. ნუ მონათლავთ ამას უბრალო დამთხვევად-ზოგჯერ გსურთ ვინშეს ჩახვა, და აი, ის გიკაკუნებთ კარებზე, თქვენ ამასაც დამთხვევად თვლით, სინამდვილეში არ არსებობს ასეთი რამ, რაც შეიძლება დამთხვევად მოინათლოს ყეელაფერს თავისი მიზეზი გააჩნია. თქვენი აზრები ქმნიან სამყაროს თქვენს ირგვლივ.

ორი თუ სამი წლის წინათ ვინმე ებრაელმა ური გელერმა, რომელიც აზრის სფეროში მუშაობს, ინგლისის ტელევიზიით მოაწყო ცდის დემონსტრირება. მას აზრის ძალით შეუძლია საგნები გალუნოს. თქვენ დაიჭერთ ამ გელერიდან სამი მეტრის მანძილზე კოვზს და იგი აზრის ძალით გაღუნავს მას. თქვენ ვერ გაღუნავთ მას ხელით, იგი კი აზრით დუნავს მას. მაგრამ იგი თვითონაც არ მოელოდა იმას, რიც მოჰყვა ამ ცდას. ათასობით ადამიანი ადევნებდა თვალს ამ ექსპერიმენტს ტელევიზორებთან და როცა იგი ლუნავდა საგნებს, ათასობით სახლში, მთელ ინგლისში საგნები ილუნებოდა და დეფორმირდებოდა. თითქოს ეს ენერგია ტელევიზიის საშუალებით მთელ ინგლისში გადაიცა. როდესაც იგი სამი მეტრის სიშორეზე ლუხავდა საგნებს, ამ დროს ტელევიზორებიდან სამ მეტრზე მდებარე საგნებშა მთელ ინგლისში დაიწყო დეფორმირება. ეს იყო ზებუნებრივი მოვლენა. აზრები ნივთიერნი არიან და მათ დიდი ძალა გააჩნიათ.

საბქოთა რუსეთში ცხოვრობს ვიღაც

მიხაილოვა, რომელსაც დაუჯერებელი ზემოქმედება გააჩნია ნივთებზე და თანაც დიდ მანძილზე. მას შეუძლია აზრის ენერგიით მიიზიდოს ყველანაირი საგანი. რუსეთში არ სჯერათ ოკულტური მეცნიერებების. ეს კომუნისტური, ათეისტური ქვეყანაა. ამიტომ დაიწყეს მიხაილოვას შესწავლა მეცნაერული თვალსაზრისით. როდესაც მიხაილოვა ექსპერიმენტს ატარებდა, ჩაჭცვარუ საათის განმაულობაში კარგაგდა ქარტიქმას კორი თვუტის წონას.

როგორ შეიძლება ამის ახსნამ ეს ნიშნავს, რომ აზრებთან ერთად გადმოისროლება ენერგია — და თქვენ მუდმივად ჩადიხართ ამას. თქვენი გონება ლაყბობს და უაზროდ ხარჯავთ ენერგიას. ამით ვნებთ თქვენს ირგელივ მყოფ ადამიანებს და ვნებთ

საკუთარ თავს.

უამრავი რამ ხდება თქვენს გამო.

საშყარო უზარმაზარი ქსელია და კაცობრიობა დღითიდღე უბედური ხდება, რადგან ადამიანთა რიცხვი დედამიწაზე დღითიდღე მატულობს და ისინი უფრო და უფრო შეტ აზრებს აფრქვევენ. თუკი წარსულში დავბრუნდებით, დაცინახავთ, რომ ჩვენი დედამიწა ძალზე მშვიდი და აუმღვრეველი იყო, იგი მცირე რაოდენობით ასხივებდა აზრებს. ბუდას დროს და ლაო-ძის დროს დედამიწა იყო იდილიურად მშვიდი და ბუნებრივი, ეს იყო სამოთხე რატომ? პირველ რიგში იმიტომ, რომ მოსახლეობა ძალზე ცოტა იყო და ადამიანებს მეტი მიდრეკილება ჰქონდათ გრძნობებისა და ლოცვისაკენ, ვიდრე აზროვნებისაკენ. დღეს ისინი ლოცვით იწყებდნენ და ლოცვითვე ამთავრებდნენ. ყოველთვის, როცა კი დროს მოიხელთებდნენ, კვლავ ლოცულობდნენ. რის ნიშნავს ლოცვა? ლოცვა ნიშნავს, რომ სიკეთეს უსურვებდე ყველას, თანაუგრძნობდე ადამიანებს. ლოცვა ნიშნავს, რომ წინაღობა შეუქმნა ნეგატიურ აზრებს. ლოცვა პოზიტიურობაა.

მესამე შეღწევა მდგომარეობს შემდეგში: აზრები საგნებშია, მათ ძალა გააჩნიათ და

ფრთხილად უნდა მოვეპყრათ.

ჩვეულებრიე, გაუცნობიერებლად თქვენ ფიქრობთ უამრავ რამეზე, ძნელია მოინახოს ადამიანი, რომელსაც ფიქრში არ ჩაედინოს მკვლელობა, ძნელია მოინახოს ადამიანი, რომელსაც გონებაში არ ჩაედინოს ათასი გურის დანაშაულობები და ყველაზე საძაგელი ცოდვები. და უცბად ისინი ხდებიან, დაიმახსოვრეთ: იქნებ თქვენ თვითონ არავინ არ მოკლათ არასდროს, მაგრამ თქვენმა ფიქრმა მკვლელობაზე შეიძლება ადვილად შექმნას სიტუაცია, როცა ჩადენილი იქნება მკვლელობა.

ვილაცა წამოეგება თქვენს აზრზე, რადგან ირგვლივ უამრავი სუსტი ადამიანია. აზრი კი წყალს ჰგაცს, იგი ქვევითკენ მიედინება, თუკი ამგვარი ფიქრები გჩვევიათ, ვილაცა აუცილებლად წამოეგება მასზე და გახდება თქვენი ფიქრების რეალიზატორი.

სწორედ ამიტომ ამბობენ ისინი, ვინც ადამიანის შინაგანი ბუნება შეიცნო, რომ ყველა პასუხს აგებს იმაზე, რაც ხდება ჩვენს დედამიწაზე. იმის გამო, რაც ვიეტნამში ხდება, პასუხისმგებელნი არიან არა მარტო ნიქსონები, არამედ ყველა, ვინც კი აზროვნებს. პასუხისმგებელი არ არის მხოლოდ ის, ვინც გონებისაგან განთავისუფლდა.

ყველა დანარჩენი პასუხს აგებს ყველაფერზე, თუკი დედამიწა ჭოჭოხეთია, თქვენც ხართ მისი შექმნის მონაწილე. ასე რომ, ნუ აკისრებთ პასუხისმგებლობას მხოლოდ სხვებს, ეს კოლექტიური მოვლენაა. ინფექციურმა სენმა შეიძლება ნებისმიერ ადგილას იფეთქოს. ბომბი შეიძლება ათასი მილის მიღმა გასკდეს — და ეს არაფერს <u>ცვლის, რადგან აზრი არ არის სივრცული</u> შოვლენა, მას სივრცე არ სჭირდება, ამიტომ მოძრაობენ აზრები ყველაფერზე უფრო ჩქარა. სინათლეზე სწრაფადაც კი, რადგან სინათლეს სივრცე სჭირდება. აზრი ყველაფერზე უსწრაფესია. ფაქტიურად ჰას არ სჭირდება დრო, სივრცე. თქვენ ზიხართ აქ და ფიქრობთ რამეზე, ამერიკაში კი თქვენი ფიქრები მატერიალიზდება. როგორ შეიძლება ამაში თქვენი დადანაშაულება? ვერც ერთი სასამართლო ამაში ვერ დაგადანაშაულებთ, მაგრამ ყოფიერების ედიდეს სამსჯავროში ყველაფერი აღრიცხულია, იგი დაგსჭით თქვენ, თქვენ ახლიც მსვავრდადებულნი ხართ. ამიტომ ხართ ასეთი უბედურები.

ადამიანები მოდიან და შემომჩივიან: "ჩვენ არაეისთვის ცუდი არ გაგვიკეთებია და მაინც ასეთი უბედურები ვართ". შესაძლებელია არაფერს ცუდს არ ჩადიოდეთ, მაგრამ რადაცას ფიქრობთ — ფიქრი კი უფრო გაფაქიზებული და მზაკერული პროცესია, ვიდრე საქციელის ჩადენა.

ადამიანს იქნებ შეუძლია საქციელისაგან თავის შეკავება, მაგრამ იგი უძლურია ფიქრის წინააღმდეგ.

"უფიქრობა" — არის აუცილებელი პირობა თუ გინდათ ცოდვებისაგან განწმენდა, თუ გინდათ დანაშაულისაგან და იმისაგან განთავისუფლება, რაც კი რაში ხდება თქვენს ირგვლივ. აი რაში მდგომარეობს ბუდას ბუნება.

ბუდა არის ადამიანი, რომელიც

ცხოვრობს "გონების გარეშე" და ამიტომ არ აგებს პასუხს არაფერზე. აღმოსავლეთში ჩვენ ვამბობთ, რომ ასეთი ადამიანი არ ქმნის კარმას. იგი არ ქმნის ბორკილებს მომავლისათვის; იგი ცხოვრობს, დადის, ლაპარაკობს, აკეთებს ბევრ რამეს და ამრიგად კარმასაც უნდა ქმნიდეს, რადგან კარმა სწორედ მოქმედებას ნიშნაეს, მაგრამ აღმოსავლეთში ამბობენ, რომ ბუდა, მკელელიც რომ იყოს; ქარმას არ ქმნის; თქვენ კი მკვლელიც რომ იყოს; ქარმას არ ქმნის, თანც კარმას ქმნით. რატომ? ეს ნათელია — ბუდა, რასაც არ უნდა ჩადიოდეს, მუდამ გონების მონაწილეობის გარეშე მოქმედებს.

იგი სპონტანურია და მაშინ ეს არ არის მოქმედება. იგი არ ფიქრობს ამაზე, ეს ხდება სპონტანურად, გონების, ფიქრის გარეშე.

იგი მოძრაობს როგორც სიცარიელე. მას არ გადაუწყვეტია ჩაედინა ეს; მას არ ჩაუფიქრებია ეს, მაგრამ თუ ყოფიერება თანახმაა, არც იგი ეწინიაღმდეგება. მას არ გააჩნია ეგო, რომ შეეწინააღმდეგოს; მას არ გააჩნია ეგო, რომ ჩაიდინოს.

აი რას ნიშნავს იყოთ ცარიელი, იყოთ "არა-მე", იყოთ არაფერი — "ანატმა", "არა-მე", იყოთ არაფერი — "ანატმა", "არა-მე", თუ არაფერს აკუმულირებთ, არაფერზე პასუხს არ აგებთ და მაშინ გადაცდებით საზღვარს (ეს იქნება ტრანსცენდენცია), თვითეული აზრი ქმნის თქვენთვის და სხვებისთვის რაღაცას. საჭიროა სიფრთხილე, მაგრამ, როცა ფრთხილად ყოფნას მოგიწოდებთ, ეს არ ნიშნავს იმას, რომ კარგზე უნდა ფიქრობდეთ. არა, რადგან, როდესაც ფიქრობთ კარგზე, იმაედროულად ფიქრობთ ცუდზეც. როგორ შეიძლება არსებობდეს კარგი ცუდის გარეშე?

თუ სიყვარულზე ფიქრობთ, იქვე, ამის უკან სიძულვილიც იმალება. როგორ შეიძლება სიყვარულზე ფიქრი, თუ იქვე მეორე მხარეც არ არსებობს — სიძულვილი? იქნებ ცნობიერად მხოლოდ სიყვარულზე ფიქრობთ, მაგრამ სიძულვილი დამალულია. ქვეცნობიერში — ისინი ერთად არსებობენ.

როცა თანაგრძნობაზე ფიქრობთ, თქვენ ფიქრობთ ძალადობაზეც. განა შეიძლება, თანაგრძნობაზე ფიქრი თუ ძალადობაზეც არ ფიქრობთ? თვით ეს სიტყვა "ძალდაუტანებლობა" შეიცავს ძალადობის შინაარსს. შეუძლებელია ფიქრობდე ბრაჰ-მაჩარიაზე (უქორწინობაზე) და ამავე დროს სექსზე არ ფიქრობდეთ. და თუ ბრაჰმაჩარია ემყარება სექსის უარყოფას, მაშინ ეს რაღა ბრაჰმაჩარია?

"უფიქრობის" მდგომარეობა არსებობის თვისობრივად განსხვავებული ფორმაა არც კარგი, არც ცუდი — უბრალოდ უთიქრობა. თქვენ მხოლოდ აკეირდებით, რჩებით ცნობიერნი, მაგრამ არ ფიქრობთ. თუ აზრი მოვიდა, დაც, მოვიდეს, რადგან აზრები თქვენ არ გეკუთვნიან, ისინი თავისთავად დახეტიალობენ, თქეენს ირგვლივ იონოსფეროა — აზრების სფერო. ჰაერის მსგავსად აზრები გერტყმიან გარს, ისინი თავისთავად აღწევენ თქვენში, და იმის მიხედვით, როგორ იმატებს თქვენი <u> დნობიერება, იკლებს აზრების შემოღწევის</u> უნარიც. ამაში დიდი რამ არის: როცა თქვენ იქცევით ცნობიერ ადამიანად, აზრები თანდათან ქრებიან, ისინი დნებიან, რადგან გაცნობიერება უფრო ძლიერი ენერგიაა, ვიდრე აზრი. გაცნობიერება ცეცხლია აზრებისათვის; როცა ოთახში სანთვლი ანთია, სიმნელე არ არის და როგორც კი სინათლეს ჩააქრობთ, ყოველი მხრიდან შემოგაწვებათ სიბნელე; ამას წამიც კი არ სჭირდება, როცა სახლში სინათლეა, სიბნელე ვერ შემთაღწევს, აზრები სიბნელეს ჰგვანან, ისინი მოდიან მაშინ, როცა მიგნით არ ანთია სინათლე. გაცნობიერება არის სინათლე, რაც მეტად ცნობიერნი გახდებით, მით ნაკლები და ნაკლები აზრები შემოაღწევს თქვენში და როცა გახდებით მთლიანი ცნობიერება, აზრები საერთოდ ვერ შემოაღწევენ, თქვენ გახდებით აუღებელი ციტადელი, მაგრამ ეს არ ნიშნავს, რომ დაიგმანეთ, პირიქით, თქვენ აბსოლუტურად დია იქნებით. საქმე იმაშია, რომ თვითონ გაცნობიერების ენერგია იქცევა თქვენს ციტადელად. და მაშინ აზრები ვერ შემოაღწევენ თქვენში. ისინი შოვლენ თქვენთან და გვეროს აგივლიან, თქვენ დაინახავთ როგიას მოდიან ისინი და როგორ უკუიქცევიინ თქვენგან; მაშინ უკვე შეგეძლებათ ყველგან, ყველაფერში შესვლა, თვით კოკოხეთიც კი არ იმოქმედებს თქვენზე.

აი, რას გუწოდებთ ჩეენ ზიარებას, ნათელდებას. ახლა შევეცადოთ ტილოპას

სუტრის გაგებას.

თუ სივრცეში მოცქვრალი არ ხედავ

არათვრს,

თუ გონებით უჭვრეტ შენსავე გონებას, მაშინ წაიშლება განსხვავება და ბუდას ბუნებას მიაღწეც. თუ სივრცეში მოცქერალი არ ხედავ

არაფერს.

ეს მეთოდია, ტანტრის მეთოდი. ცქერა სივრცეში, ცაში და არაფრის ყურება, ცქერა ცარიელი თვალით. ცქერა, მაგრამ არაფრის ხედვა — უბრალოდ მზერა ცარიელი, გახელილი თვალებით. ალბათ შეგიმჩნევიათ ცარიელი მზერა გიჟის თვალებში, გიჟი და ბრძენი რაღაცით გვანან ერთმანეთს. გიჟი მოგჩერებიათ სახეში, მაგრამ თქვენ

გრძნობთ, რომ იგი არ გიყურებთ; იგი იხედება თქვენს იქით, მიღმა, თითქოს შუშის იყოთ. თქვენ უბრალოდ მისი მზერის არეში ხართ, იგი არ გიყურებთ თქვენ, თქვენ გამჭვირვალე ხართ ან საერთოდ არა ხართ მისთვის. იგი იმზირება უთქვენო მზერით, იგი მხოლოდ იმზირება...

იცქირეთ ცაში და ნუ ეძებს ხურაფერს, რადგან, თუკი ეძებთ, აუცილებლად რალაცა გამოჩნდება, აუცილებლი ლრუბელი Bahlanda - "wasta Caure Hallanda to უსაზღვრო ლაჟვარდია, უძირო. მხოლოდ გახელილი თვალები... ნუ ეძებთ ნურავითარ ობიექტს, თვითონ ძებნის მცდელობა შექმნის ობიექტს. მოსარკული ცაც რომ იყოს, თუ ეძებთ, ობიექტი მაინც გაჩნდება. თუნდაც ღრუბლები იყოს, ნუ უყურებთ მათ, ნუ ხედავთ მათ, დაე, იცურაონ და უცბად დადგება მომენტი, როცა თქვენ შეედნობით "არხედვის" მზერას, გახელილობას, ღრუბლები გაქრებიან თქვენთვის და დარჩება მხოლოდ უძირო ზეცა, მხოლოდ სილაჟვარდე. ეს ძნელია, რადგან თქვენი თვალები ფოკუსირებულნი არიან და განწყობილნი საგნების სატქერლად.

შეხედეთ ჩვილს დაბადების დღეს, მას ისეთივე თვალები აქვს როგორც ბრძენს ან გიჟს. მისი თვალები თავისუფალნი არიან და მოძრავნი. შეუძლია მათი ცენტრისაკენ შემოზიდვა, შეუძლია მათი განზიდვა იქით-აქეთ. ისინი ჯერაც არ არიან ფიქსირებულნი მთელი მისი სისტემა დენადია, მისი ნერვული სისტემა ჯერაც არ ქცეულა სტრუქტურად ყველაფერი მოძრაობაშია. ამიტომ ჩვილი იცქირება და არ უყურებს საგნებს. მას უგონო ხედვა აქვს. დააკვირდით ბავშვს. თქვენთვისაც აუცილებელია ასეთი ხედვა, რადგან თქვენ მეორედ უნდა გახდეთ

ბავშვები.

დაკვირდით გიჟებს, რადგან ისინი გავიდნენ საზოგადოებიდან. საზოგადოება — ეს არის როლების და თამაშის ფიქსირებული სამყარო. გიჟი უგონოა, რადგან მას უკვე არ გააჩნია შუდმავი როლი, ის გამოეთიშა, გამოვიდა თამაშიდას ქენი — ესეც თამაშიდან გასული ადამიანია, მაგრამ სხვა დონეზე, იგი უგონო არ არის — სინამდვილეში იგი წარმოადგენს სალი აზროვნების ერთადერთ რეალიზაციას მაგრამ მთელი სამყარო უგონო და გაყინულია და ამ ჩვეულებრიობის ფონზე ბრძენიც გიჟი ჩანს. დააკვირდით გიჟებს, მათი მზერა თქვენ ძალიან გჭირდებათ.

ძველ ტიბეტურ სკოლებში ყოველთვის ჰყავდათ შეშლილები, რათა მოწაფეებს ესწავლათ მათი თვალებიდან. შეშლილებს ძალზე იფისებდნენ და შეუძლებელი იყო მონასტრის არსებობა გიჟის გარეშე.

მოწათეები აკვირდებოდნენ შეშლილს, შის მზერას და ცდილობდნენ მისი თვალებით შეეხედით სამყაროსათვის. ეს შშვენიერი დლეები იყო.

აომოსავლეთში არასდროს გიჟები ისე არ იტანჯებოდნენ, როგორც დასავლეთში იტანკებიან. აღმოსავლეთში მათ აფასებდნენ, ისინი მუდამ წარმოადგენდნენ რალაც განსაკუთრებულს. საზოგადოება ზრუნავდა მათზე, პატივს სცემდა მათ, რადგან მათში თავმოყრილია ჩვილის და ბრძენის თვისებები. გიჟი განსხვავებულია ე. წ. კულტურული საზოგადოებისაგან. ცივილიზაციისაგან, იგი გამთეთიშა მას, რა თქმა უნდა, იგი დაეცა ბრძენისაგან განსხვავებით, რომელიც ამაღლდა, მაგრამ ორივენი გამოსულები არიან თამაშიდან. მათში ბევრი საერთოა. დააკვირდით შეშლილებს და მერე სცადეთ თქვენი

თვალების განფოკუსირება. რამდენიმე თვის წინ პარვარდში ერთ ექსპერიმენტს ატარებდნენ და "მედეგი სრულიად მოულთდნელი გამოდგა, თითქმის დაუჯერებელი: ეს იყო მცდელობა, გაერკვიათ, წარმოადგენს თუ არა სამყარო იმას, რასაც ჩვენ ვუყურებთ, და რადაც ჩვენ წარმოგვიდგენია. ექსპერიმენტი ტარდებოდა ერთ ახილგაზრდაზე და მას შვიდი დღის განმავლობაში უნდა ეტარებინა ირიბ ლინზებიანი სათვალეები. პირველი სამი დღის განმავლობაში იგი დისკომფორტულ მდგომარეობაში იმყოფებოდა, რადგან ყველაფერი ირგელივ დაბრეცილი მოჩანდა. დაეწყო თავის ტკივილები და უძილობა. თვალდახუჭულიც კი იგი ხედავდა დეფორმირებულ ფიგურებს, სახეებს, გადატეხილ ხეებს და გზებს. მას სიარულიც არ შეეძლო, რადგან ვერ გაეგო რა იყო რეალური და რა წარმოადგენდა

სათვალეების პროექციას. მაგრამ მოხდა სასწაული. მეოთხე დღეს მან დაიწყო ადაპტირება მდგომარეობის მიმ და დეფორმირებული სამყარო გაქრა, იგი იმავე ირიბი ლინზებით იყურებოდა, მაგრამ თვილებმა ჩვეულებრივი სახით დაიწყეს ალქმა და ყურება; ამ დღიდან ექსპერიშენტის ბოლომდე ყველაფერი რიგში ჩადგა, შეწყდა თავის ტკივილები და არ არსებობდა არავითარი პრობლემები. შეცნიერები გაკვირეებულნი იყვნენ, შათ ვერ გაეგოთ რა მოხდა.

თვალებში რაღაც ამოუცნობი მოხდა, თითქოს სათვალეები გაქრა, მაგრამ ისინი ისევ იყო და ლინზები კვლავ აგრძელებდნენ ყველაფრის დეფორმირებას. თვალებმა კი უარი თქვეს დეფორმირებულ სამყაროზე და ისევე დაიწყეს ყურება, hosoba შეჩვეულები იყვნენ.

ჩვენ სამყაროს მხოლოდ ისეთს კი არ ვუყურებთ, როგორიც სინამდვილეშია, ჩვენ მას ვუყურებთ ისეთს, / ტოგორსაც ვვარაუდობთ, როგორსაც მეწვეულები ვართ. ჩვენს სამყაროზი რაღაცას ვაპროეცირებთ. ელექენელე

ერთხელ ერთა სატარა კუნძულთან პირველად მივიდა რომელილაც დიდი ხომალდი და კუნძულის მაცხოვრებლებმა ვერ დაინახეს იგი, ვერც ერთმა! ხომალდი კი უშველებელი იყო — მაგრამ კუნძულელთა თვალები პატარა ნავებს იყო მიჩვეული და მათ ვერ შეამჩნიეს იგი. მათ არასდროს არ ენახათ ასეთი საგნები და ამიტომ იგი ვერ ალიქვეს.

არავინ არ იცის არსებობს თუ არა ის, რასაც თქვენ უყურებთ, იქნებ არსებობს ან იქნებ სხვა ფორმით არსებობს. ფერები, რომლებსაც თქვენ უყურებთ, ფორმები, ყველაფერი თქვენი თვალებით პროეცირდება. როცა თქვენ იყურებით თქვენი ძველი შეხედულებებით ფოკუსირებულნი, თქვენ უყურებთ საგნებს საკუთარი განპირობებულობის შესაბამისად, აი, რატომ აქვთ გიჟებს ასეთი მოძრავი მზერა, რომელიც გიყურებთ და იმავ დროს არც გიყურებთ. ეს მშვენიერი მზერაა, იგი ერთ-ერთი უდიდესი ტექნიკაა.

თუ სივრცეში მოცქერალი არ ხედავ

არაფერს...

ნუ უყურებთ, უბრალოდ იცქირეთ. პირველ დღეებში თქვენ გააგრძელებთ ყურებას ძველებურად, ჩვეულებრიე.

ჩვენ ძალზე ძველებურნი ვართ. ჩვენ ძველებურად ვუყურებთ საგნებს, ჩვენ ვგებულობთ ახალ ამბებს ძველებურად...

გურჯიევის ერთ-ერთ პირეელ მოწაფეს, ჰ. დ. უსპენსკის შემდეგი რამ დაეჟინებინა და ამიტომ მას უნდობლად ეკიდებოდნენ. ბევრშა დატოვა იგი აშგვარი მოთხოვნის გამო; თუ ვინმე ამბობდა: "გუშინ თქვენ თქვით..." იგი მაშინვე აწყვეტინებდა და ეუბნებოდა: "ნუ იტყვით ასე, თქვენ ასე უნდა თქვათ: "მე გავიგე, რომ თქვენ გუშინ თქვით შემდეგი..." ნუ იტყვით: "ის რაც თქვენ თქვით: "თქვენ არ შეგიძლიათ ეს იცოდეთ, ილაპარაკეთ იმაზე, რაც თქვენ გაიგონეთ".

იგი კატეგორიულად მოითხოვდა ამას, რადგან ჩვენ ძალზე შებოქილები ვყავართ ჩვენს ჩვევებს. როცა ვინმე ამბობდა: "ბიბლიაში ნათქვამია..." იგი აწყვეტინებდა სიტყვებით: "ნუ ამბობთ ასე, უბრალოდ

თქვით, რომ თქვენ გგონიათ, რომ ბიბლიაში

ამაზე ნათქვამია..."

ყოველთვის, როდესაც სხვათა აზრებს ისმენთ, გახსოვდეთ. რომ თქვენ მას თქვენებურად გებულობთ. ჩვენ ვაგრძელებთ გულმავიწყობას და უსპენსკის მოწაფეებიც აგრძელებდნენ დავიწყებას, მაგრამ იგი <u> ჯიუტი იყო და არ რთავდა ნებას</u> გაეგრძელებინათ. იგი მოითხოვდა: "თავიდან დაიწყეთ და თქვით: — "შე გავიგე, რომ თქვენ თქვით "მემდეგი..." იმიტომ, თქვენი სმენა განპირობებულია თქვენით, თქვენი ხედვაც თქვენს მიერ განპირობებული, რადგან თქვენ შეიქმენით სმენის და ხედვის დადგენილი სახე.

უნდა მოიცილოთ იგი. რათა შეიცნოთ არსებობა, საჭიროა მოიხსნათ ყველა დადგენილი

ურთიერთობები. თქვენი თვალები უნდა იყონ ფანჯრები და არა პროექტორები.

თქვენი ყურები უნდა იყონ მხოლოდ კარები და არა პროექტორები.

აი, რა მოხდა ერთხელ. ერთმა ფსიქოანალიტიკოსმა, რომელიც გურჯიევთან სწავლობდა, ერთ საქორწინო <u> ცერემონიალზე ჩაატარა ძალიან მარტივი,</u> მაგრამ მშვენიერი ექსპერიშენტი. იგი მასპინძლებთან ახლოს იდგა, აკვირდებოდა მასპინძელთაგანს არ ესმოდა ის, რასაც სტუმრები ლაპარაკობდნენ. ეს იყო მდიდართა ქორწილი და მრავალი სტუმარი იყო მოსული. იგი გაერია სტუმართა ნაკადში და ერთ-ერთ მასპინძელს ხმადაბლა უთხრა: "დღეს ბებიაჩემი გარდაიცვალა". მასპინძელმა უპასუხა — "ძალზე სასიამოვნოა, მადლობელი ვარ თქვენი". მან იგივე სიტყვები გაუმეორა მეორე შასპინძელს და მან ასე უპასუხა: "სასიამოვნოა, ძალიან დავალებული ვარ თქვენგან". საქმრომ კი შემდეგი უპასუხა: "ძველო, დროა შენტ ასევე denn dan".

არავინ არ უსმენდა არავის. თქვენ გესმით მხოლოდ ის, რასაც მოელით. მოლოდინი ეს არის თქვენი სათვალეები, თქვენი ლინზები. თქვენი თვალები ფანჯრებად უნდა იქცნენ. ამიში მდგომარელმს ტექსიკის არსი. არაფერი არ უნდა ამოდიოდეს თქვენი თვალებიდან, თუკი რამე ამოღის, იგი ღრუბელს ქმნის და მაშინ თქვენ ხედავთ იმას, რაც სინამდვილეში არ არის, თქვენ ფაქიზ

ჰალუცინაციას უყურებთ.

თქვენი თვალები და თქვენი ყურები უნდა გახდნენ კრისტალივით წმინდა. ყველა თქვენი გრძნობა უნდა გახდეს ნათელი, აღქმა აუმღვრეველი — მხოლოდ მაშინ გაიხსნება

თქვენთვის ყოფიერების რეალობა. და როცა შეიცნობთ ყოფიერებას, თქვენ უკვე იცით, რომ თქვენ ხართ ბუდა, ღმერთი, რადგან ყოფიერებაში ყველაფერი ღვთაებრივია.

თუ სივრცეში მაცქერალი ხედავთ

არაფერს

თუ გონებით უჭვრეტ ზენსაქე/გონებას... პირველ რიგში იცქირე დაწე, დაწექით მიწაზე და იცქირეთ, მხოლოდ ეცადეთ არ უყუროთ არაფერს. პირველ-ხვნებში ეს არ გამოგივათ, თქვენ ენ \_ ლაგაციწყლებათ. თავიდან თქვენს მეხსიერებას ეს არ შეეძლება, მაგრამ გულს ნუ გაიტეხთ, ეს ასეც უნდა იყოს, რადგან თქვენი ხანგრძლივი ჩვევები იუცხოებენ ამას. როგორც კი გაიხსენებთ, მაშინვე მოადუნეთ, განაფოკუსირეთ თვალები და უბრალოდ იცქირეთ ცაში. ნუ აკეთებთ და ეძებთ ნურაფერს. მხოლოდ იცქირეთ, მალე მოვა დრო, როცა შეძლებთ ცაში ცქერას რამე ობიექტის ძებნის გარეშე და მაშინ ეცადეთ გააკეთოთ იგივე თქვენი შინაგანი ზეცის მიმართ: "თუ გონებით უქვრეტ შენსავე გონებას..." მაშინ დახუჭეთ თვალები და ჩაიძირეთ თქვენსავე შინაგანობის მზერაში, ასევე არაფრის მძებნელი მზერა მიაქციეთ თქვენსავე სიღრმეში — შემოცურდებიან აზრები, მაგრამ ისინი თქვენ არ გეხებიან, ნუ მათ და იგრძნო, რომ არც ერთააქცევთ მათ ყურადღებას, მარტო გულგრილად უცქირეთ. თუ ისინი მოდიან, კარგია; თუ არ მოდიან, ესეც კარგია. და მაშინ შეძლებთ ინტერვალების დანახვას<u>:</u> მოდის ერთი აზრი, შემდეგ მეორე და შერე ინტერვალი. ასე თანდათანობით დაინახავთ, რომ აზრები გამჭვირვალენი ხდებიან. ახლა თუნდაც აზრი მიცურავდეს, თქვენ უკვე მაინც ინტერვალს უყურებთ. თქვენ უკვე ღრუბლებს მიღმა იყურებით სილაყვარდეში.

რაც უფრო კარგად აითვისებთ ასეთ ხედვას, მით მეტი აზრები გაქრებიან, ისინი უკვე მოდიან იშვიათად, იშვიათად. შუალედები თანდათან გაფართოედება და წუთის განმავლობაში არცერთი აზრი არ მოვა, შიგნით ყველათვრი წყნარი და მშვიდი გახდება — პირველად თქვენს ცხოვრებაში თქვენ დაუბრუნდით თქვენს მყუდრო მთლიანობას.

ყველანაირი მღელვარება, Bosho ყველაფერი ირგელივ ნეტარებაა. და თუ ასეთი მზერა ბუნებრივი გახდება თქვენთვის — და იგი გახდება კიდევაც, რადგან ეს სრულიად ბუნებრივი მოვლენაა, საჭირთა მხოლოდ განფოკუსირება — მაშინ:

... მაშინ იმსხვრევა განსხვავება, მაშინ არ არსებობს კარგი და არ არსებობს ცუდა, არც მახინჯი და არც მშვენიერი. ... და მიიღწევა ბუდას ბუნება.

ბუდას ბუნება ნიშნავს უმაღლეს გამოღვიძებას. როცა განსხვავება არ არსებობს, ორმაგობა ქრება, და მიიღწევა ერთიანობა. რჩება "ერთი". ერთის თქმაც კი შეუძლებელი ხდება, რადგან იგი ორმაგობის ნაწილია. რჩება "ერთი", მაგრამ შეუძლებელია ერთის თქმა, იმიტომ, რომ როცა ამბობ: "ერთი", სადღაც სიღრმეში იმავე დროს ამბობ: "ორი".

ნუ იტყვით, რომ რჩება ერთი, უბრალოდ ეს "ორი" გაქრა, "ბევრი" გაქრა. ახლა ეს არის უზარმაზარი ერთიანობა. ყველაფერი უსაზღვროა: ... ერთი ხე შეედნობა მეორეს, მიწა შეედნობა ხეებს, ხეები შეედნობიან ზეცას, ზეცა შეედნობა იმას, რაც მიღმაა... თქვენ შემოიღვრებით ჩემში, მე გადმოვიღერები თქვენში. ყველაფერი შეედნობა ერთმანეთს. გაქრება განსხვავება. როგორც ტალღა ტალღას, ასე ყველაფერი შეერევა ერთმანეთს. ეს იქნება მოვიბრირე, უსაზღვრო ერთიანობა, ცოცხალი, საზღვრების გარეშე, დეფინიციის, განსხვავების გარეშე... ბრძენი შეედნობა ცოდვილს, ცოდვილი — ბრძენს... კარგი გახდება ცუდი, ცუდი იქცევა კარგად... ღამე იქცევა დღედ, დღე იქცევა ღამედ. სიცოცხლე შეერევა სიკვდილს, სიკვდილი შეერევა სიცოცხლეს... ყველაფერი გახდება ერთიანობა, მთლიანობა.

მხოლოდ ასეთ მომენტში მიიღწევა ბუდას ბუნება, როცა არ არსებობს კარგი, არ არსებობს ცუდი, არც ცოდვა, არც კეთილსახიერება, არც სიბნელე, არც ლამე, არც დღე, არავითარი განსხეავება არაფერში.

განსხეავება არსებობს თქვენი გაწაფული მზერის გამო.

განსხვავება ეს არის ნასწავლი რამ; განსხვავება არ არსებობს ბუნებაში. განსხვავება თქვენს მიერ პროეცირდება. განსხვავება თქვენ შემოგაქვთ

ofmhoghal

იგი თავისით არ არსებობს აქ. ეს თქვენი თვალების მაცდურობაა, მათი ილუზია

ცაზე შოცურავე ღრუბლებს არ გააჩნიათ არც ფესვები

და არც სახლ-კარი. მათვე ჰგვანან ცნობიერებაში შემოხეტებული აზრები.

ცაზე მოცურავე ღრუბლებს არ გააჩნიათ არც ფესვები და

არც სახლ-კარი... ამავე ფენომენს წარმოადგენენ თქვენი აზრები და თქვენი შინაგანი ზეცა. თქვენს აზრებს არ გააჩნიათ არც ფესვები და არც სახლ-კარი. ისინი ისევე დაბორიალობენ, როგორც ლრუბლები ცაზე. საჭირო არაა მათთან ბრძოლა, ნუ ეწინააღმდეგებით მათ. ნუ ცდილობთ აზრის გაჩერებასაც კა.

გაიგოს ეს, რადგან როდესაც ადამიანი იწყებს მედიტაციით დაქნტერესცგას, იგი ცდილობს აზროგნტასს— შქჩერცბებას და ფიქრის შეჩერებას რომც ცდილობდეთ, ეს პროცესი მაინც არ შეწყდება, რადგან უკვე თვითონ ეს მცდელობა წარმოადგენს აზრს. და როგორ შეიძლება აზრი აზრითვე შეჩერდეს? როგორ უნდა შეჩერდეს გონება, თუკი შექმენით ახალი, სხვა გონება? მაშინ თქვენ მოექიდებით ამ ახალ გონებას და ეს გაგრძელდება უბოლოოდ, ამას დასასრული არ ექნება.

ნუ იბრძოლებთ — რადგან ვინ შეებრძოლება? ვინ ხართ თქვენ? უბრალო აზრი, ნუ გადაიქცევით არენად, სადაც ერთი აზრი ებრძვის მეორეს. იყავით მხოლოდ მოწმეები. მხოლოდ გააცნობიერეთ როგორ მიცურავენ აზრები. ისინი თავისით შეწყდებიან, თქვენ ვერ განდევნით მათ. როცა უფრო ცნობიერნი გახდებით, ისინი თავისით შეწყდებიან და არა თქვენი ძალდატანების გამო. ძალდატანებით ვერ შეაჩერებთ მათ, ისინი ძალზე ჯიუტები არიან. სცადეთ და დაინახავთ, რომ შეუძლებელია ძალით მათი შეკავება.

აზრები ძალიან ჯიუტები და მოუღლელნი არიან. მათ დიდი წინააღმდეგობის გაწევა შეუძლიათ, ისინი ხათხა-იოგებს ჰგვანან. თქვენ გარეკავთ, ისინი ათასჯერ და კიდევ ერთხელ დაბრუნდებიან. თქვენ დაიღლებით, ისინი კი არ იღლებიან.

ვრთხელ ვილაც კაცი მივიდა ტილოპასთან, მას, როგორც ჩანს, უნდოდა ბუდა გამხდარიყო და ტილოპასთან მივიდა. ტილოპა ტიბეტში რომელილაც სენაკში ცხოვრობდი; ამ კაცმა უთხრა: "მე მინდოდა აზრები შემეჩერებინა..." ტილოპამ ურჩია: "ეს ძალიან ძნელია. მე შენ გასწავლი საშუალებას, ტექნიკას: შენ ასე უნდა მოიქცე, უბრალოდ დაჯექი და ნუ იფიქრებ მაიმუნებზე. სულ ეს არის, ეს საკმარისი იქნება..."

ამ კაცმა თქვა: "არ უნდა ვიფიქრო მაიმუნებზე, ეს რა ადვილი რამ ყოფილა? მე არც არასდროს მიფიქრია მათზე".

ტილოპამ უთხრა: "ჰოდა ახლაც ნუ იფიქრებ, ხვალ მოდი და გავაგრძელოთ".

წარმოიდგინეთ რაც მოუვიდა იმ საბრალოს... მისი გონება მაიმუნებით გაიესო, ყველგან მხოლოდ და მხოლოდ მაიმუნები. ღამე ვერ დაიძინა, თვალებს გაახელდა — მაიმუნები, დახუჭავდა ისევ მაიმუნები. ისინი ეჭყანებოდნენ, არ ასვენებდნენ. იგი გაკეირვებული იყო: "რატომ მომცა ამ კაცმა ეს ტექნიკა? თუ მაიმუნებშია საქმე, წინათ არასდროს ეს არ მომსვლია..." იგი მთელი ღამე ებრძოდა მაიმუნებს. დილას იბანავა, მერე წამოჯდა, გაისეირნა, მაგრამ ამაოდ, მაიმუნები არ ეშვებოდნენ.

საღამოს თითქმის გაგიჟებული მივიდა ტილოპასთან. მაიმუნებს ძალიან შეეწუხებინათ და უკვე ელაპარაკებოდა მათ. მან უთხრა ტილოპას: "მიხსენით, მე ეს არ მინდოდა, აქამდე ნორმალური ვიყავი, არ მინდა არავითარი მედიტაცია და ზიარება —

მხოლოდ მიხსენი მაიმუნებისაგან".

თუ მაიმუნებზე ფიქრობთ, ისინი შეიძლება არ მოვიდნენ თქვენთან, მაგრამ თუ გინდათ, რომ ისინი არ მოვიდნენ, მაშინ მაიმუნები აუცილებლად აგედევნებიან. მათაც გააჩნიათ თავიანთი ეგო და ასე ადვილად არ დაგტოვებენ. შეიძლება კიდეც გაბრაზდნენ თქვენი მცდელობის გამო და

შეგებრძოლებიან, შეგაწუხებენ.

ასევე მოსდის ყველას. ტილოპა, რა თქმა უნდა, ხუმრობდა; ამით მას იმის თქმა უნდოდა, რომ, თუ ცდილობთ აზრის შეჩერებას — ვერ შეაჩერებთ. პირიქით, თვით ეს მცდელობა აძლიერებს მათ და იქცევა აზრებისადში ყურადღებად. როცა დიდ ყურადღებას უთმობთ მას. როდესაც გინდათ არ იფიქროთ რამეზე, თქვენ ხომ უკვე ფიქრობთ მასზე.

გახსოვდეთ ეს, რადგან სხვანაირად თქვენ აღმოჩნდებით იმ კაცის მდგომარეობაში, რომელსაც არ უნდოდა მაიმუნებზე ეფიქრა და ამიტომაც, ისინი სდევნიდნენ მას. გონების ჩაკეტვა სრულიადაც არ არის საჭირო. აზრებს არ გააჩნიათ ფესვები, ისინი უსახლკარო მაწანწალები არიან. ნუ სწუხართ მათზე. საჭიროა მხოლოდ მათზე დაკვირვება. ნუ აქცევთ მათ შინაარსს დიდ ყურადღებას, მხოლოდ უცქირეთ. განფოკუსირებული გულგრილი თვალებით.

თუ აზრები მოდიან, დაე მოვიდნენ. ნუ იგრძნობთ თავს ცუდად, რადგან მსუბუქი აზრიც კი იმაზე , რომ ეს ცუდია, გამოიწვევს შინაგან ბრძოლას. აზრების მოსელა ნორმალური მდგომარეობაა. ისინი ისევე ბუნებრივნი არიან, როგორც ფოთლები ხეზე. თუ ისინი მოდიან, ეს კარგია; თუ არ მოდიან ესეც კარგია, მშვენიერია. ოღონდ თქვენ მოწმე იყავით, ნუ იქნებით მონაწილე. ნურც აქეთ, ნურც იქით. ნურც მხარს უჭერთ, ნურც კიცხავთ. იყავით თამაშგარეთ, მხოლოდ ფლეგმატური მოთვალთვალე. ჩაიძირეთ თქვენსავე სიღრმეში და უჭვრიტეთ, უცქირეთ ცქერის ობიექტის გარეშე.

და ხდება ისე, ტომ, ჩად მეტს აკვირდებით, მით მეტი აზრები ქრებიან, იხსნებიან როგორც კი ესე იქვენს gelfied fillthill acquiring nego your property მონახავთ გასალებს. და ეს გასალები გაგიხსნით ყველაზე სანუკვარს — ბუდას ბუნებას.

ცაზე მოცურავე ღრუბლებს არ გააჩნიათ ირც ფესვები

po one bobe-joho; მათვე ჰგვანან გონებაში მოცურავე

აზრები. როცა ვჭვრეტთ "მე"-ს ნამდვილ ბუნებას \_\_ 80006

ჰქრება განსხვავება...

როდესაც ხედავთ, როგორ მიცურავენ აზრები, და აცნობიერებთ, რომ თქვენ ეს აზრები არა ხართ, მაშინ შეიცნობთ "მე"-ს ნამდვილ ბუნებას. თქვენთვის ნათელი ხდება თქვენი ცნობიერების ფენომენი და მაშინ ქრება განსხვავება — უკვე არ არსებობს კარგი და არ არსებობს ცუდი; ამის შეცნობასთან ერთად სურეილებიც ქრებიან, რადგან სურვილებს კარგსა და ცუდს შორის

არსებული არჩევანი შობს.

თქვენ უკვე ყველაფერს ღებულობთ, თქვენ გახდით ლაღნი და ბუნებრივნი. თქვენ უკვე ცურავთ ყოფიერებაში, მის უსივრცობაში, ახლა არსად არ მიდიხართ, hopped dobato ambap an amobe an მოძრაობთ არავითარი ობიექტისაკენ, რადგან ახლა არც ობიექტი არსებობს. თქვენ უკვე ყველა მომენტით ტკბებით, იმის შიუხედავად, რას შოიტანს იგი. დაიმახსოვრეთ — ნებისმიერი მომენტით. თქვენ ნეტარებთ იმიტომ, რომ ახლა უკვე არ გაქვთ სურვილები, არ გაქვთ იმედები. თქვენ არაფერს არ თხოულობთ და მადლობელი ხართ იმისი, რაც გეძლევათ.

უბრალოდ ჯდომა და სუნთქვა — ეა ნეტარებაა, უბრალოდ აქ ყოფნა საოცრებაა. არსებობის ყოველი წამი თავისთავად არის საოცრება.

სიგრცეში ფერები და ფორმები

daghad ahu dagan pa ahu mpohom სივრცე არ იღებება. ყველა საგანი გონებისაგან არსებობს,

გონება არც კეთილსახიერებით და არც მანკიერებით

არ ლაქავდება. მაშინ თქვენ ხედავთ, რომ სივრცეში ფერები და ფორმები ფორმირდებიან, დრუბლები დებულობენ ათასგვარ ფორმებს; დაინახოთ, შეგიძლიათ დაინახოთ რასაც კი მოისურვებთ. ფორმები მოდიან და მიდიან, სიერცე კი არც თეთრით და არც შავით არ იდებება, იგი ხელშეუხებელი და უცვლელი რჩება. დილას იგი ცეცხლოვანია, მზე ცეცხლისფერს ხდის მას, მაგრამ სად მიდის ეს ფერი დამით? დამით მთელი ცა შავია, ბნელი და საით გაქრა დილას ეს სიშავე?

ცა შეუღებავი რჩება, ხელშეუხებელი. და ეს არის სანიასინის გზა: დარჩით დაულაქავებელნი, შეუღებაენი, იყავით

უცვლელნი რაც არ უნდა მოხდეს.

მოვიდა კარგი აზრი — სანიასინი არ იკვეხნის ამას. იგი არ ამბობს: "მე სავსე ვარ კეთილი აზრებით. ყველასადმი სიყვარულით და ყველასადმი ლოცვა-კურთხევით. "იგი არ იკვეხნის, რადგან კვეხნა ნიშნავს, რომ თქვენ უკვე შეიღებეთ.

იგი არ ამბობს, რომ კეთილია, სათნო. მოდის ბნელი აზრი, და არც ეს აწუხებს მას, რადგან მაშინაც დალაქავდა. კარგია თუ ცუდი, დღეა თუ ღამე, ყველაფერი მოდის და მიდის, იგი კი არაფერთან არ იგივდება. ის

მხოლოდ აცნობიერებს.

იცვლებიან წელიწადის დროები — იგი აცნობიერებს. ახალგაზრდობას ენაც**გდ**ება სიბერე — იგი მხოლოდ აკვირდება, აცნობიერებს, იგი არ იგივდება და იღებება არაფრით. სანიასინობის უღრმესი არსი მდგომარეობს ამაში — იყო როგორც ზეცა, როგორც უძირო სილაჟვარდე.

როდესაც ფიქრობთ, რომ შეიღებეთ —

თქვენ ამას მხოლოდ ფიქრობთ, როდესაც
ფიქრობთ, რომ გახდით კარგი ან ცუდი,
ცოდვილი ან ბრძენი, ამას მხოლოდ
ფიქრობთ, რადგან თქვენი შინაგანი ზეცა
არასდროს არ იქცევა ამად ან იმად. იგი არის
უფნა და არასდროს არ იქცევა რამედ.

ყოველი გახდომა რამედ, ეს მხოლოდ გაიგივებაა რომელიმე ფორმასთან, სახელთან, ფერთან, თქვენ უკვე ხართ ის, რაც ხართ — ყოფნა, არსებობა, ამიტომ არ არის საჭირო, კიდევ რამე გახდეთ.

შეხედეთ ცას: მოდის გაზაფხული და ჰაერი ივსება ჩიტების სტვენით, მერე ყვავილთა არომატით. მერე მოვა შემოდგომა, მერე გაზაფხული, იწყება წვიმები ყველაფერი უსასრულოა და ცვალებადი.

ყველაფერი ეს ცაში ხდება და ცა კი მარად უცვლელია, შეუღებავი. იგი მუდამ ცალკე რჩება, სიშორეში; ყველგან შყოფი,ძალზე ახლობელი და ძალზე შორეული.

არგაიგივება არის სანიასა და სანიასა ეს არის უდიდესი ყვავილობა, რაც კი შესაძლებელია, უდიადესი აყვავილება.

სივრცეში ჩნდებიან ფორმები და ფერები, მაგრამ არც თეთრით და არც შავით

იოვრცე

არ იღებება. ყველა საგანი გონებისაგან არსებობს,

გონება არც კეთილსახიერებით და არც მანკიერებით

ირ ლაქავდები.

როდესაც ბუდამ მიაღწია უდიადეს ნათელდებას, გასხივოსნებას, მას ჰკითხეს: "რას მიაღწიე?" მან გაიცინა და უპასუხა: "არაფერს — რადგან ის, რასაც მივაღწიე უკვე თავიდანვე იყო ჩემში, ეს ჩემი ნამდვილი ბუნებაა, მაგრამ მე ვერ ვაცნობიერებდი მას. განძი ყოველთვის იყო ჩემში, მაგრამ მე იგი დავივიწყე".

თქვენ დაგავიწყდათ და მხოლოდ ეს არის თქვენი უბედობა. თქვენს ნამდვილ ბუნებას და ბუდას ბუნებას შორის არ არსებობს არავითარი განსხვავება. განსხვავება მხოლოდ ისაა, რომ თქვენ დაგავიწყდათ ვინც ხართ, მას კი ახსოვს — ვინც არის. თქვენ ისეთივე ხართ როგორიც ის, მხოლოდ მას ახსოვს და თქვენ არა. იგი ფხიზლობს, თქვენ კი ღრმა ძილში იმყოფებით. თქვენი ბუნება კი ერთნაირია. ტილოპა გაძლევთ ტექნიკით. იცხოვრეთ ამ ქვეყნად ისე, თითქოს ცა იყოთ, დაც, ეს იქცეს თქვენი ცხოვრების სტილად.

თუ ვინმე განაწყენდა თქვენზე და შეურაცხყოფას გაყენებთ — გააცნობიერეთ; თუ სიბრაზემ იფეთქა თქვენში — გააცნობიერეთ, იყავით მთის წვერზე მდგომი მოთვალთვალე და უყურეთ, უყურეთ... და ამ თვალთვალში მყოფნი არაფერზე ფოკუსირებულნი, არაფრით გაწამებულნი, როცა თქვენი აღქმა გახდება ნათელი, უეცრად, სინამდვილეში გაუგებარი მიზეზით, თქვენ უცბად გამოიღვიძებთ: თქვენ ბუდა ხართ, თქვენ გახდით ნათელღებული, ღმერთთან ზიარებული. თქვენ გაიღვიძეთ.

რას მიიღებს ბუდა აქედან? იგი არაფერს არ მიიღებს, პირიქით იგი

დაკარგავს ბევრ რამეს: ტანგვას, ტკივილებს, მლელვარებას, წუხილს, ეჭვიანობას, სიძულვილს, პატივმოყვარეობას, მესაკუთრეობას, ძალადობას იგი კარგაეს ყოველივე ამას, რაც შეეხება შეძენას, იგი არათერს არ შეიძენს. იგი შეიძენს იმას, რაც ყოველთვის იყო მასში — მას ახსოვს.

#### Transport to Magazine the second and the second granter

And was no some day

6) - Sellmary deads in Approve

ᲡᲘᲜᲐᲗᲚᲘᲡᲐ ᲓᲐ ᲡᲘᲒᲜᲔᲚᲘᲡ ᲒᲚᲜᲔᲒᲐ ·

სიმლერის გაგრძელება:

საუკუნეთა სიბნელე ვერ დაბინდავს მოკაშკაშე მზეს; სანსარის <sup>1</sup> გრძელი კალპები<sup>2</sup> გონების ნათელ შუქს ვერ დააღამებენ.

თუმცა სიტყვებით ვცდილობთ სიცარიელის განსაზღვრას, სიცარიელეს, როგორც ასეთს ვერ გამოვხატავთ. თუმცა ეამბობთ: "გონი — ეს არის მძინარე ნათელი". სინამდვილე"მი იგი ყოველგვარ სიტყვებზე და სიმბოლოებზე მაღლაა. თუმცა გონი ეს არსებითად სიცარიელეა, იგი იჭერს და შეიცავს თავის თავში ყველაფერს, მოდით პირველად ჩავუღრმავდეთ სიბნელის ბუნებას. ეს ერთ-ერთი უიდუმალესი რამეა ყოფიერებაში, იგი ჩვენს ცხოვრებაშიც არსებობს და შეუძლებელია არ ვიფიქროთ მასზე, აუცილებელია გავიგოთ მისი ბუნება, რადგან ასეთივე ბუნება გააჩნია ძილს, ასეთივე ბუნებისაა სიკვდილი და ასეთივე ბუნებისაა უმეცრება.

პირველი, რაც ცხადი გახდება თქვენთვის, თუკი ჩაუღრმავდებით სიბნელის ბუნებას, იქნება ის, რომ სიბნელე არ არსებობს; იგი არის, მაგრამ ეს უარსებო არსებობაა. სიბნელე შეტად საოცარია და იდუმალი ვიდრე სინათლე — მას არ გააჩნია არსებობა, პირიქით, სიბნელე მხოლოდ სინათლის არყოფნაა, როცა არის სინათლე არ არის სიბნელე, თუ არ არის სინათლე, არის სიბნელე. სიბნელე რაიმეს ყოფნა კი არ atob, aga babaamab atyangbas, an, tagand ხდება, რომ სინათლე მოდის და მიდის, სიბნელე კი რჩება; იგი არ არის, მაგრამ ინახება. თქვენ შეგიძლიათ შექმნათ

სინათლე, მაგრამ თქვენ არ შეგიძლიათ შექმნათ სიბნელე და არ შეგიძლიათ გაანადგუროთ სიბნელე. იგი მედამ აქ არის არსებობის გარეშე. მეორე, რაც ნათელი ხდება, თქვენთვის

სინათლე, თქვენ შეგიძლიათ მოსპოთ

odo do homodoggoolul, scholy ob, And, რამდენადაც სიბნელე არ არსებრეს, იმდენად თქვენ არ შეგიძლიათ მიუდგეთ მას და თუკი ეცდებით მასზე მუშარხას, ნქვიტიურად იქნება ეს თუ პოზიტიურად, ბუტილებლად დამარცხდებით, რადგან როგორ შეიძლება დაამარცხოთ ის, რაც არ არსებობს? თქვენ დამარცხდებით და მერე იფიქრებთ: "იგი დაუძლეველია, მან დამამარცხა. სისულელეა, სიბნელეს არ გააჩნია ძალაუფლება. როგორ შეიძლება გააჩნდეს ძალა იმას, რაც არ არსებობს? თქვენ დაგამარცხათ არა სიბნელემ, არამედ საკუთარმა უგუნურობამ. პირველ რიგში სისულელეი უკვე ის, რომ თქვენ ბრძოლა დაიწყეთ. როგორ გინდათ ებრძოლოთ იმას, რაც არ არსებობს?

დაიმახსოვრეთ, თქვენ ებრძვით ბევრ ისეთ რამეს, რაც არ არსებობს, ისინი

სინათლეს ჰგვანან.

მთელი მორალი — ეს არის ბრძოლა სიბნელის წინააღმდეგ; აი რატომ არის იგი სისულელე, მორალი მთლიანად, ყოველგვარი გამონაკლისების გარეშე არის ბრძოლა სიბნელესთან, ბრძოლა რალაცასთან, რაც სინამდვილეში არ არსებობს. სიძულვილი არარეალურია — ეს არის სიყვარულის არყოფნა. არარეალურია წყრომა — იგი სიყვარულის არყოფნაა. არარეალურია უმეცრება — ეს არის მხოლოდ ბუდას ბუნებასთან უზიარებლობა.

- Local doct a so a supply south of the მაჩარიას არყოფნა. მთელი მორალი კი იმის წინვალმდეგ ბრძოლაა, რაც არ არსებობს. მორალისტი ვერასდროს ვერ გახდება ვერათვრს, ეს შეუძლებელია. ამაოა ყველა მისი მცდელობა, რადგან საბოლოოდ იგი აუცეილებლად დამარცხდება. მორალსა და რელიგიას შორის,განსხვავება მდგომარეობს შემდეგში: პორალი ებრძვის სიბნელეს, რელიგია კი ცდილობს აანთოს ჩვენს სილრმეში დამალული სინათლე მას არ ანაღვლებს სიბნელე, იგი მხოლოდ იმას ცდილობს, რომ აანთოს შიგნით არსებული სინათლე.

როცა არის სინათლე, სიბნელე ქრება; როცა გაჩნდება სინათლე, უკვე რაღას ერჩი სიბნელეს, იგი გაქრა, იგი უკვე არ არის.

შეორე: შეუძლებელია სიბნელესთან უშუალოდ რამე გააწყოთ, თუ გინდათ რამე მოუხერხოთ სიბნელეს, მოგიხდებათ,

<sup>1.</sup> სანსარა — ილუზორული გრძნობადი სამყარო, ცხოვრება, წუთისოფელი.

<sup>2.</sup> კალპა — ინდური რელიგიების მიხედვით სამყარო, დიდ დროით პერიოდებში ციკლურად აღმოცენდება და ინგრევა. ამ ორ მოვლენას შორის არსებულ უზარმაზარ დროს ერთი ციკლი ანუ კალპა ეწოდება.

როგორმე მიუდგეთ სინათლეს და არა სიბნელეს. ჩააქრეთ შუქი და სიბნელე გაჩნდება, მაგრამ შეუძლებელია ჩართოთ სიბნელე, მეუძლებელია საიდანმე მოიყვანოთ იგი და შეუძლებელია საიდანმე გააძევოთ. ასე რომ, თუ გინდათ რაიმე გააწყოთ სიბნელესთან, თქვენ მოგიხდებათ სინათლით დაწყება, მოგიხდებათ მოქმედება არა პირდაპირ, არა უშუალოდ.

ნუ ებრძვით იმას, რაც არ არსებობს.
თქვენს გონებას ყოველთვის სურს რომ
იბრძოლოს, მაგრამ ეს საშიში ცდუნებაა.
თქვენ დახარჯავთ ენერგიას, სიცოცხლეს და
თქვენსავე თავს. ნუ მისცემთ გონებას იმის
ნებას, რომ შეგაცდინოთ. საქიროა
თავიდანვე გაიგოთ, არსებობს თუ არა
სინამდვილეში ის, რასაც ებრძვით; თუ იგი
უბრალოდ არ არის, თუ იგი არ არსებობს,
მაშინ ნუ ებრძვით მას და ეცადეთ მონახოთ
ის, რის არყოფნასაც იგი წარმოადგენს. მაშინ
თქვენ სწორ გზაზე იქნებით.

მესამე სიბნელე ათასგეარი სხვადასხვა ფორმებით შემობლარდენია თქვენს არსებობას, როდესაც ბრაზობთ, ეს იმას ნიშნავს, რომ თქვენში ჩაქრა სინათლე. სინამდვილეში ბრაზობთ იმიტომ, რომ ჩაქრა სინათლე და დაისადგურა სიბნელემ. თქვენ მხოლოდ მაშინ შეგიძლიათ განრისხება, როცა არ აცნობიერებთ, რადგან "მეუძლებელია ცნობიერ მდგომარეობაში განრისხდეთ. სტადეთ და ეს ცხადი გახდება თქვენთვის. თუ აცნობიერებთ, შეუძლებელია განრისხდეთ და, როცა ვერ აცნობიერებთ, მხოლოდ მაშინ შეიძლება იფეთქოს სიბრაზემ. რას ნიშჩავს ეს? ეს იმას ნიშნავს, რომ ცნობიერების ბუნება სინათლეს შეესაბამება და სიბრაზის ბუნება კი ჰგავს სიბნელეს. შეუძლებელია ორივეს ერთდროული არსებობა. თუ არის სინათლე, არ არის სიბნელე. თუ აცნობიერებთ, შეუძლებელია ბრაზობდეთ.

ჩემთან ყოველდღე მოდიან და მეკითხებიან: "როგორ დავითკოთ სიბრაზე?" ისინი არასწორ კითხვას სვამენ და, როცა კითხვა არასწორადაა დასმული, ძნელია სწორი პასუხი გასცე. საჭიროა კითხვის სწორად დასმა.

ნუ კითხულობთ, როგორ გაეფანტოთ სიბნელე, ნუ კითხულობთ, როგორ უნდა მოვიშოროთ წუხილები, ტანჯვა, დარდები; უბრალოდ, გააანალიზეთ თქვენი გონება და პირველ რიგში გაიგეთ, რატომ არსებობს ყველა ეს პრობლემა. პრობლემ პი კი იმიტომ არსებობს, რომ არასაკმარის დ ცნობიერნი ხართ და ამიტომ უნდა დასვათ სწორი

კითხვა და ეს კითხვა იქნება: როგორ გავხდეთ უფრო ცნობიერნი? თუ კითხულობთ — როგორ არ უნდა გაებრაზდე? მაშინ გახდებით რომელიმე შორალისტის მსხვერპლი. მაგრამ თუ კითხულობთ, როგორ უნდა გახდეთ უფრო მეტად ცნობიერნი, რათა გაქრეს ბრაზი, სიძუნწე, დარდი, მაშინ თქვენ მართალ გზაზე დგახართ და შეგიძლიათ — რელიგიის გულწრთელი მაძიებელი გახდეფე—

მორალი — ყალბი მონეტაა. იგი ატყუებს ადამიანებს. იგი სრულიადაც არ არის რელიგია. რელიგიას არაფერი საერთო არა აქვს მორალთან, რადგან მას არავითარი საერთო არა აქვს სიბნელესთან. რელიგია არის თქვენი გაღვიძების პოზიტიური მცდელობა. მას საქმე არა აქვს თქვენს ხასიათთან; ის, რასაც თქვენ აკეთებთ და ჩადიბართ — უაზრობაა და თქვენ არ შეგიძლიათ შეცვალოთ იგი. თქვენ შეგიძლიათ შეალამაზოთ, მაგრამ ვერ შეცვლით მას.

შესაძლებელია მხოლოდ ერთი ტრანსფორმაცია, მხოლოდ ერთი რევოლუცია
და ეს რევოლუცია მოხდება არა იმიტომ,
რომ შეუდგებით თქვენი ხასიათის, თქვენი
საქციელის და მოღვაწეობის
რეფორმირებას, არამედ იმიტომ, რომ
დაუბრუნდებით თქვენს არსებას, არსს.
არსება პოზიტიური მოვლენაა. როდესაც
არსება გამართულია, გამოღვიძებული,
ცნობიერი, მაშინ უცბად გაიფანტება
სიბნელე — თქვენი არსების ბუნება არის
სინათლე.

მეოთხე ახლა შეიძლება გავარჩიოთ სუტრა — ძილი სიბნელეს ჰგავს. შემთხვევითი როდია, რომ გიჭირთ სინათლეში დაძინება. ეს სრულიად ბუნებრივია. სიბნელე ძილის მსგავსია. ამიტომ არის, რომ ღამით ადვილია დაძინება. სიბნელე ირგვლივ ისეთ სუფევას ქმნის, რომ დაძინება ადვილი ხდება.

რა ხდება ძილის დროს? ცნობიერება თანდათან ქრება. დგება შუალედური პერიოდი, როდესაც უკურებთ სიზმრებს. სიზმარი არის ნახევრად ცნობიერი და ნახევრად არაცნობიერი მდგომარეობა. თქვენ სწორედ შუაში ხართ და მიდიხართ სრული არაცნობიერი მდგომარეობისაკენ.

სრული სიფხიზლის მდგომარეობიდან მიე შურებით სრული არაცნობიერი მდგომარეობისაკენ და მიე შურებით სიზმრების გავლით. სიზმრები ნი შნავს, რომ ნახევრად მღვიძარე და ნახევრად მძინარე (ძილღვიძილის) მდგომარეობაში იმყოფებით. აი, რატომ ხდება, რომ თუ მთელი ლამე სიზმრებს ხედავდით, დილას დაღლილი იღვიძებთ. მაგრამ თუ სიზმრები სრულიად არ გქონდათ, მაშინაც დაღლილი იქნებით, რადგან სიზმრებს განსაზღვრული

დანიშნულება გააჩნიათ.

სიფხიზლეში ძალიან იმუხტებით: აზრები, გრძნობები, დაუშთავრებელი საქმეები, ყველაფერი ეს გონებაში რჩება: აი ქუჩაში ლამაზ ქალს უყურებთ, და უცბად თქვენში სურვილი ალიძვრება. მაგრამ თქვენ ხომ ჯენტლმენი ხართ, დახვეწილი მანერებით, კულტურული. ამიტომ იშორებთ, აგდებთ ამ სურვილს და აგრძელებთ თქვენს საქმეს. დაუკმაყოფილებელი სურვილი აგედევნებათ, იგი უნდა დაკმაყოფილდეს, სხვანაირად ღრმად ვერ დაიძინებთ. იგი დაგაბრუნებთ უკან, იგი გეტყვით: "შტერო, ადექი, ის ქალი მართლაც რომ მშვენიერი იყო. იგი არომატს აფრქვევდა. შენ კი შტერი ხარ, რას უზიხარ აქ, ეძებე, ნუ კარგავ შანსს". თქვენს ირგვლივ მობორიალე აზრები არ მოგცემენ დაძინების საშუალებას. გონება შოქსოვს სიზმარს და თქვენ კვლავ ქუჩაში ხართ ლამაზ ქალთან, მაგრამ ამგერად უკვე მარტო, ირგვლივ უკვე არ არის საზოგადოება. უკვე საჭირო არ არის მანერები და ეტიკეტები, უკვე ცხოველივით იქცევით, არავითარი მორალი. ეს უკვე თქვენი საკუთარი სამყაროა, მასში პოლიციელი ვერ შემოაღწევს. მას ვერ განსგის ვერავითარი მსაგული. თქვენ მარტო ხართ, მოწმეთა გარეშე. ახლა შეგიძლიათ მისცეთ თქვენს სურვილებს თავისუფლება და თქვენ ხედავთ სექსუალურ სიზმარს. ამ სიზმარში მოხდება თქვენი ვნებების რეალიზაცია და შერე უკვე დაიძინებთ. მაგრამ გაჟთავებელ სიზმრებსაც დამღლელი ზეგავლენა გააჩნიათ.

აშშ-ში არსებობს სიზმრის შემსწავლელი მრავალი ლაბორატორია და იქ შემდეგი რამე აღმოაჩინეს; თუ ადამიანს სამი კვირის განმავლობაგი არ მისცემთ სიზმრის ნახვის საშუალებას, იგი გაგიჟდება, გადაცდება ქკუას. შესაძლებელია ადამიანის გაღვიძება, როცა იგი იწყებს სიზმრის ნახვას. არსებობს ნიშნები, რომლებიც აჩვენებენ, რომ ადამიანი სიზმარშია, სიზმრის ნახვის მომენტში მძინარე ადამიანის წამწამები ირხევიან, კრთიან, რადგან ამ დროს მუშაობას იწყებენ თვალები. გააღვიძეთ იგი ამ დროს სამი კვირის განმავლობაში და მას ქკუას

გადააცდენთ.

ასე რომ, ძილი ნაკლებ აუცილებელი ყოფილა სიზმრებზე. უძილობა ღლის ადამიანს, მაგრამ იგი არ აგიჟებს. უსიზმრობას კი შეუძლია მისი გაგიჟება. რას

ნიშნავს ეს? ეს იმას ნიშნავს, რომ სიზმრები აუცილებელია თქვენთვის, რადგან იმდენად ილუზორული თქვენი არსებობა იმდენად ილუზორულია — რასაც ინდუსები მაიას უწოდებენ — რომ სიზმრები აუცილებელი ხდება.

სიზმრების გარეშე შეუძლებეტია თქვენი არსებობა. სიზმარი თქვენი საკვებია, თქვენი ძალა და უსიზმროდ ჭკუაზე შეიშლებით. სიზმრები სიგიჟის გამონმამვისტულებას წარმოადგენენ და მხოლრლ-ამის სმქმექარაც გათავისუფლდით სიგიჟისაგან, შეგიძლიათ

დაიძინოთ.

მღვიძარე მდგომარეობიდან გადადიხართ სიზმრებში და სიზმრებიდან კი უსიზმრო ძილში. ყოველღამე ნორმალური ადამიანი გაიელის სიზმრების რვა ციკლს, ყოველ ორ სიზმრიან ციკლს შორის ღრმა უსიზმრო ძილი ხდება. ცნობიერება წყდება მთლიანად და ისადგურებს სრული სიბნელე. მაგრამ თქვენ მაინც ახლოს რჩებით საზღვართან. ყოველგვარ ხმაურს შეუძლია თქვენი გაღვიძება. თუ სახლს ცეცხლი მოედო, მოგიხდებათ სასწრაფოდ გამოღვიძება. თუ დედა ხართ და შვილმა ტირილი მორთო, ასევე სწრაფად გაგეღვიძებათ — თქვენ მუდამ იმყოფებით საზღვარზე.

ალსტად ცენტრში ურტყამს. ძილი და სიკვდილი ერთმანეთს ჰგვანან, ხარისხი ერთი და იგივეა. ძილში ყოველღამე ინთქმებით სრულ არაცნობიერ მდგომარეობაში, რაც ბუდას მდგომარეობის აბსოლუტურად საპირისპირო მდგომარეობაა. ბუდა ნი'მნავს სრულ გამოღვიძებას, თქვენ კი ყოველღამე ვარდებით თქვენი არსებობის არაცნობიერ

უკუნეთში.

გიტაში ს კრიშნა ეუბნება არჯუნას, რომ მაშინ, როცა ყველას ღრმად სძინავს, იოგი აგრძელებს ღვიძილს, სიფხიზლეს, ეს არ ნიშნავს იმას, რომ იგი არასდროს იძინებს; რა თქმა უნდა, იოგიც იძინებს, მაგრამ სძინავს მხოლოდ მის სხეულს. მისი სხეული ისვენებს, მას სძინავს უსიზმროდ, რადგან სურვილები არ გააჩნია და ამიტომ არც განუხორციელებელი ვნებები აწუხებს. მისი ძილი არ ჰგავს თქვენსას, ძილის უღრმეს მდგომარეობაშიც კი მისი ცნობიერება ნათელია, მისი ცნობიერება სანთელია

ყოველღამე ძილში თქვენ იძირებით ღრმა არაცნობიერ მდგომარეობაში — კ ო მ შ ი. სიკვდილისას კი თქვენ ვარდებით კიდევ უფრო ღრმა კომში. ერთიც და მეორეც ჰგვა-

<sup>1.</sup> ბჰაგაცატგიტა.

ნან სიბნელეს, ამიტომ გეშინიათ სიბნელის
— იგი სიკვდილს ჰგავს. არიან ადამიანები,
რომელთაც ძილისაც კი ეშინიათ, რადგან
ძილიც სიკვდილის მსგავსი მოვლენაა.

მე შევხვედრიეარ მრავალ ადამიანს, რომელთაც, თუმცა სურთ, მაგრამ არ შეუძლიათ დაიძინონ როცა ვცადე მიზეზის გაგება, ალმოჩნდა, რომ მიზეზი შიში წარმოადგენს ისინი ამბობდნენ, რომ დაიღალხენ და ძილი უნდათ, მაგრამ სულის სიღრშეში ეშინიათ და ეს იყუ წინააღმდეგობა. უძილობის 90% გამოწვეულია შიშით, თქვენ გეშინიათ, თუკი სიბნელის გეშინიათ, მაშინ აუცილებლად დაძინებისაც გეშინიათ და ეს შიში გამოწვეულია სიკვდილის შიშისაგან.

როგორც კი დაინახავთ, რომ ყველაფერი ეს სიბნელეა და თქვენი შინაგანი არსება კი არის სინათლე, ყველაფერი თანდათან შეიცვლება: თქვენი არსებობიდან გაქრება ძილი და დაგრჩებათ მხოლოდ მისი ქეშმარიტი დანიშნულება — დასვენება. მაშინ არ არსებობს სიკვდილიც — არსებობს მხოლოდ გარდაცვალება, იცვლით ტანსაცმელს, იცვლით სხეულებს, გარეგნულ ხლართებს. შიგნით უცვლელნი და მარადიულნი ხართ. მაგრამ ეს მხოლოდ მაშინ მოხდება, როცა გააცნობიერებთ თქვენს შინაგან ნათელს, თქვენს ბუნებას, თქვენს საკუთარ არსებას.

ახლა დავუბრუნდეთ სუტრას:

საუკუნეთა სიბნელე ვერ დაბინდავს

მოკაშკა"მე მზეს:

სანსარის გრძელი კალპები გონების ნათელ შუქს ვერ დაბინდავენ. მათ, ვინც გაიღვიძეს, შეიცნეს, დაინახეს ეს... საუკუნეთა სიბნელე ვერ ჩააქრობს მოკაშკაშე მზეს. არა უშავს, თუ მილიონი სიცოცხლეები სიბნელეში იბორიალეთ. ეს უსასრულო, ხანგრძლივი სიბნელეა, მაგრამ იგი ვერ ჩააქრობს თქვენს შინაგან ნათელს, რადგან სიბნელეს არ შეუძლია აგრესიული იყოს, როგორ შეუძლია აგრესიული იყოს, როგორ შეუძლია აგრესიული იყოს, როგორ შეუძლია აგრესიულიბა იმას, რაც არ არსებობს? შეუძლებელია სიბნელემ გაანადგუროს სინათლე. ეს შეუძლებელიას

თუნდაც ძალზე სუსტი იყოს სინათლე, თუნდაც ძლივსდა ბჟუტავდეს, მას ვერ ჩააქრობს სიბნელე. სიბნელე ვერ დაესხშის თავს იოგს. სიბნელეს არ შეუძლია უმტროს მას, როგორ შეუძლია ალის ჩაქრობა სიბნელეს? ეს არასდროს არ მომხდარა და არ შეიძლება მოხდეს. ეს შეუძლებელია!

მაგრამ ადამიანები ისევ ამას ფიქრობენ, ისინი კვლავ შიშში არიან, მათ ჰგონიათ, რომ არსებობს წინააღმდეგობა, მოწინააღმდეგე სიბნელე, ისინი თვლიან, რომ სიბნელე ეურჩება სინათლეს, ეს კი აბსურდია, როგორ შეიძლება რალაცა, არყოფნა ეწინააღმდეგებოდეს, ებრძოდეს იმას, რის არყოფნასაც იგი წარმოადგენს? სიბნელეს არ შეუძლია წინაღუდგეს სინათლეს — მათ შორის არგზდება ქიდილი, ბრძულა, სიბნელე მხოლოდ არყოფნაა, სრული ეძრურება და როგორ შეუძლია მას თაედასხებ?

თქვენ ამბობთ: "მე არათერი შემეძლო. მე შემომიტია სიბრიზება: ქს შეუძლებელია — "მე შემომიტია სიმუნწემა — ესეც შეუძლებელია, არ შეიძლება შემოგიტიოთ სიძუნწემ და შეუძლებელია შემოგიტიოთ სიბრაზემ, მათ ორივეს სიბნელის ბუნება გააჩნიათ და თქვენი არსება კი არის სინათლე, ეს გამორიცხავს თავდასხმის შესაძლებლობას.

მოდის სიბრაზე, ეს ნიშნავს, რომ თქვენ დაივიწყვთ თქვენი შინაგანი სინათლე. თქვენ არ გახსოვთ, რომ იგი აქ არის, ამ დავიწყებამ შეიძლება დაფაროს იგი და არა სიბნელემ.

ნამდვილ "სიბნელეს" წარმოადგენს მხოლოდ თქვენი გულმავიწყობა და ამ უმახსოვრობის გამო მოდის წყრომა, სიძუნწე, ავხორცობა, შური, თვითონ ისინი კი თავისთავად არ მოდიან შეტევაზე. დაიმახსოვრეთ, თვითონ თქვენ მოიწვიეთ და მათაც არ დააგვიანეს. მათ არ შეუძლიათ თავდასხმა. ისინი მოიწვიეს და სტუმრებიც მოვიდნენ. იქნებ არ გახსოვთ, რომ მოიწვიეთ, მაგრამ თქვენ შეგიძლიათ ამის დავიწყება, იძიტომ, რომ თქვენ საკუთარი არსებაც დაივიწყეთ, თქვენ ყველაფერი დაივიწყეთ.

დავიწყება — აი ნამდეილი სიბნელე.

დავიწყების მდგომარეობაში შეიძლება მოხდეს უამრავი რამე: თქვენ ჰგავხართ მთვრალებს, გაითიშეთ, თქვენ არ გახსოვთ ვინ ხართ და რა ხართ, სად მიდიხართ და რატომ. არეულია მიმართულებების შეგრძნება. დაკარგულია მიმართულებების შეგრძნება. აი, რატომ არის, რომ ყველა დიდი რელიგიური მოძღვრება ითხოვს 1. გახსოვდეთ თქვენი თავი" დავიწყება არის ავადმყოფობა და მის საწინააღმდეგოდ თავი უნდა გახსოვდეთ.

გენდეთ გაიხსენოთ საკუთარი არსება. მაგრამ ამაზე თქვენ ასე იტყვით: "თქვენ რას ლაპარაკობთ, მე მახსოვს ჩემი თავი და ძალიან კარგად ვიცნობ მას". აბა ასეთი რამე სცადეთ: დაიკავეთ საათი, უყურეთ მის წამზომ ისარს და მხოლოდ ერთი რამე გახსოვდეთ: "მე ვუყურებ წამზომს, რომელიც ითვლის წამებს". თქვენ ვერ შეძლებთ ამის დამახსოვრებას სამი წამის განმავლობაშიც კი. თქვენ ვერ შეძლებთ

ასეთი მარტივი რაშის დამახსოვრებას: "მე ეუყურებ და დავიმახსოვრებ, რომ მე

ვუყურებ".

თქვენ დაგავიწყდებათ, რადგან უამრავი სხვადასხვა აზრი მოვა გონებაში. თქვენ პაემანი გაქვთ და საათის ცქერისას ასოციაციით გაგახსენდებათ ხუთ საათზე მეგობარს უნდა "შეხვდეთ. აზრი მოგივათ უეცრად და დაგავიწყებთ, რომ საათს უყურებთ. საათმა იქნებ შვეიცარია გაგახსენოთ, რადგან იგი შვეიცარულია ან იქნებ გაიფიქროთ: "რა "მტერი ვარ, რას ვუდგავარ და რას ვკარგავ დროს". ბევრ რამეს გაიფიქრებთ, მაგრამ სამი წამის განმავლობაშიც არ გეხსომებათ, რომ საათის წამზომს უყურებთ.

თუკი შეგიძლიათ ერთი წუთის განშავლობაში გახსოვდეთ თავი, მე პირობას გაძლევთ, რომ ბუდად გაქცევთ: ეს ერთი წუთი საკმარისი იქნება, საკმარისია ეს

badman Pada.

ახლა გაიფიქრებთ: "რა ადვილია, არ მეგონა ასე". ნუ გგონიათ ასე. თქვენ არ იცით, რა ღრმა რამ არის დავიწყება. თქვენ ვერ შეძლებთ ამაზე ფიქრს ერთი წუთის განმავლობაში ისე, რომ სხვა აზრი არ მოგივიდეთ და თავი არ დაგავიწყოთ.

ეს არის ნამდვილი სიბნელე. როცა გახსოვთ, თქვენ ხდებით სინათლე. როცა ივიწყებთ, მოგიცავთ უკუნი

სიბხელე.
და როცა ბნელში ხართ, ათასი ჭურის
ქურდები და მძარცველები გესხმიან თავს,
ათასი ჭურის უბედურება ახლავს თან
სიბნელეს. გახსოვდეს შენი თავი! ეს არის
გასაღები, ეცადეთ გაიხსენოთ იგი, რადგან,
რაც მეტს იხსენებთ, მით მეტად
კონცენტრირებულნი ხდებით. თქვენი
მოხეტიალე გონება უბრუნდება თავის თავს.

სხვა შემთხვევაში სადღაც განიზიდებით: გონება მუდმივად აღძრავს ახალ-ახალ სურვილებს და თქვენც მისდევთ თქვენს გონებას ერთდროულად ბევრი მიმართულებით. აი, რატომ ხართ ასე გახლეჩილ-დანაწევრებულნი, ამიტომ არ ხართ ერთიანნი. თქვენი შინაგანი ალი ისე ცახცახებს, როგორც ფოთოლი ქარში. როდესაც შინაგანი ალი შეწყვეტს მერყეობას, თქვენში მოხდება ტრ-ანსფორმაცია და გაჩნდება ახალი არსება და ეს უკვე იქნება ნათელი გონების არსება.

ახლა, მოცემულ მომენტში ბნელის ბუნებას მიეკუთვნებით, თქვენ ახლა იმის არყოფნა ხართ, რისი ყოფნაც შესაძლებელია სინამდვილეში თქვენ ჯერაც არ დაბადებულხართ, თქვენ გაიარეთ მრავალი დაბადება და სიკვდილი, მაგრამ სინამდვილეში კერაც არ შობილხართ. თქვენი ჭეშმარიტი დაბადება გერაც არ მომხდარა და იგი მოხდება თქვენი მინაგანი ტრანსფორმაციის გზით — დავიწყების მდგომარეობიდან მუდმივი ხსოვნისაკენ. მე არ გაძლევთ არავითარ წესებს, არ გეუბნებით გააკეთეთ ეს და არ/გააქეთოთ ის. ჩემი დისციპლინა ძალიან ადჟილია, იგი მდგომარეობს შემდეგში: აკეთეთ რაც გინდათ, მაგრამ ამავე დობს გაისოვდეთ თქვენი თავი, გახსოვდეთ, რომ ამას თქვენ აკეთებთ. სეირნობისას გახსოვდეთ, რომ სეირნობთ. ნუ ჩამოეკიდებით თვითონ სიტყვას. როცა ფოკუსირდებით სიტყვაზე, კარგავთ მის მნიშვნელობას, სიარულისას ნუ მოჰყვებით გამეორებას " მე ვსეირნობ", "მე ვსეირნობ". ეს თქვენი "მე ვსეირნობ" იქცევა დავიწყებად და თქვენ დაგავიწყდებათ.

მხოლოდ გახსოვდეთ! არ არის აუცილებელი ამის სიტყვაში ჩადება. მე ჩავდევი ეს სიტყვაში, რადგან მე ვლაპარაკობ თქვენთან, სეირნობისას კი უბრალოდ, გახსოვდეთ ეს და საჭიროა

ყოველი ნაბიჯის გაცნობიერება.

— როდესაც ჭამთ — ჭამეთ. მე არ გეუბნებით, რა უნდა ჭამოთ და რა არა, ჭამეთ რაც გინდათ, მხოლოდ ჭამისას გახსოვდეთ, რომ ჭამთ და მალე დაინახავთ, რომ ბევრი რამის გაკეთება უკვე

ძველებურად არ შეგიძლიათ.

თავი თუ გახსოვთ, შეუძლებელია ხორცის ჭამა, თავი თუ გახსოვთ, შეუძლებელია მიეცეთ გაშმაგებას, თუ გახსოვთ, შეუძლებელია ვინმეს ზიანის მიყენება რადგან, როდესაც გახსოვთ, უცბად დაინახავთ, რომ ასეთივე შუქი ანათებს ყოველ სხეულში, ყოველ ნაწილაკში, ყველგან.

რაც უფრო კარგად იცნობთ თქვენს საკუთარ ბუნებას, მით უფრო ღრმად შედიბართ სხვაშიც. როგორ შეიძლება მოკლათ იმის გამო, რომ ქამოთ? თქვენ ვერაფერს ვერ მოკლავთ, ეს შეუძლებელი გახდება. მაგრამ ნუ ივარჯიშებთ ამაში, რადგან ვარჯიში ხელოვნურია. თუ "არ იქურდოს" ვარჯიშობთ, ეს ყალბი მცდელობა გამოვა. თქვენ ქურდადვე დარჩებით, ამისათვის მონახავთ სხვა გაფაქიზებულ ფორმებს.

თუ ძალდაუტანლობას ვარგიშობთ, სულერთია, თქვენი ძალდაუტანლობის უკან მაინც იარსებებს დამალული მცდელობა.

შეუძლებელია ვარჯიში რელიგიაში. შესაძლებელია ივარჯიშოთ მორალში და ამიტომ შობს იგი ფარისევლობას, პირფერობას — ფარისევლებსა და პირფერებს. რელიგია შობს ჭეშმარიტ არსებებს და შეუძლებელია ვარჯიში ჭეშმარიტებაში, როგორ შეიძლება ივარჯიშოთ არსებობაში?

თქვენ უბრალოდ ხდებით მეტად ცნობიერნი და ყველაფერი იცვლება თქვენს ირგვლივ. თქვენ უფრო და უფრო უახლოვდებით თქვენს ნამდვილ ბუნებას სინათლეს და შესაბამისად იფანტება სიბნელეც.

საუკუნეთა სიბნელეს არ შეუძლია დაბინდოს მოკაშკაშე მზე... მილიონი ცხოვრებების განმავლობაში, საუკუნეების განმავლობაში სიბნელეში იბორიალეთ, მაგრამ ნუ დაგაღონებთ ეს და ნუწაგერთმევათ იმედი, რადგან თუნდაც მილიონი სიცოცხლეები გაგატარებინოთ სიბნელეში, ერთ წამში, ერთ მომენტში შეგიძლიათ მიაღწიოთ სინათლეს.

წარმოიდგინეთ, რომ შეხვედით ასი წლის წინათ მიტოვებულ, ჩაკეტილ, ჩაბნელებულ სახლში და აანთვთ სინათლე, ნუთუ სიბნელე იტყვის: "მე ასი წლის ვარ, სინათლე კი ჯერაც ნორჩია". ნუთუ სიბნელე იტყვის: "მე არ ვაპირებ გაქრობას. ასი წელი უნდა გენთოთ სინათლე, სხვანაირად მე არ ვაპირებ გაქრობას".

ახალშობილ ნათელს შეუძლია გაფანტოს ძველისძველი სიბნელე. რატომ? ასი წლის განმავლობაში ხომ უნდა დამკვიდრებულიყო სიბნელე? მაგრამ სიბნელეს არ შეუძლია დამკვიდრება, რადგან იგი არ არსებობს, იგი მხოლოდ შუქის მოლოდინია, მოვა შუქი და სიბნელე გაქრება. მას არ შეუძლია შეეწინაალმდეგოს, რადგან არ გააჩნია პოზიტიური არსებობა.

მოდიან და მეკითხებიან: "თქვენ ამბობთ, რომ შესაძლებელია დაუყოვნებელი, მოულოდნელი გასხივოსნება (ნათელღება) და რა ვუყოთ მაშინ ჩვენს წარსულ ცხოვრებებს, ჩვენს წარსულ კარმებს? რა ვუყოთ მათ? — არაფერი — მათ სიბნელის ბუნება გააჩნიათ. იქნებ თქვენ მოკალით, იქნებ ქურდი იყავით, მძარცველი. იქნებ ჰიტლერი იყავით ან ჩინგიზ-ყაენი ან ვიღაც უარესი, ამას არ აქვს მნიშვნელობა. როგორც კი გაიხსენებთ თქვენს თავს, გაჩნდება სინათლე და დაუყოვნებლივ წარსული გაქრება, იგი წუთსაც არ დააყოვნებს. თქვენ მოკალით, რადგან არაცნობიერი იყავით, რადგან აცნობიერებდით საკუთარ საქციელებს. ამბობენ, რომ ჯვარცმისას იესოს უთქვამს: "მაშაო ჩვენო, შეუნდე ამ ადამიანებს, რამეთუ არ უწყიან რასაც ჩადიან". იგი ამით გვეუბნება შემდეგს: "ეს ადამიანები არ ეკუთვნიან ნათელს, მათ თავი დაივიწყეს და
სრული დავიწყების მდგომარეობაში
მოქმედებენ. ისინი სიბნელეში
ფუთფუთებენ... შეუნდე მათ, ისინი არ
აგებენ პასუბს იმაზე, რასაც ჩალაან". როგორ
შეიძლება ადამიანი, რომელბატ თავი არ
აბსოვს, პასუბს აგებდეს რამებე?

როდესაც მთვრალი ქლაცეს—განმეს, მას სასამართლოც ვის ამსრასსოქმს, თუ დამტკიცებული იქნა, რომ იგი არაცნობიერ მდგომარეობაში იყო, მას ამართლებენ. რატომ? იმიტომ, რომ შეუძლებელია ასეთ ადამიანს ბრალი დასდო, პასუხი მოსთხოეო. თქვენ შეგიძლიათ იგი ლოთობის გამო გაკიცხოთ, მაგრამ როგორ გაკიცხავთ მას მკელელობის გამო? გიჟმა თუ მოკლა, მას ამართლებენ იმიტომ, რომ მას თავი არ ახსოვს.

იყოთ ბუნებრივნი, ნიშნავს გახსოვდეთ. მე გთხოვთ, ნუ ჩამოეკიდებით თქვენს წარსულს, ნუ შეგაწუხებთ ის, რაც წარსულში ჩაიდინეთ. თქვენ ის ჩაიდინეთ იმიტომ, რომ არ აცნობიერებდით. აანთეთ თქვენი შინაგანი ალი, ეძებეთ იგი, მონახეთ იგი, იგი იქ არის, სიღრმეში და უეცრად მთელი წარსული გაქრება, თითქოს არც კი ყოფილა, თითქოს სიზმარში იხილეთ.

სინამდვილეში იგი მართლა სიზმარში იხილეთ, რადგან თქვენ გეძინათ, არ აცნობიერებდით. ყველა კარმები ძილში წარმოიშვა. ისინი წარმოიშვნენ იქიდანვე, რისგანაც სიზმრები წარმოიშვებიან.

არ არის აუცილებელი ელოდოთ, როდის ამოწურავენ თქვენი კარმები თავის თავს მაშინ თქვენ მოგიხდებათ ელოდოთ მთელი უსასრულობის განმავლობაში.

მაშინაც კი შეუძლებელი იქნება წრიდან გამოსელა, რადგან შეუძლებელია უსასრულო ლოდინი: თქვენ გააგრძელებთ სხვადასხვა საქციელის ჩადენას და ამიტომ მოჯადოებული წრე არ გაილევა.

თქვენ წახვალთ კიდევ და კიდევ. ახალი საქციელები მოიყოლებენ სხვა ახალ საქციელებს, ისინი კიდევ სხვას და სად ექნება ამას დასასრული? არა, ეს არ არის აუცილებელი. მხოლოდ გააცნობიერეთ და უცბად ყველა კარმა დაცვივა. გაცნობიერების ერთ დაძაბულ მომენტში გაქრება მთელი წარსული, იგი ფერფლად იქცევა.

ეს არის ერთ-ერთი უდიდესი ჭეშმარიტება, რომელიც შეიცნო აღმოსავლეთმა. ქრისტიანობას არ შეუძლია ამის გაგება: იგი კვლავ განკითხვის დღეზე ფიქრობს, იმ დღეზე, როცა ყველას თავისი წილი მიეზღვება — ყველას თავისი საქმეების მიხედვით, მაგრამ მაშინ ქრისტე ალბათ შეცდა, როცა თქვა — "ო, ღმერთო, მიუტევე ამათ, რამეთუ არ იციან რასაც სჩადიან". იუდეველებს არ შეუძლიათ ამის გაგება, არც მუსულმანებს ინდოელები წარმოადგენენ ერთ-ერთ ყველაზე გამბედავ ნაციას. მათ შეაღწიეს პრობლემის გულისგულში — პრობლემას წარმოადგენს ა რ ა მოქმედება, არამედ ყოფიერება. როდესაც თქვენ გაიგეთ თქვენი შინაგანი ყოფიერება დასინათლე, თქვენ უკვე არააშქვეყნიური ხართ. ის, რაც წარსულში მოხდა, ფაქტიურად სიზმარში მოხდა. აი რატომ ამბობენ ინდოელები, რომ მთელი ცხოვრება სიზმარია, მხოლოდ თქვენ არა ხართ სიზმარი, მხოლოდ სიზმრის მაყურებელი არ არის სიზმარი, ყველაფერი დანარჩენი სიზმარს წარმოადგენს, მხოლოდ სიზმარია.

მიაქციეთ ყურადღება ამ ჭეშმარიტების სილამაზეს: მხოლოდ სიზმრის მაყურებელი არაა სიზმარი, რადგან სიზმრის მაყურებელი შეუძლებელია სიზმარი იყოს. სხვა შემთხვევაში სიზმარი არ იარსებებდა.

აუცილებელია ვიღაცის, მაგალითად, იმის რეალური არსებობა, ვინც უყურებს აშ სიზმრებს. დღისით თქვენ გღეიძავთ და ჩადიხართ მრავალ საქციელს. მიდიხართ მაღაზიაში, ბაზარში, მუშაობთ ფერმაში, ქარხანაში, აკეთებთ მილიონ რამეს. ღამე, როდესაც იძინებთ, აბსოლუტურად ყველაფერს ივიწყებთ და ჩნდება ახალი სამყარო, სიზმრების სამყარო. ახლა მეცნიერები ამტკიცებენ, რომ ძილს იმდენივე დრო უნდა დაეთმოს, რამდენიც ღვიძილს. რამდენი საათიც ღვიძილს, ამდენივე ძილს. თუ 60 წლის მანძილზე 20 წელი შრომას დაეთმო, ამდენივე წელი უნდა მოვიდეს ძილზე. დრო ზუსტად თანაბრად უნდა განაწილდეს. არანაკლები რეალობა გააჩნია სიზმარს. იგიც ამავც გვარის მოვლენაა. ლამით თქვენ ხედავთ სიზმრებს და ივიწყებთ თქვენივე ღვიძილის სამყაროს. ძალიან დრმა ძილში თქვენ ივიწყებთ ღვიძილის სამყაროს და ასევე ივიწყებთ სიზმრების სამყაროსაც. დილით არსებობას იწყებს ღვიძილის სამყარო, ახლა თქვენ ივიწყებთ თქვენს ძილს და თქვენს სიზმრებს. მაგრამ ყოველთვის რჩება ერთი — თ ქ ვ ე ნ. ვის ახსოვს სიზმრები? ვინ ამბობს დილას: "მე ვნახე სიზმარი". ვინ ამბობს დილას: "წუხელ მთელი ლაშე კარგად მეძინა, სიზმრების გარე"შე!" ვინ ამბობს ყოველივე ამას?

უნდა არსებობდეს მოწმე, რომელიც მუდამ განზე დგას და უთვალთვალებს. გადადის ლვიძილი, მერე გადიდიან სიზმრები,

მერც ღრმა ძილი მოდის, ვიღაცა 30 ყოველთვის დგას გვერდზე 60 უთვალთვალებს.

მხოლოდ იგი (მოწმე) არის რეალური, რადგან მხოლოდ იგი არსებობს ყველა მდგომარეობაში. სხვა მდგომარეობები ქრებიან, იგი კი ყველი მდგომარერებაში უნდა არსებობდეს. მხოლოდიგი არის უცვლელი თქვენში. ეცადეთ მიუიხლოედეთ ამ მოწმეს. adol dogoghom, hard selfid 5 statem ad ქვეყანაზე, გახდით პ მაცურებესა ა მოწმე. ყველადერი დანარჩენი მხოლოდ სიზმრებია: მხოლოდ სიზმრების მაყურებელი არის სინამდვილე, მხოლოდ იგი შეიძლება იყოს რეალობა, სხვანაირად საიდან შეუძლია სიზმრებს არსებობა? იგი, მოწმე. წარმოიდგენს საფუძველს, ილუზიებს მხოლოდ მაშინ შეუძლიათ გაჩნდნენ, თუკი ის მოწმე არსებობს, და როცა შეძლებთ და გაიხსენებთ მას, თქვენ გაიცინებთ — რა იყო ცხოვრება ხსოვნის გარეშე. თქვენ როგორც მთერალი გადადიოდით მდგომარეობიდან მდგომარეობაში, დინების მიმართულებით, ეშმაკმა იცის საით.

Boghod: საუკუნეთა სიბნელე ვერ დაბინდავს მოკაშკიშე მზეს:

სანსარის გრძელი კალპები... უაშრავი, უამრავი საუკუნეები, ამ ქვეყნის კალპათა ეონები გერასდროს ვერ დაფარავენ გონების მოელგარე ნათელს. ის შულაშ არის — ის არის თქვენივე არსება.

თუმცა სიტყვებით ცდილობენ, რომ სიცარიელე

godintoomb. სიტყვებით სიცარიულეს ვერ გამოხატავენ. თუმცა კი ვამბობთ, რომ გონება არის ნათელი შუქი, იგი ყოველგვარ სიტყვებსა და

სიმბოლოებს

მიღმაა.

სასურველი იქნება გაიგოთ შემდეგი: არსებობს სინამდვილესთან სამნაირი მიდგომა: ერთი მათგანი არის ემპირიული მიდგომა, მეცნიერული გზა — ექსპერიმენტი, ექსპერიმენტი საგნობრივ სამყაროზე. ნუ მიიღებთ და ნუ ირწმუნებთ ნურაფერს, სანამ არ დაამტკიცებს ექსპერიმენტი. არსებობს მეორე მიდგომა — ლოგიკური. ლოგიკური მიდგომა ცდას არ ატარებს. იგი მხოლოდ აზროვნებს, მსჯელობს. ეძებს მომხრეს და წინააღმდეგს. გამოაქვს გონებრივი, რაციონალური დასკვნები. და ბოლოს, არსებობს მესამე მიდგომა — მეტაფორული, პოეზიის და რელიგიის მიდგომ. . . . არსებობს სამი გზა, რომლითაც ადამიანი სინჯავს სინამდვილეს.

მეცნიერებას არ შეუძლია გადაცდეს ობიგქტის საზღვრებს, რამდენადაც თვითოხ მიდგომა ქმნის ზღუდეს, მეცნიერებას არ შეუძლია გადაცდეს გარეგანის ფარვლებს, რადგანაც ცდა, ექსპერიმენტი, შესაძლებელია მხოლოდ გარეგანზე.

ფილოსოფიას და ლოგიკას არ შეჟძლიათ გადაცდნენ სუბიექტურს, რადგან ეს არის მცდელობა, რომელიც თქვენსავე გონებაში გამომუშავდება. შეუძლებელია გონებით გაანგრიოთ გონების საზღვრები, შეუილებელია მის მიღმა გადახვლა.

შეცხიერება საგნობრივია, ფილოსოფია და ლოგიკა სუბიექტური. რელიგია მაღლდება ყველაფერ ამაზე და მიდის უფრო შორს. ასევე პოეზია მიდის შორს: ეს არის ოქროს ხიდი, რომელიც აერთებს სუბიექტს და ობიექტს.

მაგრამ ასეთ შემთხვევაში ყველაფერი იქცევა ქაოსად. რა თქმა უნდა, სამყაროული შემოქმედების ქაოსად, სინამდვილეში იქ, bagas at atob Jamba, at Boodengos agorb არც შემოქმედება. ყველაფერი ხდება შეუცნობელი და წაშლილია განსხვავება.

მე ვიტყოდი ამას ასეთნაირად: შეცნიერები არის მიდგომა დღისით, მზისით, შუადღის შუქზე, როდესაც საზღვრები და ადვილია ყველაფრის განსხვავება. ლოგიკი არის მადგომა ღამით, ფათური გონების სიბნელეში. პოეზია და რელიგია ეს არის მიდგომა ბინდბუნდში, სწორედ შუალედში.

დოე ჩაქრა \_\_\_ შუადღის კაშკაში მინავლდა, საგანთა ხაზები გამქისდნენ და განურჩეველნი გახდნენ;

ლამე გერაც არ დამდგარა, **ვერიც ირ ჩიმოსწოლიი სიბნელე** 

ყველაფერს.

აწეფებ მოემანიაზე ცნაუ ად ცუდ მსებუქ ბინდ-ბუნდში, არც თეთრი, არც შავი კონტურები ხვდებიან და ედნობიან

ერთმანეთს.

ყველაფერი გაურჩეველია და სხვანაირი. ეს არის შეტაფორული მიდგომა. ამიტომ ლაპარაკობს პოვზია მეტაფორებით რელიგია კი არის უმაღლესი პოეზია \_\_ რელიგიის ენაც მეტაცორულია. გაბსოვდეთ, რომ ეს მეტაფორები არ უნდა იქნას გაგებული პირდაპირ, ასე თქვენ ვერაფერს ვერ გაიგებთ. როდესაც ვამბობ " შინაგანი ნათელი", ნუ გაიგებთ ამას პირდაპირ. როდესაც ვამბობ "შინაგანი — ეს არის ნათელი", ეს მეტაფორაა. მე რაღაცის მიგანიშნებთ. კი არ ცსაზღვრავ ვახარისხებ, იგულისხმება რალაცა, რაც სიხათლის ბუნებისაა და არა აუცილებლიდ სინათლე, ეს არის მეტაფორა.

ad angel and showing of some and אנ נפן שלו וב מליונים מחול מחול מחוש בחושות החושות התושות החושות התושות התושות התושות התושות התושות התושות התושות התושות התושות agadena bigabannan gadenbagent. biga bodyomado mad gydrayd hayoga do antobo garagamado, Ambregidan Hatellahtan oh არსებობენ, აქ დაბრუნებულს მათი სათქვენოდ განსაზღვრება მეტაფორებით მომიხდებოდა. მე ვიტყოდი: "როგორც garagion", Bograd aliaba lyggrass on abast ვარდები, თორემ მაშინ არ იქნებოდა საქირო "როგორც". ვიტყოდი პირდაპირ "ვარდები". ისინი კი არ არიან ეარდები, მათ გააჩნიათ სხვა თვისებები. "როგორც" ნიშნავს, რომ მე ვცდილობ დავუახლოვო ჩემი გაგება თქვენს აქაურ, ამქვეყნიერ გაგებას. ამიტომ ვხმარობ მეტაფორას. თქვენ იცით ცარდები, მაგრაშ არ იცით ის სხვაქვეყნიური ყვავილები. მე ვიცი ის ყვავილები იმ სამყაროდან და ვცდილობ მოგიყვეთ მათზე, ამიტომ ვამბობ, რომ ისინი ჰგვანან ვარდებს. ნუ გაბრაზდებით ჩემზე, როდესაც მიაღწევთ იმ სხვა საშყაროს და ვერ ნახავთ იქ ვარდებს, ნუ დამიჭერთ და ნუ წამათრევთ usbalamomman, happad on shoughout oh ვლაპარაკობდი ამას პირდაპირი გაგებით. შე ვუთითებდი მხოლოდ ვარდის თვისებებს: ეს მხოლოდ ჟესტი იყო, მთვარისაკენ გაშვერილი თითი. ნუ გამოეკიდებით ამ თითს, იგი არაა არსებითი. დაივიწყეთ იგი და შეხედეთ მთვარეს. მეტაფორის არსი ამაში მდგომარეობს. ნუ გამოეკიდებით თვითონ andogmonds.

მრავალი ადამიანი გაიხლართა სიბნელეში მეტაფორების გამო. ისინი ჩამოეკიდნენ მეტაფორებს. მე ვლაპარაკობ შინაგან ნათელზე — მაშინვე, რამდენიმე დღის შერე, მოდიან ადამიანები და ამბობენ: "ჩვენ ვუყურებთ მინაგან სინათლეს". მათ ნახეს ეარდები იმ სამყაროში, სადაც თვითონ ირ არსებობენ. ამ მეტაფორული ენის გამო გევრი გახდა საკუთარი წარმოსახვის

მსხვერპლი.

პ. დ. უსპენსკიმ გამთიგონა სიტყვა: 080%06აციური, როცა ვინმე მივიდოდა მისთან და უყვებოდა შინაგან განცდებზე: იკუნდალინმა გაიღვიძა, მე ვნახე შინაგანი შუქი. ჩაკრები გაიხსნენ#, იგი მაშინვე აჩუშებდა მას და წარმოთქეამდა: "იმიგინაციური". როცა კითხულობდნენ თუ რა იყო იმიჯინაციური, იგი პასუხობდა: "წარმოსახვის ავადმყოფობა — თან დაურთავდა — თქვენ იქეცით ამ

ავადმყოფობის მსხვერპლად".

რელიგია მეტაფორებით ლაპარაკობს, სხვანაირად შეუძლებელია, რადგან იგი მიღმურზე ლაპარაკობს. იგი ცდილობს ამქვეყნიურში შესადარებლის მონახვას. რელიგია ხმარობს სიტყვებს, რომლებიც არ შეუსაბამებიან აქაურობას, მაგრამ ეს შეუსაბამო სიტყვები ერთადერთია, რაც გაგვაჩნია და ამიტომ აუცილებელი ხდება მათი გამოყენება.

პოეზია ადვილი გასაგებია, რელიგია ძნელი, იმიტომ რომ თქვენ უკვე იცით, რომ Imgbos Pahambabasa, ogo sh 1860b სიძნელეებს. აღვილი გასაგებია მეტნიერება, რადგან იგი არ არის წარმოსახვა, იგი ემპირიული ფაქტია. პოეზიას თქვენ გებულობთ შედარებით ადვილად, თქვენ იცით, რომ იგი მხოლოდ პოეზიაა წარმოსახვა. მშვენიერია. თქვენ ტკბებით ამით — იგი გამოგონებაა. მაგრამ რა ვუყოთ რელიგიას? იგი ხომ უდიდესი პოეზიაა და თანაც წარმოდგენა კი არა, რეალობა. დამერწმუნეთ, რომ იგი ისეთივე ეშპირიულია, როგორიც მეცნიერება, მაგრაშ მას არ შეუძლია ისარგებლოს მეცნიერული ტერმინებით, ისინი ძალზე ობშექტურნი არიან. მას არ შეუძლია ისარგებლოს ფილისოფიური ტერმინებით, ისინი ძალზე სუბიექტურნი არიან. მან უნდა ისარგებლოს, რალაცით, რაც არ წარმოადგენს არც ერთს და არც შეორეს. მან უნდა ისარგებლოს რალაცით, რაც ორთავეს აერთიანებს და იგი სარგებლობს პოეზიით.

რელიგია არის უდიადესი პოეზია, ჭეშმარიტი პოეზია და შეუძლებელია მოინახოს უფრო დიდი პოეტი, ვიდრე ბუდა, თუმცა მას არასდროს არ უცდია ერთი ლექსის დაწერაც კი. აი, მე თქვენს წინაშე პოეტი ვარ. არც ერთი ლექსი არ დამიწერია არასდროს, ერთი ხოკუც კი, მაგრამ მუდმივად ელაპარაკობ მეტაფორებით. მე ყველანაირად ვცდილობ ხიდი გადავდო მეცნიერებასა და ფილოსოფიას შორის არსებულ უფსკრულზე, ვცდილობ, მოგცეთ ერთიანობის, განუყოფელის შეგრძნება.

მეცნიერება ერთი ნახევარია, ფილოსოფია — მეორე რისი გაკეთება შეიძლება, რომ მთლიანობის შეგრძნება მოგეცეთ? თუ ფილოსოფიაში ჩაიძირეთ, მიხვალთ იქამდე, სადაც შანკარა მივიდა: "სამყარო ილუზიაა. იგი არ არსებობს — არსებობს მხოლოდ ცნობიერება". ეს ძალზედ ცალმხრივი მისვლაა. თუ მეცნიერებს შეუერთდებით, იქამდე მიხვალთ, სადამდეც მარქსი მივიდა. იგი ამბობს: "არ არსებობს ცნობიერება — არსებობს მხოლოდ

სამყარო". მე კი ვიცი, რომ ისინი ორივენი მართლები არიან, და თანიც არც ერთი არ არის მართალი, მართლები არიან რადგან ამბობენ სიმართლის ნახევარს და არ არიან მართლები, რადგან სიმართლის მეორე ნახევარს უარყოფენ. მაგრამ საჭიროა ითქვას მთლიანი და როგორ უნდა ითქვას იგი? პოეზიაა ერთადერთა გამოსავალი.

თუმცი სიტყვებს ხმარუბვნ საცვირემვებს დაიმახსოვრეთ: ეკეეენების

სიცარიელეს სიტყვებით ვერ

გამოხატავენ
აი რატომ ამბობდა ყველა ბრძენი: "ის,
რასაც ჩვენ ვამბობთ, არ შეიძლება ითქვას,
შეუძლებელია იგი გამოიხატოს", ისინი
მუდამ ხაზს უსვამენ ამას, რადგან არსებობს
იმის საშიშროება, რომ მათ ნათქვამს
პირდაპირ გაიგებენ, სიცარიელე
სიცარიელეა იმ აზრით, რომ ჩვენგან
არაფერი მასში არ დარჩება. მაგრამ ამასთან
ერთად სიცარიელე არ არის სიცარიელე
იმიტომ, რომ მოლიანობა შეავსებს მას და
იგი განდება სრულქმნილი მოვლენა.

როგორ მოვიქცეთ? როდესაც გესმით "სიცარიელე", გონება თვლის, რომ ეს არაფერია და არაფრის გამო რატომ უნდა შევწუხდეთ? როდესაც გესმით, რომ სიცარიელე კი არა, ეს არის უსრულქმნილესი არსებობა, მაშინ გონებას ყოყოჩობა იპყრობს. მას უნდა გახდეს სრულქმნილი არსება და მაშინ კი ჩნდება ეგო.

ტოდესაც თქვენ ატ ხატთ, მთელი

ყოფიერება

შემოდის თქვენში. როდესაც წვეთი დნება ოკეანეში, იგი

იქცევა ოკეანედ. თუმცა ჩვენ ვამბობთ: "გონი არის

ნათელის, ტილოპა აშბობს: "...იგი სიმბოლოვბს მიღმაა და

სიტყვებს მილმა".

ნუ მოტყუვდებით მეტაფორებით. ნუ წარმოიდგენთ შინაგან შუქს. ეს ძალიან აღვილი საქმეა — 080%065000%0. თქვენ შეგიძლიათ დახუჭოთ თვალები და წარმოიდგინოთ იგი: თქვენ ისეთი ფანტაზიორები ხართ, თქვენ შეგიძლიათ ყველაფერი წარმოიდგინოთ და რატომაც არა შინაგანი სინათლეშ

გონებას შეუძლია ყველაფრის შექმნა, რასაც კი მოისურვებს. საჭიროა მხოლოდ ცოტა გაისარჯოთ. თქვენ შეგიძლიათ გონებაში მშვენიერი ქალი წარმოიდგინოთ. და რატომ შუქს ვერ წარმოიდგენთ? თქვენ შეგიძლიათ გონებაში ისეთი მშვენიერი ქალები წარმოიდგინოთ, რომ სინამდვილეში ვერც ერთი ქალი ვერ მიაღწევს ასეთ იდეალს. თქვენ შეგიძლიათ შეიქმნათ განცდების მთელი სამყართ. ყველა გრძნობას თქვენში გააჩნია წარმოსახვის საკუთარი ცენტრი.

3036mbob what oby bogds, had ქარმოსახვა მაქსიმალურად მუშაობს, გონება კი მთლიანად ითიშება. ამ დროს გონება იძინებს. ჰიპნოზი ნიშნავს სწორედ ამას, რომ გონებამ, ამ "სკეპტიკოსმა", დაიძინა. მაშინ იშვება წარმოსახვა, იგი უკვვ მუხრუჭების გარეშეა და შეუძლია უსასრულოდ იმოძრაოს. ჰიპნოზის მდგომარეობაში თქვენ შეგიძლიათ წარმოიდგინოთ ყველაფერი, რაც კი გსურთ: თუ ჰიპნოზში მყოფ ადამიანს მისცემთ ხახვს და ეტყვით, რომ ეს საუცხოო, გემრიელი ვაშლია — იგი "მექამს მას და იტყვის: "მართლაც კარგი ვაშლია, არასდროს მიჭამია ასეთი გემრიელი ვაშლი". თუ გინდათ, ვაშლი მიეცით და უთხარით, რომ იგი ხახვია. მას ცრემლები წასკდება თვალებიდან და გეტყვით, რომ ძალიან მწარე ხახვი იყო.

რა ხდება? — გონება სკეპტიკოსმა დაიძინა, მხოლოდ წარმოსახვა მუშაობს და მას არაფერი აკონტროლებს. იგივე ხდება რელიგიაშიც. რელიგიას ნდობა სჭირდება. ნდობა ნიშნავს, რომ ეჭვმა დაიძინა, როგორც გონებამ ჰიპნოზის დროს. ამიტომ, როცა ადამიანები ამბობენ: "ამ რაჯნეშმა დაგაჰიპნოზათ". ისინი თავისებურად მართლები არიან. თუ მენდეთ, მაშინ თქვენ იმყოფებით ჰიპნოზის მსგავს მდგომარეობაში. სრულიად ფხიზელ მდგომარეობაში თქვენ გადააგდეთ გონება, ახლა თქვენი წარმოსახვა მაქსიმალურად მუშაობს 00/13/16 60 იმყოფებით საშიშ მდგომარეობაში.

თუ ნებას დართავთ, წარმოსახეას შეუძლია წარმოიდგინოს ყველაფერი, რაც კი გსურთ — კუნდალინი იღვიძებს, ჩაკრები იხსნებიან, რასაც გინდათ წარმოიდგენთ და ეს მშვენიერი იქნება, მაგრამ იგი არ იქნება ნამდვილი.

როდესაც ადამიანს ენდობით, საჭიროა ამ ნდობის მდგომარეობაში არ გამოგრჩეთ მხედველობიდან წარმოსახვა. მიენდეთ, მაგრამ ნუ გახდებით წარმოსახვის მსხვერპლი. ყველაფერი, რაც აქ ითქვა — მეტაფორაა და ყოველთვის გახსოვდეთ, რომ უკლებლივ ყველა განცდა წარმოსახვას წარმოადგენს, მხოლოდ მათი განმცდელი არის ქეშმარიტი.

ამიტომ, რაც არ უნდა განიცადოთ, ნუ მისცემთ მას დიდ მნიშვნელობას, ნუ მოყვებით კვეხნას მხოლოდ გახსოვდეთ, რომ ყველაფერი, რაც თქვენ განიცადეთ, ილუზორულია და მხოლოდ ის, ეანც განიცდის, არის რეალური. მთელი ყურადღება დაუთმეთ მოწმეს დაეფუძნეთ მოწმეზე და არა განცდებზე. ყველა განცდები, რა მშვენიებიც არ ტნდა იყონ ისინი, სიზმრებს პგეანან საპიროა განცდებზე შორს წასვლა.

მაშ ასე, რელთგნა მოქტურია, იგი სარგებლობს მეტაფორებით და მოწაფე, ვისაც ღრმად სწამს, ადვილად შეიძლება გახდეს წარმოსახვის მსხვერპლი. საქიროა

ძალიან, ძალიან დიდი სიფხიზლე.

მიენდეთ, ისმინეთ მეტაფორები, მაგრამ გახსოვდეთ, რომ ისინი მხოლოდ მეტაფორებია მიენდეთ და მალე ბევრი რამე შეგემთხვევათ,. მაგრამ გახსოვდეთ — ყველაფერი არის წარმოდგენა და მისი ნაყოფი. თქვენ კი უნდა მიაღწიოთ ისეთ მდგომარეობას, როდესაც გათავდა განცდები, მხოლოდ მათი განმცდელი ზის მყუდროდ თავის საყუდელში, გაქრნენ განცდები და ობიექტები, არც სინათლე, არც მოყვავილე ყვავილები, არაფერი...

ლინ-ძი ცხოვრობდა მთის წვერზე მდგარ პატარა მონასტერში. ერთხელ ხის ქვეშ მჯდომს ვილაცამ ჰკითხა: " რა ხდება როდესაც მიაღწვვმ" ლინ-ძიმ უპასუხა: "მე აქ მარტო ეზივარ და ვხედავ როგორ მიცურავს ლრუბელი, როგორ იცვლებიან წელიწადის დროები, როგორ იცვლება ყველაფერი". ბოლოს რჩება მხოლოდ ყველაფრის მოთვალთვალე, მოწმე, მხოლოდ ცნობიერება. ქრებიან განცდები და რჩება მხოლოდ მათი ადგილები. ყველაფერი სხვა ქრება.

გახსოვდეთ ეს. რადგან თქვენ მენდობით. მე კი მეტაფორებით ვლაპარაკობ და ამ დროს შესაძლებელია წარმოდგენები, 080%065303: უფრთხილდით ამ ავადმყოფობას.

თუმცა ვამბობ რომ გონი არის ნათელი, იგი სიტყვებს მიღმაა და სიმბოლოებს

მილმა.

თუმცა გონება არსებითად სიცარიელეა, იგი მოიცავს და თაეის თავში იტევს

ყველაფერს.
ამის მტკიცება ერთი შეხედვით
წინააღმდეგობრივია: თქვენ ამბობთ, რომ
გონი სიცარიელეა და იქვე ამტკიცებთ, რომ
იგი შეიცავს ყველაფერს. რატომ არის ასეთი
წინააღმდეგობა? უბრალოდ ასეთი ბუნება
გააჩნია რელიგიურ გამოცდილებას.
მიმართავენ მეტაფორებს, მაგრამ
აუცილებელია სიფრთხილე შეტაფორების
მიმართ.

ბუნებით იგი სიცარიელეა, მაგრამ შეიცაეს ყველაფერს. როცა გახდებით სრულიად ცარიელი, მხოლოდ მაშინ განხორციელდებით. როცა თქვენ უკვე არა ხართ, მხოლოდ მაშინ იქნებით რეალურად.

იესომ თქვა: თუ დაკარგავ შენს თავს, ჰპოვებ.

თუ ელოლიავები, დაკარგავ. თუ მოკვდები, მაშინ აღსდგები. თუ უარყოფ შენს თავს მოიპოვებ მარადიულობას, თავად

გახდები მარადისობა. ყველაფერი ეს მეტაფორებია. მაგრამ თუ გწამთ, თუ გიყვართ, თუ ნებას აძლევთ თქვენს გულს გაიხსნას ჩემს მიმართ, მაშინ თქვენ გაიგებთ ამას. ეს გაგება აღემატება ყოველგეარ გაგებას. თქვენ გონებით კი არ გაიგეთ, თქვენ გაიგეთ გულით. ენერგია გულიდან გადავიდა გულ'ში.

აი, მე აქ ვარ და ვლაპარაკობ თქვენთან, მაგრამ ეს მეორეხარისხოვანია. მთავარი ის არის, რომ თქვენ უნდა გაიხსნათ და როდესაც ეს მოხდება, მაშინ მე გადმოვიღვრები თქვენში. თუ ჩემი საუბრების გამო უფრო და უფრო გაიხსნებით, ჩემი მიზანი მიტრექულია! მე იმას კი არ ვცდილობ, რომ რალაც გითხრათ, მე ვცდილობ რომ თქვენ უფრო და უფრო გაიხსნათ და ეს საკმარისი იქნება. მაშინ მე შევძლებ გადმოვიღვარო თქვენში... და სანამ არ მიგემეთ, მანამდე ვერ შესძლებთ იმის გაგებას, რასაც ვლაპარაკობ.

0363% E03 3090363S

# 5面图363四面。 CECHONOSSIS

#### 1606@036099

**კ** რისტიანობა თამამად აღუდგა წინ ა პრავალ ფილოსოფიურ და რელიგიურ სისტემას, მაგრამ, მიუხედავად ამისა, მათგან უშეტესს იმედად მოევლინა, რადგან ქრისტიანული სულიერების უმთავრესი ძალა სწორედ მისი ყოვლისმომცველობა და სრულყოფილებაა და არა უარყოფა, ან godonino (bgo.

თუკი ბუდიზმი ბოროტებისაგან გამოთავისუფლებისაკენ მგზნებარე სულისკვეთებით, თავისუფლებისაკენ დაუცხრომელი ლტოლვითაა გამსჭვალული, ხოლო თავად ბუდა ღაღადებს, რომ მისი მოძლერება — კარმა — გადარჩენის, ხსნის იდეით ისეა გაგერებული, როგორც ზღვის წყალი მარილით, იგივე ლტოლვა და არა მარტო ლტოლვა, არამედ აღქმაც გადარჩენისა ქრისტიანობისათვის დია ნი მანდობლივია.

თუკი ისლამი აბსოლუტურ ერთგულებას ესწრათვის ლმერთისადმი — კოსმოსისა და კაცთა ბედის სუვერენული განშგებლისადმი — იგივეს მოუწოდებს ქრისტიანობაც.

თუკი ჩინური ჭვრეტითი შემეცნებით ყველა ცხოვრებისეულ წვრილმანსა და ტრალიციების სხვადასხვა ნიუანსებშიც კი გარკვეული ორიენტაციის უნარს ზეცა ახიჭებს ალამიახს, იგივეს ამბობს ქრისტიანობაც.

თუკი ბრაჰმანიზმი, თანამედროვე ინდუიზმი, ღვთაების მრავალსახიერებაზე გვითითებს, იგივეს გვამცნობს

ქრისტიანობაც.

დაბოლოს, თუკი პანთეიზმი ამტკიცებს, რომ ღმერთი ყველაფერმია და რომ ყველა წვეთი, სამყაროს ყოველი ატოში მისი იდუმალი ძალითაა განმსჭვალული, ქრისტიანობა ამ აზრსაც იზიარებს, თუმცა ღვთაების უნარს და შესაძლებლობას მარტოოდენ ამგვარი პანთეისტური ყოვლისმომცველობით არ ზღუდავს.

მაგრამ ღრმად შევცდებით, თუკი ჩავთვლით, რომ ქრისტიანობამ, როგორც კამარჯვებულებს და მაინც მთავარია, რომ

ერთგვარმა ეკლექტიკამ მხოლოდ და მხოლოდ შეინივთა წინაშორბედ

სარწმუნოებათა ელემენტები.

ქრისტიანობაში გამოვლინდა კოლოსალური ძალაც რაღაც ახლისა. ეს ახალი მხოლოდ დოქტრინა არ იყო. იგი საუკუნეების მიერ მკვიდრად დაფუძნებული ცხოვრების წესის გარღვევაც გახლდათ თვისობრივად სრულიად ახლებური ცხოვრებით. კაცობრიობის უდიდესი შასწავლებლები — "უპანიშადების" ავტორი, ლაო-ცზი, კონფუცი, ბუდა, მოჰამედი, სოკრატე, პლატონი და სხვა, 🗕 ჭეშმარიტებას ალიქვამდნენ როგორც მაღალი მთის მწვერეალს, რომელიც დიდის გაქირვებით უნდა დაიპყრო და, მართლაც, ქეშმარიტებას იოლად ვერ დაიუფლებ. იგი სწორედ რომ მწვერვალია, რომელზეც სუნთქვაშექირვებული უნდა აბობღდე, წვეტიან ქარაფებს ჩაებღაუჭო, დრო და დრო უკან მოიხედო და მიხვდე, რომ მთავარი ციცაბო აღმართი ჯერ კიდევ წინაა. მე არასდროს დამავიწყდება უბრალო ჰიმალაელი მთიელის — თენსინგის შესანი"შნავი სიტყვები ჭეშმარიტებაზე (იგი ინგლისელ ჰილარისთან ერთად ჰიმალაიზე ადიოდა), მან თქვა: მთებს მოწიწებით უნდა მიუახლოვდეო; ასევე უნდა მიეახლო ღმერთსაც. მთების სილამაზე და სიდიადე Aომ შეიგრძნო, აუცილებელია განსაკუთრებული სულიერი განწყობა. ჭეშმარიტება დაფარულია მისგან, ვინც გიქურ, მოწიწებისა და კრძალულების გარეშე, მიიწევს წინ, ვისაც ყველა სირთულე, ყველა ღრე და ნაპრალი წინასწარ არა აქვს განჭვრეტილი. კაცობრიობის ისტორიაც მწვერვალისაკენ მიმავალი ბილიკია.

ბევრი შემეკამათება: ქვესკნელში ჩამავალი საფეხურები განა ნაკლებიაო და მართლაც, ერთის შეხედვით ისინი სქარბობენ; უფსკრულში გადაჩეხილი ადამიანებიც გაცილებით მეტობენ ადამიანს ძალუძს დრუბლებზე ამაღლებულ მწვერვალზე შემოდგას ფეხი — როგორც პუშკინი ამბობს, "ღმერთის მეზობლად" და თავად განჭვრიტოს გონებრივი და

სულიერი სიმაღლეების საუფლონი.

ადამიანს ორი სამშობლო აქვს, ორი მამული. ერთი — ჩვენი დედამიწაა, ის წერტილი, სადაც თავად იშვა და გაიზარდა, ხოლო მეორე სულის იდუმალი სამკვიდრებელია, რომელსაც თვალით ვერ ხედავს, ყურით ვერ ისმენს, მაგრამ თავისი ბუნებით მაინც მის ეკუთვნის, შიწის შვილები, შიწაზე მხოლოდ სტუმრად მოვსულვართ. ადამიანი რელიგიურ ძიებებში გაცილებით მეტად ახორციელებს თავის შაღალ ბუნებას, ვიდრე შაშინ, როდესაც ომობს, ხნავს, თესავს თუ ა'მენებს. ტერმიტებიც აშენებენ, მაიმუნებიც ომობენ (თავისებურად — რასაკვირველია, ნაკლები სისასტიკით). ჭიანჭველებიც სთესავენ (მათი augan babambay antigamble), daghad anagat ცოცხალ არსებათაგან, თვინიერ ადამიანისა, არ დაფიქრებულა ყოფიერების არსზე, არ ამაღლებულა ბუნებრიე ფიზიკურ მოთხოვნილებებზე. არც ერთ სულიერს, თვინიერ ადამიანისა არ ძალუძს თავი დასდოს იმისათვის, რასაც ხელით ვერ შეეხება. ყველა დროის და გურის ათასობით მარტვილნი უნიკალურ ფენომენს ქმნიან ჩვენი მზის სისტემის მთელს ისტორიაში.

მაგრამ გადავშლით სახარებას და სულ სხვა სამყაროში აღმოვჩნდებით. როგორ არა ჰგავს იგი იმ სამყაროს, რომელიც ასე ხატოვნად და ამაღელეებლად წარმოგეიდგენს ადამიანთა ძიებას, ზეცისკენ სწრაფვის. აქ ანაზდად საიდუმლოს გაცხადების პირისპირ აღმოჩნდები. ოცდახუთი წელი გაატარა მეფისწ-ელმა სიდჰ არდჰა გაუტამამ, მომავალმა ბუდამ, ასკეტურ რუდუნებაში, ჭეშმარიტებისათვის ტომ მიეკვლია. ასვვე იღწვოდნენ იოგები, ფილოსოფოსები, რწმენისათვის თავდადებული მოღვაწენი და აი მოვიდა იესო, სოფლის ჩვეულებრივი მკვიდრი, რიგითი ადამიანის ცხოვრებით რომ უცხოვრია. მასში იმთავითვე მიღწეულია ყველაფერი, იგი მწვერვალებისაკენ არ ილტვის, პირიქით — იგი უბრალო ადამიანებამდე ეშვება. ყველა უდიდესი სწავლული თუ ბრძენი აღიარებდა თავის უშეცრებას: შე მხოლოდ ის ვიცი, რომ არაფერი ვიცით, — ამბობდა სოკრატე. ყველა დროის უდიდესი წმინდანი გაცილებით მწვავედ განიცდიდნენ თავიანთ არასრულყოფილებას, ვიდრე ჩვენ. ჭეშმარიტად ცოდვილნი. უმცირესი ცხოვრებისეული ხინჯიც კი სასტიკად სტანჯავდა მათ, რალაი ნათელს იყვნენ შიახლოვებულნი. ქრისტესათვის უცხოა

შეგნება, რომ მან რაიმე სულიერ სლულყოფას მიაღწია. იგი მოდის ადამიანებთან და თან მოაქვს ის, რაც მასში

დასაბამიდან ჰგიეს.

მე მინდა თქვენი ყურადღება მივაპყრო იმ აზის, რომ იესო ქრისტე არ , ქადაგებდა ქრისტიანობას, როგორც კონცეფდიას. ის, how dob anyyo bombt, ago tombo", ბერძნულად "ევანგელიონ", 7 რაც "bodobohmdom bodygbbi librattigbi ham საფუძველი არ ენდოს გარესამყაროს, ადამიანს აქვს საფუძველი გრძნობდეს მტრობას, გაუცხოებას. ალბერ კამიუ, ჟან პოლ სარტრი და სხვა თანაშედროვე მწერლები ხშირად ბქობენ სამყაროს აბსურდულობაზე, რომ ჩვენ გარემოცვლნი ვართ რაღაც უსაშველო სისასტიკით, არაადამიანურობით, უაზრობით, აბსურდით. ვერავის მიენდობი, ირგელივ ცივი, უსულო და მომაკვდინებელი სამყართა. აქვე დავსძენ, რომ აშგვარი აზრის შქონე მწერლები, დრამატურგები თუ ფილოსოფოსები ათეისტური მსოფლმხედველობის პოზიციიდან მსჟელობენ — ასეთია სარტრის და კამიუს ათეისტური ეგზისტენციალიზმი. შაგრამ მათ ერთი რამ მაინც შეუმჩნეველი რჩებათ: როდესაც ისინი ამტკიცებენ, რომ სამყარო აბსურდულია, ე. ი. უაზრო, ფაქტიურად ეს მოწმობს, რომ ადამიანში იოინსიობის სიბოობიც ნა აითლნედი მცნებაც, ერთგვარი "მეგნებაც, ე.ი. აზრი, წესრიგი. თუ არა აზრი, გერასოდეს ვერ გაიგებ რა არის აბსურდი, ვერასდროს დაუპირისპირდები უაზრობას, არამედ ისე იგრძნობ თავს, როგორც თვეზი წყალში. აბსურდის წინააღმდეგ შემართული ადამიანი არის ყველაზე უტყუარი დასტური იმისა, რომ არსებობს აზრიც, წესრიგიც.

ძველი ბიბლიური წინასწარმვტყველების თანახმად, აღამიანს ხელეწიფება შინაგანი გადატრიალების განხორციელება. ადამიანს ძალუძს გამოუცხადოს სამყაროს ნდობა, თანხმობა. მიენდოს იმას, რაც აშინებს, სზარავს და მაშინ ქაოსისა და აბსურდის მიღმა, როგორც ღრუბლებიდან მზე. გამოკრთება ლეთის თვალი, იმ ლმერთისა, რომელიც საკუთრივ არსია და არსი ასახული ყოველ არსებაში და შეხება მასთან, magmho salvale osbsochiosb. შესაძლებელია. კაცობრიობის მთელი აზრი არის საოცარი მსგავსება მასთან, ვინც დასაბამი მისცა სამყაროს. დარვინი ამბობდა: "მართალია, ჩყმს აღქმაში სამყარო, როგორც პროცესი არ არის რალაც მექანიკური, მაგრამ სერითზული ჩაღრმავების დროს ხშირად მომიცავს ხოლმე აზრი: ნუთუ ბრმა შემთხვევითობის შედეგია იგი? ხომ არ დგას სამყაროს მიღმა რაიშე ცნობიერება, ანალოგიური ადამიანისა? "ამას შეიძლება არა თუ ანალოგიური, არამედ ადამიანის ცნობიერებას უსაზღვროდ აღმატებულიც

დაემატოს.

მცნება რწმენისა, ნდობისა ძველი ინაიგილებ ბეფილნინ ლედმიიბდსინცითა წარმოჩნდა. იგი თეორიულ-ფილოსოფიურ ან რელიგიურ საფუძველზე არ აღმოცენებულა. ეს რწმენა უსიცოცხლო აბსურდული სინამდვილის საბურველის გარღვევა გახლდათ, როდესაც აღამიანი ეუბნები დმერთს: მე გამკვიდრებ ჩემი სულის წიაღ, მე ყურად გიღებ 'შენ. ასე დამყარდა ძველი კავშირი, ძველი აღთქმა, ერთობა ღმერთსა და კაცს მორის, მაგრამ ეს კავშირი პრიმიტიულ ადამიანსა და ღვთაებას შორის არ იყო საბოლოო და სრულყოფილი. ეს იყო კაცთა მოდგმის აღზრდის პროცესი: ბაეშვობა, შემდეგ ყრმობა და აი VII საუკუნეში ჩ. წ-მდე წინასწარმეტყველი იერემია იტყვის: "ამბობს უფალი; მე დაუდებ "ან"ათაძ ტიობ" — ძანგოლა ლაძა ძნაბაძათ \_ ახალ კავშირს, რომელიც არ ემგვანება

ძველს, ის გულებში ჩაიბექდება".

შვიდასი წლის "მემდეგ კი პაწია ოთახში შეიყრებიან თორშეტნი და შეიწირება მსხვერპლი. ჩვეულებრივი მსხვერპლი გულისხმობდა ნისხლს, როგორც სიცოცხლის სიმბოლოს, სიცოცხლე კი ღმერთს ეკუთვნის; ამიტომაც თავშეყრილთ მსხვერპლად შეწირული პირუტყვის სისხლს აპკურებდნენ, ასე იყო ოდით, პალეოლითის ხანის ჩათვლით. მოსემაც ტარიგის სისხლი აპკური თავის ხალხს, როდესაც განახორციელა მისი კავ'შირი ღმერთთან; ხოლო იმ ღამეს, პირველი საუკუნის ოცდამეათე წლის გაზაფხულის ღამეს, იესო ქრისტე მსხვერპლად ალაელენს ღვთით ბოძებული თავისუთლების სამადლობელს და მსხვერპლი იგი არის უსისხლო — ბარძიში ღვინით და პურით. იესო უწილადებს პურს თანაშეინახეთ და იტყვის: "ესე არს ხორცი ჩემი", როგორც კრავი სამსხვერპლო. შემდეგ ჩამოატარებს ბარძიმს და იტყვის: "ესე არს სისხლი ჩვში ახლისა ალთქმისა, მრავალთათვის დათხეული მისატევებელად ცოდეათა". ამრიგად, ამ წმინდა ტრაპეზის დროს ლმერთი და კაცი დაკავშირდა არა ფიზიკური სისხლით, არამედ სიმბოლურად, რადგან ვაზის ნაჟური ღვინო არის მიწიერი სისხლი, ხოლო პური — ხორცი მიწიერი. ბუნება, კაცთა მარჩენალი, იგივ ღმერთია ადამიანისათვის შეწირული. ასე აღავლენს იესო ქრისტე მსხვერპლს და იმ წამიდან, იმ კურთხეული ღამიდან მოყოლებული ბარძიში არ იცლება და სრულდება ევქარისტია, ნიშანდობლივი ყველა მიმართულების ქრისტიანობისათვის,—არა ახალი ეთიკა), ამ ახალ ცხოვრებას ყველა ეკლესიისა და სექტისათვის.

Atobogo opono amono og vgo opodosti \_ "მცნებასა ახალსა მოგცეშ თქუენ, რაითა იყუარებოდით ურთიერთას, ვითარეა მე შეგიყუარენ თქუენ". მანამდეც იყო მცნება სიყვარულზე, იყო მოსეს სიტყვები: \_ "გიყვარდეს მოყვასი, როგორც თავი შენი", მაგრამ ქრისტემ მას სრურითდ ახალი მნიშვნელობა, ახალი დატვირთებ მიანიკა \_ როგორც მე შეგიყვარეთო /თქვენ. socrationado Loggistigado designoto ago ცოდვილ, სისხლიან მიწაზე, და ეაქისა მედის ზიარ ჰყო. მისი სიყვარული საკუთარი თავის მსხვერპლიდ აღვლინებაა. ამიტომ ამბობს იგი: ვისაც სურს ჩემს კვალს გაჰყვეს, დაეუარყოს თავი თვისი — არა პიროვნულობა, რომელიც წმინდათაწმინდაა, არამედ თავისი პირადული, ცრუმამკვიდრებელი, კანონი "მე", აღიღოს ჯვარი და შემომიდგეს მე.

ქრისტე მოუწოდებს ადამიანს ღვთაებრივი იდეალის განხორციელებისაკენ. სიბეცვა იმის ფიქრი, რომ ქრისტიანობა უკვე იყო, რომ იგი სრულად განხორციელდა IV სში ან XIII ს-ში და ა. შ. ქრისტიანობამ ჯერ მხოლოდ პირველი გაუბედავი ნაბიჯები გადადგა კაცთა მოდგმის ისტორიაში. უამრავი მისი სიტყვა კვლავაც მიუწვდომელია ჩვენთვის, რადგან დღესდღეობით ჩვენ ჯერ კიდევ... ნეანდერტალელები ვართ სულიერად.

სახარების ისარი მარადისობას ემიზნება, ქრისტიანობის ისტორია კი ეს ესაა დაიწყო. ის, რაც ადრე იყო, რასაც ქრისტიანობის ისტორიას ვუწოდებთ, არის მხოლოდ და მხოლოდ ცდა

განხორციელებისა.

თქვენ იტყვით: — კი, მაგრამ ჩვენ გვყავდა ანდრეი რუბლიოვი და ვინ მოსოვლის კიდევ რამდენი ცნობილი თუ უცნობი ხატის მწერალი თუ პარტვილი. დიახ, იყვნენ წმინდანებიც, წინამორბედნიც, რომელთაც სისხლის, ცრემლის და ნი თერების ზღვა დაძლიეს და სწორედ აშ მრუშე ფონზე დაილანდა უნაზესი, ფეერიული, ღვთაებრივი " სამება". ალბათ აშ კონტრასტის ხაზვასმა იყო ტარკოვსკის ფილმის "ანდრეი რუბლიოვის" ზეამოცანა. წარმოიდგინეთ: ომი, ღალატი, წამება, მოძალადეობა, ველურობა.

ჭე'შმარიტად, თუ ღვთავბრივი დამლით არა ხარ აღბექდილი, ამგვარ გარემოში და მხოლოდ გოიასებურ მხოლოდ "კაპრიჩოს" თუ შექმნი. რუბლიოვმა კი ღვთაებრივი ხილვა ტაძრის კედელზე გადაიტანა. მისი შემოქმედების სათავე სულიერ სამყაროშია და არა აქ, ფიზიკური თვალის საწიერზე.

ქრისტიანობა არის ახალი ცხოვრება (და ადამიანი ღმერთთან უშუალო შესებამდე მიჰ ყავს. სწორედ ეს არის ახალი კავშირი, ახალი აღთქმა. იმავდროულად ის საიდუმლოებაცაა. რატომ იზიდავს კაცობრიობას ასე ძალუმად იესო ქრისტეს პიროვნება? ვიცით, თუ რაოდენ დამდაბლებული შემოვიდა იგი აშ ცხოვრებაში. ადგილი არ ჰქონდა ბრძენთათვის დაშახასიათებელ ეზოთერულ სიიდოსოლიდ ირლოვასონუა მა საბელამოთი პოეტურ ეგზოტიკურობას. ყოველი მისი სიტყვა იყო სადა, ნათელი. მისი იგავნი ჩვეულებრივი ცხოვრებისეული შაგალითებია. მისი საიდუმლოება ლაკონურად იხსნება იოანეს სახარებაში. ფილიპე ამბობს: "უფალო, მაჩუენე ჩვენ მაშაი შენი და კმა არს ჩუენდა". — ის, ვისაც ბერძნები უწოდებდნენ თავდაპირველ არქვს, სად არის იგი? და მიუგებს იესო "ესოდენ ჟამს თქუვნ თანა ვარ და არა მიცი მე, ფილიპე? რომელმან მიხილა მე, იხილა მამაი ჩემი". მსგავსი რამ არცერთ მოკვდავს არ წარმოუთქვამს. ამ სიტყვების გამო მრავალმა აქცია მას ზურგი და აღშფოთებით გაეცალა, რადგან ეს იყო გამოწვევა მათთვის, ვისაც არ შესწევდა უნარი ამოეცნო ის განსაკუთრებული საიდუმლო, რომლის პირდაპირ ფორმულირებას ქრისტე არასდროს არ იძლეოდა, იგი მხოლოდ კითხვას დასვამდა: "რაი თქუან ჩემთვის კაცთა ძისა კაცისა ყოფად?", "თქუენ ეინ გგონიე შე ყოფად?". "მიუგო სვიმონ-პეტრე და რქუა მას: "მენ ხარ ქრისტე, ძე ლმერთისა ცხოველისაი". აქ უკვე შინაგანი წვდომის გამოცდილებაა საჭირო, რადგან ქრისტე დღესაც იგივე კითხვით მოგვმართავს, დღესაც ყოველი ჩვენგანის მომართ ამ კითხვას ღაღადებს. ქრისტე იესო არის უსასრულობის, გამოუთქმელის, ამოუცნობელის, ამოუხსნელის ადამიანური ხატი. ლაო-ძი აშბობდა: "სახელი, რომელსაც ჩევნ არ წარმოვთქვამთ, არის მარადიული სახელი". დიაღ, სწორედ სახელდაუდებელი, თვალშეუდგამი განკაცნა, ადამიანის სახელი ეწოდა და შემოგვიდგა ჩვენ, ცოდვილთ. ცხოვრების უღელში. აი, ეს არის ღერძი და ცენტრი ქრისტიანობისა.

როდესაც სახარებიდან მოციქულთა საქმეზე და ეპისტოლეებზე გადავდივართ, ყურადღებას იპყრობს ახალი აღთქმის მეორე პიროვნება. როგორც ერთი ფრანგი მკვლევარი ამბობდა, ახალი აღთქმა ორ ბიოგრაფიას მოიცავს, იესო ქრისტესი და მისი მიმდევარის პაელე თარსანელისა. თარსანელი პაელე უთუოდ აღემატებოდა მოციქულებს და მაინც, სახარებიდან ეპისტოლეებზე გადასვლისას, თითქოს ზეციდან მიწაზე ეშვები. პავლე იყო უდიდესი ტალანტისა, სულიერი სიძლიერისა და უაღრესად განსწავლული ადამიანი. მისი ნაწერები მაღალი პიროვნულობის ნიშნითაა

აღბეჭდილი. ეპისტოლენი გულით დათხეული სისხლის წვეთებითაა ნაწერი, მაგრამ სახარებასთან მათი შედარება ძნელია, რადგან სახარების წინა პლანზეა ის ხატსახე, რომელსაც მოციქულები უშუალოდ ხედავდნენ, ეხებოდნენ, სახარებაში ღმერთია განცხადებული, ეპისტოლეებში კი ფიგურირებს ადამიანი — პავლე

მაშ რატომ არის პეგლეს "ჰეროენები ეგოდენ მნიშენელოვანე რამომემსაავენა იგი ეკლესიამ იესო ქრისტეს გვერდით ახალ ალთქმაში, რატომ არის ეპისტოლეთა უმრავლესობა — თოთხმეტი, მისი დაწერილი? უმთავრესი მიზეზი გახლავთ ის, რომ მოციქულ პავლეს იესო ქრისტეს მიწიერი ხატი უშუალოდ არ უხილავს, თუმდ არსებობს ჰიპოთეზები, რომ შესაძლოა ისინი ერთმანეთს სადღაც შეჰყროდნენ. მართალია, პავლე მცირე აზიაში დაიბადა ჩვენი წელთაღრიცხვის პირველ წლებში, მაგრამ იერუსალიმში სწავლობდა და იესოსაც სწორედ მაშინ უნდა შეხვედროდა, თუმც, სინამდვილესთან უფრო ახლოა, რომ მათ ერთმანეთი არ უნახავთ და სწორედ აქ უნდა ვეძებოთ მიზეზი იმ დიდი დაინტერესებისა, ეკლესია რომ იჩენს პავლეს მიმართ, რამეთუ არც ჩვენ გვიხილავს ხატი იესოსი. მაგრამ პავლეს იესო ქრისტე ისეთი ძალით გამოეცხადა, რომცლიც განუზომლად სჭარბობს ჩვეულებრივ მიწივრ შეხებას. ფიზიკური თვალით ქრისტეს მისი მტრებიც ხედავდნენ, იქნებოდა ეს ფარისეველი, მწიგნობარი თუ პილატე, მაგრამ ეს მათთვის ხსნა არ იყო. ხოლო პავლემ ... თავდაპირველად ქრისტიანობის მტვრმა 🚐 მას შემდეგ, რაც ქრისტე გამოეცხადა დამასკოს გზაზე და მოციქულად მოაქცია, შეცვალა არა მარტო საკუთარი ბედი, არამედ ადრინდელი ეკლესიის ბედიც მთლიანად, რადგან სწორედ პაელე გახდა ერთ-ერთი იმათთაგანი, ვინც სახარება სირიიდან და პალესტინიდან ლამის მთელს ქვეყანას ამცნო. მას წარმართთა მოციქული, ან ხალხთა მოციქული შეარქვეს. იუდაიზმზე აღზრდილმა კარგად იცოდა ის ჭეშმარიტება, რომ ღმერთთან შერწყმა შეუძლებელია, რომ აღმოსავლელი კაცი ძირეულად ცდება, რადგან ექსტაზს მიიჩნევს აბსოლუტთან შერწყმად მაშინ, როდესაც მხოლოდ და მხოლოდ ეხება ღმერთს.

ღვთაებრივ წიაღში მარადიული ცეცხლი გიზგიზებს. მას ვერ შეერწყმები, შემოქმედსა და შენაქმენს შორის უფსკრული ძევს, როგორც აბსოლუტსა და პირობითს შორის, მაგრამ არსებობს მათი შემაკავშირებელი ხიდი. ეს ცხადლივ იგრძნო პავლემ, რადგანაც იხილა ქრისტე და შინაგანად შეენივთა მას, უსაზღვრო სიყვარულით შეითქვა მასთან, მისი ვნებანი განიცადა როგორც საკუთარი ხვედრი, მასთან ერთად დალია სული ჭვარზე და აღსდგა მასთან ერთად. იგი ამბობდა: "აშიერიდან არა მე, არამედ ქრისტე

ცხოვრობს ჩემში".

შეუძლებელია ღმერთთან შერწყმა, ღმერთკაცთან შერწყმა კი ძალუძს ადამიანს, რადგან ქრისტე ორ საშყაროს ეკუთვნის ერთდროულად — მიწიერსა და ზეციერს. ამა სიბრძნეს ემყარება ქრისტიანული ორიენტაცია დაწყებული პავლედან, ვიდრე დღემდე. მხოლოდ ძე აკავშირებს ადამიანს მაშასთან, " შე ვარ კარი ცხოვართაი", — ამბობს უფალი, მე ვარო ზეცის კარიბქე.

ქრისტიანულ ლოცვებსა და აღმოსავლურ მანტრებს შორის არსებობს გარკვეული მსგავსება. მათ შორის შესაძლებელია პარალელის გავლებაც, მაგრამ, თუ გავიხსენებთ ქრისტიანობის უმთავრეს ლოცვას; — "ლოცვას იესოსი", რომელშიც მრავალგზის მეორდება დაბადებული, ქვარცმული და აღდგენილი ღმერთის სახელი, ნათელი გახდება, რომ ლოცვის ქრისტეცენტრულობა რადიკალურად განასხვავებს მას ყველა შედიტაციისა და შანტრისაგან, რადგან ამ ლოცვაში ხორციელდება შეხვედრა. დიახ, არა აზრის კონცენტრაცია, ან ჩაძირვა სულიერების ოკეანეში, არამედ შეხვედრა პიროვნებისა იესო ქრისტესთან, რომელიც თავს ადგას მთელს სამყაროს და ჰგიეს ჩვენს Brachol.

პლატონმა შესანიშნავი დიალოგები დაგვიტოვა, მოსემ სკულის ფიცარზე აღბეჭდა ათი მცნება, მოპამედმა ყურანი შექმნა. იესო ქრისტეს კი ერთი სტრიქონიც არ დარჩენია; მას არც ორდენი დაუარსებია ბულას მსგავსად, მაგრამ მან თქვა: "აპა ესერა მე თქუვნ თანა ვარ ყოველთა დღეთა და ვიდრე აღსასრულამდე სოფლისა", ხოლო მოციქულებს, მასთან გან'შორების ჟამს, მარადიული წინასწარმეტყველება მიაგება: "არა დაგიტევნე თქუენ ობლად, არამედ მოვიდე თქუენდა". ეს სიტყვები ცხადდება დღეს, საუკუნეებით მონაგარი ქრისტიანული გამოცდილება ამ სიტყვებზეა დამყარებული. სხვა დანარჩენი ამასთან შედარებით მხოლოდ ზედაპირული 'მრეებია, ხოლო ხატები, რომელზედაც ლოცულობს ქრისტიანი, სხვა რელიგიის ხატსახეებს hadmaagu.

რელიგია კულტურის ნაწილია, იგი აღმოცენდება მაშინ, როდესაც ადამიანის სული აღტყინებული მიილტვის შარადისობისაკენ. ქრისტიანობაში კი ღვთაებრივი ნაკადი ზეციდან მიწაზე მოედინება. ჩვენი საუკუნის ერთმა მკვლევარმა თქვა: "ქრისტიანობა არის არა ერთ-ერთი რელიგიათაგანი, არამედ ყველა რელიგიის კრიზისი". იგი გვირგვინად ადგას

ყველას და ყოველთა, რადგან, პავლეს სიტყვებს თუ გავიხსენებთ: "არვინ გადარჩება კანონით, არამედ რწმენით

Backerghols aglie Jhaloglia...

დასასრულ, მინდა ეს ფრაზა განვმარტო. dow both bodden woodendon gu sont რელიგიური წეს-ჩვეულებანეს საპიროა allabor parot, begaring topamby აღმზრდელობითი საშუალებანი. ისინი ბალხის მიერია შექმნილი, ტოგვერობრძნული മാട് മുന്നുകരെ, അത്രമ്പ്വേക്കുന്നു വരു მიმბაძველობით, ზოგგერ შეცლონით, ზოგჯერ კი ღვთის ჩაგონებით და ყოველთვის შეესაბამება სულიერი და გონებრივი განეითარების გარკვეულ ფაზას, მაგრამ ხსნა მდგომარეობს დროებითი, ეფეშერული ცხოვრების შეერთებაში მარადისობასთან, ლშერთთან. ხსნა ნიშნავს ლვთაებრივ ცხოვრებასთან ზიარებას და ეს წყურვილი ხსნისა ყველა ადამიანში ჰგიეს, ყოველ ჩვენგანშია ჩაბეკდილი, თუმცა ჩვენ ჩვენი ცნობიერებით მას ვერ ვეხებით. მოციქული ამბობს, რომ კანონი წმიდათა-წმიდაა. დიაბ, ძველი ალთქმისმიერი კანონი წმინდაა და მადლიანი, მაგრამ ღვთაებრივ ცხოვრებას ადამიანი მხოლოდ იესო ქრისტეს ალიარებითა და რწმენით ეზიარება.

ისევ და ისევ, რას ნიშნავს რწმენა იესო ქრისტესიმ რწმენა იმისა, რომ ის ცხოვრობდა მიწაზე, არ არის რწმენა — ეს ცოდნაა, მის თანამედროვეებს ახსოვდათ იგი, ეგანგელისტებმა მისი არსებობის სარწმუნო საბუთი დაგვიტოვეს, დღევანდელი ისტორიკოსიც დაგეთანხმებათ, რომ ნამდვილად იყო ასეთი პიროვნება. სხვადასხვა პროპაგანდისტების შედელობა იმის თაობაზე, რომ ქრისტე მხოლოდ და მხოლოდ მითია, დიდი ხანია მტვერივით წარიხვეტა და მხოლოდ ჩვენს ქვეყანაში სიმახინგეთა ნაკრძალში — შემთრჩა. მაშ რა არის რწმენა იესო ქრისტესი, თუკი მისი არსებობის ალიარება, ან რწმუნება იმისა, რომ იგი სხვა სამყაროდან მოგვევლინა, არის სიშართლე, მაგრამ საბოლოოდ მაინც თეორიაა და სხვა არაფერი. აქ ჩვენ უნდა გავიხსენოთ ის რწმენა, რომელიც დეკლარირებულია ძველ ალთქმაში: ნდობა ყოფიერების მიმართ. ის ნდობა იშვა მაშინ, როდესაც აბრაჰამშა თანხმობა აღუთქვა ღმერთს, უფრო სწორად, უთქმელად,

ძველბერძნულში სიტყვა "რწმენა" ჟდერს ასე — "ემუნა", სიტყვიდან "ომენ" ერთგულება, ეს ორი მცნება ძალზე ახლოა ერთმანეთთან, ღმერთი ერთგულია თავისი დაპირებისა, ადამიანი ერთგულობს ღმერთს. ცოდვილია, სუსტია ადამიანი და მაინც ღვთის ერთგულია, იდუმალი, მრისხანე, უსამანო, შორეული და მიუწვდომელი

ქედმოხრით მიენდო მის ნებას.

ლშეროის ერთგული. მაგრამ ქრისტე სხვაგეარად წარმოგვიდგენს ღმერთს. იგი თითქმის ყოველთვის მამად მოიხსენიებს მას და მიწიერ ცხოვრებაში საამისოდ იყენებს აღმოსავლეთში გავრცელებულ სიტყვას, რომლითაც ბავშვები მიმართავენ მამას. ეს სიტყვა ნაზია და საალერსო, იგი არ ითარგმნება, მაგრამ ეს ასეა. ქრისტე წარმოგვიდგენს ღმერთს, როგორც ზეციერ მამას და ამით აერთიანებს ადამიანებს, როგორც უფლისმიერ და-ძმებს, რამეთუ და-ძმად იწოდება ის, ვისაც საერთო მამა ჰყავს...

და აი, სახარების საიდუმლოც: სრულიად კაცობრიობის სულიერი მამა — ღმერთი და

ქრისტეს გარდახსნილი გული.

ყოველმა ჩვენგანმა იცის, თუ რაოდენ yallama spadnaha, hazah shali გახლართული ცოდვაში, რაოდენ შკვიდრად ბუდობს მასში ათასი ჯურის კომპლექსები, მაგრამ არსებობს ის ძალაც, რომელიც ქრისტემ დაგვიტოვა დედამიწაზე. ეს ძალა არის უფლის საბოძვარი კაცთა მიმართ. მას ასევე ჰქვია — მადლი, რომელსაც გიბოძებენ არა ღირსყოფით, არაშედ ძღვნად, ნობათად მართალია, ადამიანი დიდის რუდუნებით უნდა ესწრაფვოდეს სრულყოფას, უნდა განუდგეს ცოდვას, მაგრამ, როგორც იტყვიან, ჩვენ თვითონ საკუთარ თავს თმებით ვერ ავწევთ; ჩვენი მცდელობი. შხოლოდ მომამზადებელი ეტაპია, აქ არის მხოლოდ ძირეული სხვაობა ქრისტიანობასა და იოგას შორის ამ უკას სენელს მიაჩნია, რომ ადამიანს ძალუძს დმერ იამდე ასელა, საკუთარი სურვილითა და მეცადინეობით ლმერთთან მიახლება. ქრისტიანობა კი გვასწავლის: — შენ შეგიძლია სრულყოფი, მაგრამ ღმერთამდე ვერ მიაღწევ, ის თავად უნდა გეწვიოს. აქ მადლი აღემატება კანონს. კანონი მხოლოდ პირველი საფეხურია რელიგიისა, იგი ბავშვობიდანვე მოქმედებს — ეს შეიძლება, ეს არ შეიძლება და ა. შ. საქიროა ეს? უდაოდ საქიროა, მაგრამ აი, კანონი მთავრდება და ღმერთთან შეხების შინაგანი მცდელობის მეშვეობით მოდის მადლი ეს ახალი ცხოვრებაა. მოციქული პავლე ამბობს: ბევრს ბჭობენ ერთმანეთში, ერთნი ძველ წეს-ჩვეულებებს აღიარებენ, სხვანი ეწინიაღმდეგებიან მათ. ბოლოს და ბოლოს, არც ერთია მთავარი, არც შეორე მთავარია ახალი რწმენა, სიყვარულით ნაგზნები. აი, ეს არის ჭეშმარიტი

ქრისტიანობა. ყველაფერი დანარჩენი ისტორიული გარსია, ჩარჩო, ანტურაჟი, ის, რაც კულტურას მიეკუთვნება. / /

მე ვლაპარაკობ ქრისტიახელი რწმენის არსზე. განუსაზოვრელია ადიპესნის როგორც პიროვნების ფასი: ახალი აღთქმა 30 for Azmoob admonder of Both Higaglion იზრდება, ძალას იკრებს, იგი ჩვენი ისტორიის დვრიტაა. სასუფეველი ღვთისა დღეს უკვე ჩვენს შორის ჰგიეს, როდესაც გვიყვარს, როდესაც თანავუგრძნობთ, როდესაც სიმშვენიერეს ვჭვრეტთ და აღვიქვამთ ცხოვრების სისავსეს. იგი გვესახება არი შორეული მომავლის იმედად, არა ფუტუროლოგიური ჭვრეტის საგნად, არამედ როგორც აწმყო, აქვე, ჩვენს გვერდით. ასე გვასწავლის იესო ქრისტე სასუფეველი მოვა — და იგი უკვე მოვიდა, განკითხვის ჟამი მოვა-და იგი უკვი დაიწყო. not only balance and balance, allowed ქრისტე. აწ ესე იგი იმ ჟამიდან, როდესატ სახარება ამოითქვა. და კიდევ "და ესე არს სასგელი, რამეთუ ნათელი მოვიდა სოფლად და შეიყუარეს კაცთა ბნელი ვიდრე ნათელი". განსჯა დაიწყო ჯერ კიდევ გალილეაში, იერუსალიში, მისი ქადაგებების დროს, გოლგოთაზე, რომის იმპერიაში, შუა საუკუნეების ევროპაში, რუსეთში, გრძელდება დღეს, XX საუკუნეში და ა.შ. კაცობრიობის მთელი ისტორიის მანძილზე. განკითხვა გრძელდება, რამეთუ ქრისტიანობის ცოცხალი ისტორია ის გახლავთ, რომ ისტორია, სამყარო ძე კაცის მხარდამხარ მოაბიგებს.

თუკი ჩვენ ერთხელ კიდევ დავეკითხებით საკუთარ თავს, რაში მდგომარეობს ქრისტიანობის არსი? პასუხი უნდა იყოს შემდეგი: ქრისტიანობის არსი არის ლმერთკაცობრიობა, დროით დასაზღვრული ადამიანის სულის შერწყმა დაუსაბამო ღვთაებრივ სულთან, ეს არის გვამის განწშენდა, რამეთუ იმ წამიდან ოდეს ძემ კაცისამ გაითავისა ჩვენი ტანჯვა, სიხარული, გარჯა, სიყვარული, ჩვენი ბუნება, გარემო, იმ წამიდან დედამიწამ ახალ საფეხურზე გაიშაღლა, განსპეტაკდა. ქრისტიანობა არის განწმენდა, ბოროტების დათრგუნვა, ცოდვის დაძლევა. ეს არის დმერთის გამარჯვება. იგი დაიწყო აღდგომის ღამეს და გრძელდება აწ და უკუნისამდე. აი, ამით დაგამთავრებ ჩემს სათქმელს.



#### 36063 30C30056 306536006 2606 25 OCCOUNTY INDIVIDUAL

აცობრიობის მისტერიებიდან გოლგოთას 🛈 მისტერიის გაგება ყველაზე რთულია იგი იშათთვისაც რთულია, ვიხც გარკვეულ საფებურს მიაღწია ოკულტურ განვითარებაში. ყველა ჭე'მმარიტებიდან, რომელსაც ადამიანი ეხება, სწორედ ეს ქეშმარიტება ძალზე ითლად 'შეიძლება იქნას არასათანადოდ გაგებული, მისი სირთულე გაპირობებულია იმით, რომ გოლგოთას მისტერია ერთადერთი მოვლენა იყო დედამიწის მთელს ევთლუციაში და იგი გახლდათ უდიდესი იმპულსი კიცობრითბის ევოლუციისათვის, რომელიც ადამიანის განეითარების მანძილზე მანამდე არასოდეს არსებული და მომავალშიც მსგავსი სახით აღარასოდეს განმეორდება.

Jogandonado Bogonadolomano ყოველთვის ეძიებს გარკვეულ საზომსა და ნიმუშს, რათა მისი დახმარებით გაიგოს საგნის არსი, ჩასწვდეს მოვლენათა ვითარებას, მაგრამ თავისი ერთადერთობის goden, thou agood dood boods was thathe გაზომვაც შეუძლებელია, გოლგოთას მისტერიის გაგებაც, რა თქმა უნდა, ძალზე degenos.

ახლა ჩვენ თეთსოფიური მოძრათბის ცენტრში გვიხდება მუშაობა და ვცდილობთ, გოლგოთას მისტერია სხვადასხვა კუთხით განვიხილოთ.

მაგრამ განუწყვეტლივ შეიძლება სულ ახალი და ახალი ასპექტების წარმოზიდვა და ისევე განუწყვეტლივ სულ ახალი და ახალი შტრიხები შეიძლება დაცმატოს ამ უდიდესი მოვლენის დახასიათებას, ყველაზე დიდი მნიშვნელობა რომ ენიჭება დედამიწის ევოლუციისათვის.

დღეს მისი გაგების ერთ თვალსაზრისზე ვილაპარაკებთ და აქ განსაკუთრებული

ყურადღება იმას უნდა დაეთმოს, რომ ჩვენს დროში, კაცობრიობის ჩვენეულ ახლანდელ ციკლში, გოლგოთას მისტერია შეიძლება გარკვეულწილად განახლებულად, აღორძინებულად წარმოჩნდეს.

უკეთუ გოლგოთას მისტერიის ნამდვილ გაგების ვესწრაფვით, მაშინ არ შეიძლება იგი განხილულ იქნის კაცობრეობის მთელი ევოლუციიდან გამოყოფილ მოვლენად, რომელიც მხოლოდ 3 თუ 30 წლის მონაკვეთით უნდა შემოიფარგლოს; უპირველეს ყოვლისა, გათვალისწინებულ უნდა იქნას, რომ იგი მე-4 პოსტატლანტიკურ ეპოქაში მოხდა ც. წ. ბერძნულ-ლათინურ კულტურაში; აქვე მხედველობაში უნდა იქნას მიღებული ის ფაქტიც, რომ გოლგოთას მისტერია ძველი ებრაელი ხალხის თანდათანობითი განვითარებით მზადდებოდა. უღიდესი მნიშენელობა ენიჭება არა მარტო იმას, რომ გოლგოთას მისტერია კაცობრითბისათვის სახელდობრ მე-4 პოსტატლანტიკურ ეპოქაში მოხდა, არამედ განსაკუთრებული მნიშვნელობა იმ ფაქტიდანაც გამოსქვივის, რომ მას თანდათანობით ამზადებდა ძველებრაული კულტურა, სახვლდობრ ივჰოვას კულტი. ამ შემთხვევაში უპირველესი, რაც უნდა ვიცოდეთ, გახლავთ შემდეგი: ვინ იყო ის არსება, რომელმაც ძველ-ებრაული ეპოქის თავოსი თავისი თავი იაპვედ ანუ იეჰოვად 8000000008

ჩვენი დროის ადამიანი უპირატესად გონებითა და თავისი შემეცნების შესაძლებლობით გამოირჩევა. იგი ის არსებაა, რომელმაც ინტელექტი განავითარა და რომელსაც საგანთა წვდომა სწორედ ინტელექტუალური თვალსაზრისით ძალუძს, მაგრამ რაწამს ადამიანი იმ ზღურბლს

გადასცდება, რომელიც გრძნობად საშყაროს ზეგრძნობადისაგან ძყოფს, მაშინვე წყდება სინამდეილის მხოლოდ ინტელექტზვ დამყარებული მისეული წვდომა. ადამიანის ინტელექტს მარტოოდენ დედამიწაზე ხელეწიფება კარგი სამსახურის გაწევა, თუმცა, როცა ადამიანი ზესფეროში გადის, ინტელექტი შეიძლება სასარგებლო ინსტრუმენტად ჩაითვალოს, შაგრამ ახალ ცოდნას ეელარ შეგვძენს.

ინტელექტს უფრო სხეაობათა დაფიქსირება ეხერხება და საგანთა წვლომისათვის იგი 8043020 განსაზღვრებებს საჭიროებს. ვინც ხშირად ესწრება ჩემს ლექციებს, კარგად მოეხსენებათ, რომ ამ ლექციებში თითქმის სრულიად უგულებელყოფილია განსაზღვრებები, დეფინიციები. რეალურობის შემეცნება განსაზღვრებათა მეშვეობით არ ხორციელდება. რა თქმა უნდა, არსებობს კარგი და ცუდი განსაზღვრებები — ერთნი დამაკმაყოფილებლად შეიძლება ჩაითვალოს, შეორენი — არა. მაგრამ უკეთუ ადამიანს რეალობის, უპირატესად კი ზეგრძნობადი რეალობის, შემეცნება სურს, ისიც აუნდა მოეხსენებოდეს, რომ შეუძლებელია მათი განსაზოვრა; აქ საჭიროა დახასიათებები; აუცილებელია ფაქტებსა და მოვლენებზე ყოველი კუთხიდან დაკვირვება.

განსაზღვრება ყოველთეის ცალმხრივია დი იმ გაწამაწიას მოგვაგონებს, როცა ძველ საბერძნეთში, — ვისაც ანტიკური ლოგიკა უსწავლია — ერთ დროს თავს იმტერგვდნენ, როგორმე განესაზღვრათ, რა არის აღაშიანი. ადამიანის იდეის გამოსახატავად -ასეთი განსაზღვრა წამოაყენეს: "ადამიანი ორფეხა უფრთო არსებაა". მეორე დღეს ვილაცამ გაპუტული ქათაში მოიყვანა და განაცხადა: აი, თქვენი ორფება უფრთო არსება, ეს არის ადამიანით? ამ ამბავს ხშირად მაშინ იხსენებენ, როცა სურთ რაღაც ფილოსოფიურად რთული და მრავალმარივი რამ განსაზღვრონ, მაგრამ არასაკმარისია თვითონ განსაზღერა და საკითხის გადაწყვეტა მხოლოდ დახასიათებებს საჭიროებს. მიუხედავად ამისა, ადამიანები რეალურ არსებათა — ზეფილოსოფიურ არსთა — განსხვავებისათვის აუცილებლად გარკვეულ განსაზღვრებებს საქიროებენ, \_ რას წარმოადგენს სახელდობრ ეს არსება? — კითხულობენ ისინი. მაგრამ რაც უფრო ღრმად გავერკვევით ზეგრძნობად სამყაროებში, აღმოჩნდება, რომ არსნი უფრო მრავალმარივად არიან ერთმანეთზე გადაწნულ-გადახლართული და მათეულ კავშირებს საზღვრები არა აქვთ; ასე რომ,

უდიდეს სირთულეს წარმოადგენს მათი რაიშე კუთხით გამოცალკევება.

უპირველეს ყოვლისა, იაჰვეს ანუ იეჰოვას სახელის განსახილველად გათვალისწინებულ უნდა იქნას მთელი ევოლუცია, განსაკუთრებით, როცა ამ სახელს ქრისტეს სახელს ეფსადაგებთ, ახალ ალიქმაში, — და ჩემს წიგნტები, ხშირად ალმინიშნავს, — ქრისტემ თავისი თავი იაჰვეში განაცბადა გოლელის მისტერიამდი.

ვეში განაცხადა გრლგომას მოკეტიამდე. იეპოვასა და ექმეტიამდე ურთივრთშედარება რომ მოვახდინოთ, ამისათვის ყველაზე კარგი იქნება მზის ნათელი და მთვარის ნათელი Rohamanagabana. Ishamor, he shab Itali ნათელი და რა არის მთვარის ნათელი? ისინი თითქმის ერთი და იგივეა, მაგრამ ამავე დროს ძალზე განსხვავდებიან ერთმანეთისაგან. მზის ნათელი მზიდან მოედინება, ხოლო მთვარის ნათელი იგივე მზის ნათელია, ოღონდ მთვარეზე არეკლილი. ასევეა ქრისტეც და იეჰოვაც. ქრინტე მხის ნათელია, იეპოვა კი-თითქოს ქრისტეს არეკლილი ნათელია, რამდენადაც მან დედამიწას თავისი თავი გოლგოთას მასტერიამდე იეჰოვას სახელით განუცხადა და მაინც, რაკი საკითხი ისეთ მაღალ არსს ეხება, როგორიც იეჰოვა-ქრისტეა, მისი რეალური მნიშვნელობა უთუოდ ზეგრძნობადი საშყაროს უმაღლეს სფეროებში უნდა ვეძებოთ. ჩვენი მცდელობა — ჩვეულებრივი მსჯელობით მოვეახლოთ ისეთ არსს, როგორიც იეჰოვა-ქრისტეა უფრო პატივმოყვარეობას ჰგავს.

ძველი ცბრაცლები მისკენ მიმავალ გზის

სირთულის გარე ეძიებდნენ.

ადიმიანის აზროვნების ძალა სუსტია, მაგრამ მისი მეოხებით "მეიძლება გამოიკვეთოს იდეა ამ მალალ არსზე. ყურადოება უშუალოდ არა იეჰოვასკენ იყო მიმართული (მისი სახელის ხსენებაც შეუძლებლად მიაჩნდათ), არამედ იმ არსებისაკენ, რომელიც დასავლურ ლიტერატურაში ცნობილია როგორც მიქელ (მიხვილი). რა თქმა უნდა, ამ კონსტატაციაში გაუგებრობის დიდი საშიშროებაც მოიძევება, შაგრამ ეს ასე გახლდათ. შეიძლება გვითხრან — ეს ქრისტიანთა ცთომილებას იწვევსო; სხვანი არც მოისურეებენ ამ დაქტის ოდნავად მაინც ყურად ღებას, მაგრამ ის არსება, რომელსაც მიქელს ვუწოდებთ და რომელიც მთავარანგელოზთა იერარქიას განეკუთვნება, აუცილებლად უნდა არსებობდეს. ბევრნი არიან სხვებიც, იმავე საფეხურზე რომ დგანან, მაგრამ იგი განსაკუთრებული

არსებაა, რომელსაც ეზოთერულად ეწოდება მიქელ და რომელიც ისე აღემატება თავის ძმებს, როგორც მზე — პლანეტებს.

მიქვლი — ყველაზე ძლიები, ყველაზე მნიშვნელოვანი არსებაა მთავარანგელოზთა იერამქიიდან. ძველებმა მას ლვთის სახე უწოდეს. ტოგორც თავის თავს ადამიანი ხელის მოძრაობასა და სახის მეტყველებაში განაცხადებს, ასევე მიქელის წყალობით შეიმეცნებოდა იეჰოვაც. იეჰოვა იმგვარად ევლინებოდა ხელდასხმულს, ეს უკანასკნელი მთელი თავის არსებით გრძნობდა, რომ მიქელი ღვთაების სახე იყო. ძველი ებრაელები მიქელ-იეჰოვაზე ასე ამბობდნენ: იეჰოვა მიუწვდომელია; მას ვერ შეეხები, ისე როგორც მწუხარებისა და ტანჯვის მიზეზს ალამიანის გამომეტყველებით ვერ ჩასწვდები. მიქელი იაჰვეს ანუ იეჰოვას გარე გამოხატულებაა, ისე ვითარცა "მე"-ს გამოვლინებას ადამიანის შუბლით ან პირსახით გრძნობენ.

ამრიგად, შეგეიძლია ვთქეათ, რომ იეჰოვა ერთ-ერთი მთავარანგელოზთაგანის,
მიქელის, სახით ცხადდებოდა. ძველი
ებრაელებისათვის იეჰოვას შემეცნება
დაფარული არ გახლდათ. მოძღვრება მის
შესახებ ფართოდ ისწავლებოდა. და, როცა,
ჩვენს ერამდე, უკანასკნელ ხუთ საუკუნეს
მიმოვიხილავთ, ყოველთვის იგი ცხადდება
მიქელის სახით.

იგივე გამოცხადებას, ოღონდ სხეა ფორმით, პლატონშიც, სოკრატეშიც, არისტოტელეშიც — მთელს ბერძნულ ფოლოსოფიასა და ძველბერძნულ ტრაგედიაშიც ვხვდებით მთელი ხუთი საუკუნის მანძილზე გოლგოთას მისტერიამდე.

უკეთუ ოკულტური შემეცნების წყალობით განექვრეტთ თუ რა ხდებოდა იმ დროს, ალმოვაჩენთ, რომ ქრისტე-იეპოვა ის არსია, რომელიც ადამიანს მთელს ევოლუციაში თან სდევს. მაგრამ ქრისტეიეჰოვა ეპოქათა უწყვეტ ციკლში სხვა არსებათა სახით ცხადდებოდა, რომლებიც მთავარანგელოზთა იერარქიას განეკუთვნებოდნენ. ეს არსი სხვადასხვა სახეს იღებდა კაცობრიობის წინაშე საუკუნეთა წიალ. ამრიგად, ქრისტე-იეჰოვასა და კაცობრიობას შორის მოციქულად სხვადასხვა არსებები ირჩეოდა მთავარანგელოზთა იერარქიიდან, და ადამიანს გარკვეული იდეები და კონცეფციები, გრძნრბათა იმპულსები და სხვა მათი სახით ეცხადებოდა. ჩვენ შეგვიძლია ეპოქა, რომელიც გოლგოთას მისტერიას წინ უსწრებდა, მიქელის ეპოქად მოვიხილოთ, და დავინახავთ, რომ იგი იეჰოვას მოციქულია.

გოლგოთას მისტერიის წინარე დროს, რომელიც 5 საუკუნეზე მეტხანს გრძელდებოდა და რომელსაც კაცობრიობა ცივილიზაციისაკენ მიჰყავდა, მიქელ მთაეარანგელოზის ბეჭედი ქზის. თავისი ძალმოსილებითა და ურკევი სიმტკიცით კაცობრიობაში მან დაამკვიდი ის, რაც ამ დროისათვის უნდა გამოცხადებვულეყო იგი მთავარანგელოზთა გამოცხადებვულეყო იგი მთავარანგელოზთა გამოცხადებვულებიც ხესფეროებიდან ასევე შთაგონებით მსჭვალავდნენ კაცობრიობას.

მიქელი იყო მათგან ყველაზე დიდი, უძლიერესი და მნიშვნელოვანი. ასე რომ, მიქელის ეპოქა ყოველთვის ყველაზე მრავლისმეტყველი, ან ერთ-ერთი გამორჩეულად მნიშვნელოვანი ეპოქაა კაცობრილბის ევოლუციაში. მას დანარჩენ მთავარანგელოზთა ეპოქები იმეორებენ და დიდი მნიშვნელობა ენიქება იმ ფაქტს, რომ საუკუნეს მთავარანგელოზები ანიჭებენ ძირითად ხასიათს. ისინი უპირატესად ერების წინაშძღოლები გახლავან, მაგრამ რამდენადაც ეპოქათა წინამძღოლებიც არიან, ამდენად მთავარანგელოზები, გარკვეული თვალსაზრისით, მთელი კაცობრიობის წინამძღოლებად გვევლინებიან.

უკეთუ მიქელ მთავარანგელოზს ევოლუციის ჩვენეული ციკლის გადასახედიდან შევსედავთ, რაღაც სხვაობასაც აღმოვაჩენთ; თვითონ მიქელმაც გაიარა გარკვეული ევოლუცია და სწორედ ამას ენიქება დიდი მნიშვნელობა: ოკულტური შემეცნების თანახმად, უკვე რამდენიმე ათწლეულია, რაც ჩვენ იმ ეპოქაში შევედით, რომელსაც წარმართავს არსება, გოლგოთას მისტერიის ეპოქას რომ შთააგონებდა. დიახ, მე-19 საუკუნის ბოლოდან, 1879 წლიდან, მიქელ მთავარანგელოზი ჩვენი დროის წანამძოოლად უნდა მივიჩნითთ

ეს რომ უკეთ გავითავისოთ, გოლგოთას მისტერიას სხვა კუთხითაც უნდა შევხედოთ: რა არის ყველაზე მნი შვნელოვანი ამ მისტერიაში? ყველაზე მნი შვნელოვანი ის გახლავთ, რომ არსებამ, რომელსაც ქრისტე გახლავთ, რომ არსებამ, რომელსაც ქრისტე მიკვდილის კარიბჭე განვლო, დედამიწის მთელი ევოლუციის მანძილზე ვერ ვილაპარაკებდით გოლგოთას მისტერიაზე, თუ მხედველობაში არ მივიღებდით ამ მისტერიის ყველაზე მნი შენელოვან ნაწილს — ქრისტეს მიერ სიკვდილის კარიბჭის გავლას.

აუცილებელია, გარკვეული თვალსაზრისით, ბუნების კანონებს შეგებოთ. ბევრ შათგანს, შეიძლება ითქვას, უკვე ვიცნობთ და ბევრიც დედამიწის შემდგომი ევოლუციის მანძილზე გამოა შკარავდება ჩვენი შემეცნების წყალობით. მაგრამ შეოცნებენი ვიქნებოდით, უკეთუ არ ვალიარებდით, რომ წვდომა სი ცო ც ხლ ის ა, რასაც იგი იდეალში წარმოადგენს, შესაძლებელია მხოლოდ განვითარებ ი ს წყალობით და არა ბუნების კანონთა შემეცნებით. რა თქმა უნდა, დღეს დიდხა მეოცნებეთა რიცხვი, რომელთაც სწამთ, რომ მეცნივრული შემეცნების გზით თანდათანობით სიცოცხლის პრიხციპიც Book 33930, - Book of ou oho oholowy oh დადგება. დედამიწის ეკოლუციის მანძილზე გრძნობათა მეოხებით ბევრ კანონს ალმოაჩენენ, მაგრამ ფიზიკურ სამყაროში სიცოცხლის პრინციპი არასოდეს არ გაცხალდება; მისი წვდომა მხოლოდ ოკულტური ცოდნის წყალობით ხდება შესაძლებელი.

ამრიგად, სიცოცხლე დედამიწაზე შემეცნებისათვის მიუწვდომელია, და რამდენადაც სიცოცხლე ადამიანური ცოდნის მილმაა, ამდენადვე გაუგებარი რჩება სიკვდილიც, რომლის წვდომაც ასევე aboreme bashdadon begonadon ხორციელდება. სიკვდილი ზეგრძნობადი საშყაროს არცერთ სფეროში არ არსებობს; გარდაცვალება მხოლოდ ფიზიკურ სამყაროში, დედამიწაზე, ანდა დედამიწის განეთარების დონეზე მდგარ პლანეტაზეა შესაძლებელი; და არცერთმა არსებამ, ვინც იერარქიულად კაცობრიობაზე მაღლა დგას, არ იცის რაა სიკვდილი; მათ მხოლოდ ცნობიერების განსხვავებული მდგომარეობები იციან.

მათი ცნობიერება გარკვეული დროით შეიძლება იმდენად დაქვეითდეს, რომ ჩვენეული ძილის ცნობიერების დაემსგავსოს, მაგრამ ასეთი ცნობიერებიდან გამოღვიძება იოლია. სულიერ სამყაროში სიკედილი არ არსებობს, იქ მხოლოდ ცნობიერების ცელაა. შიცვალებულები, რომლებიც უკვვ სულიერ სამყაროში ამაღლდნენ, ალარ განიცდიან იმ ედიდეს შიშს, სიკვდილის შიშს, ცოცხალი ადამიანები რომ გრძნობენ. როდესაც ადაშიანი სიკვდილის კარიბჭეს გადის, იგი უკიდურესად მგრძნობიარეა, მაგრამ ამ ლოოს მისი ცნობიერება ან მხოლოდ\_ ბუნდოვანია, ან მხოლოდ ნათელი დიდი შეცდომაა, როცა ფიქრობენ, რომ სულიერ სამყაროში ადამიანს ცნობიერება არ გააჩნია.

ასევე, სიკვდილი არც იმათთვის

არსებობს, რომლებიც მაღალ იერარქიებს განეკუთვნებიან — ქრისტე ერთადერთი გამონაკლისია. მაგრამ სიკვდილის კარიბჭის გავლა რომ შესაძლებელი გამხდხრიყო ისეთი Bozandomason shipandongali zgoshus ქრისტეა, იგი მიწაზე უნდა ჩამისულიყო. და grantegy and properties decompany ansomologyggens phe mag Japlos. რომელიც თავის საკუთარ მეუფებასა და სიდიადეში ვერასოდეს ვერ განიცდიდა სიკვდილს, მიწაზე ჩამოვიდა, რათა სიკვდილის კარიბჭის გაელით ადამიანისათვის ნიშანდობლივი გამოცდილება მიელო. და დედამიწაზე ადამიანსა და ქრისტეს შორის შინაგანი კავშირი მხოლოდ იმის წყალობით დამყარდა, რომ მისმა არსმა, მთელი კაცობრიობის საერთო ბედის შესაცნობად და გასაზიარებლად, სიკვდილის კარიბჭე განვლო. უძირითადესი მნიშენელობა სწორედ ამ სიკვდილს ენიჭება, განსაკუთრებით ჩვენი ახლანდელი, დედამიწისეული ეკოლუციისათვის. ჩვენ ბშირად გვითქვაშს, თუ რა მოხდა მაშინ დედაშიწის ევოლუციისათვის. ყველაზე მნიშვნელოვანი კი ის გახლავთ, რომ თავისი სილიადით ერთადერთი არსი, რომელიც სიკვდილის კარიბჭის გაუვლელად მხოლოდ კოსმოსის კუთვნილებად დარჩებოდა, გოლგოთას მისტერიის წყალობით, ჯვარზე გარდაცვალებით, დედამიწის ევოლუციას დაუკავშირდა — დედამიწის ევოლუციაში იგი გოლგოთას მისტერიის დროს "მემოვიდა. მანამდე იგი მიწაზე არ იყო, მანამდე მხოლოდ კოსმოსს ეკუთვნოდა. სწორედ გოლგოთას მისტერიის წყალობით იგი კოსმოსიდან დაეშვა და მიწაზე დაფუძნდა. მას შემდეგ, რაც მიწაზე იცხოვრა, თავისი თავი ისე დაუკავშირა დედამიწას, რომ დედამიწისეული კაცობრიობის სამშვინველში ცხოვრობს და ასე მონაწილეობს დედამიწის ცხოვრებაში.

მთელი გოლგოთასმისტერიამდელი დრო დედაშიწის ევოლუციაში მხოლოდ მოსამზადებელი დრო იყო. გოლგოთას მისტერიამ დედამიწას აზრი შესძინა, მისი არსებობა გაამართლა.

როცა გოლგოთას მისტერია მოხდა, იესო ნაზარეველის მიწივრი სხეული დედამიწის სტიქიებს მიედა; იმიერიდან ქრისტე სულიერ სფეროებს დაუკავშირდა და იქ მკვიდრობს.

გოლგოთას მისტერიის აღწერა ძალზე ძნელია, რადგან ჩვენ შედარება არ გაგვაჩნია. მაგრამ შევეცდებით მას გარკვეული თვალსაზრისით მივეახლოთ.

სამი წლის განმავლობაში, იორდანეზე

ნათლიდებიდან მოყოლებული, ქრისტე კაცთა შორის, ვითარცა ვრთ-ერთი მათთაგანი, დედამიწაზე ივსო ნაზარეველის სხელში ცხოვრობდა. როგრრ ელინდება ქრისტე მას მერე, რაც, გოლგოთას მისტერიის დროს, მან ფიზიკური სხეული დასტოვა?

ქრისტეს არსემა ჩვენ უნდა გავიაზროთ, ვითარცა უსაზღეროდ უზენაესი არსება, მაგრამ მიუხედავად ასეთი სიმალლისა, მან მაინც "შეძლო, იორდანეზე ნათლილების შემდეგ, სამი წლის განმავლობაში თავი ადამიანის სხეულით გამთევლინებინა, საკითხავია, როგორ ვლინდება იგი მას მერე?

რა თქმა უნდა, იგი უკვე ადამიანის ფიზიკური სხეულით არ ვლინდება, რადგან ის სხეული ფიზიკურ დედამიწას მიეცა და მის ნაწილს წარმოადგენს. ვისაც ოკულტური მეცნიერების დაუფლებით ხელეწიფება განჭვრეტა, მას ეს არსება დღეს ანგელოზთა იერარქიიდან ეცხადება. ისევე როგორც ითრდანეზე ნათლილების შემდეგ, სამი წლის განმავლობაში, ქვეყნიერების მხსნელი ადამიანის სხეულით ვლინდებოდა (თუმცა ქრისტეს არსება ესოდენ დიდი სიმაღლისა გახლივთ), ასევე მას მერე იგი ვლინდება როგორც ანგელოზის არსება, ანუ როგორც ადამიანის არსებაზე ერთი საფეხურით ამაღლებული სულიერი არსება... ყოველთვის ასეთად განჭვრეტენ მას ნათელმხილველები და ყოველთვის ასე უკავშირდება გგი ევოლუციას, და როგორც სარწმუნოა ის, რომ იესო ნაზარეველში განსხეულებული ქრისტე აღამიანს აღემატებოდა, ასევე უტყუარია ისიც, რომ ქრისტე ალემატება ანგელოზს — იგი მისი მხოლოდ დღევანდელი გარეგნული სახეა.

ამრიგად, ის ფაქტი, რომ უსაზღვროდ მაღალი არსება მიწაზე ჩამოვიდა და სამი წლის განმავლობაში ადამიანის სხე<del>უ</del>ლში ცხოვრობდა, შეიცავს მეორე ფაქტსაც, რომ ეს არსება თავი<del>ს დ</del>ღევანდელ ევოლუციაში ერთი საფეხურით ამაღლდა თავისი ნებით.

როცა ასეთი არსება ამგვარად მოქმედებს, როცა იგი ადამიანის ან ანგელოზის ფორმას ილებს, თავადაც გადის გარკვეულ ევოლუციას. ქრისტე-იეჰოვას ეკოლუციაში ამაზე მივუთითებდით, როცა ვაშბობდით, რომ ქრისტემ გარკვეულ განვითარებას მიაღწია: ამიერიდან იგი ვლინდება უშუალოდ და არა როგორც spoodnobale attigos, po she tingate ანარეკლი ანუ არეკლილი ნათელი, და არა იეპოვას სახელის ძალით,

ევოლუციაში შემოსული 930000 მოძღერების, ყველა სიბრძნის განსხვავებულობა იქიდან იქმნება, რომ

მხოლოდ მიქელის სულის მობრძანებით დედამიწაზე, მხოლოდ მისეული ინსპირაციის წყალობით, ადამიანმა შეძლო დაეწყო გოლგოთას მისტერიის მთელი მნიშვნელობის თანდათანობითი წვდომა. მაგრამ მაშინ მიქელი მხოლოდ იეჰოვას, ქრისტეს არეკლილი დიტების, მაცნე gobernoss; aga gat dangs of aga organis

ქრისტეს მესიტყვე. მიქელ მთავარანგელობე ცეგეფბრიობას მრავალი საუკუნე შთააგონებდა განსაკუთრებით კი გოლგოთას მისტერიამდე ხუთი საუკუნის მანძილზე, როგორც ძველ მისტერიებში ამაზე პლატონი და სხვებიც შიუთითებდნენ. მაგრამ, როცა გოლგოთას მისტერია მოხდა და ქრისტე დედამიწის ევოლუციას დაუკავშირდა, მიქელისგან წარმომავალი უშუალო იმპულსიც მალე შეწყდა. იმ ძველი ძეგლების შექმნის დროს, დღეს რომ სახარებათა სახით მოგვეძევება, კაცობრიობას მიქელის ინსპირაცია აღარ მსჭვალავდა. იმ დროს კაცობრიობას მთავარანგელოზთა იერარქიიდან ერთი მისი ძმათაგანი იმგვარად ინსპირირებდა, რომ ამ შთაგონების წყალობით შეუგნებლად ბევრი

მშვინვიერი ძალა იქნა აღქმული.

თვითონ სახარების ავტორებიც ვერ წვდებოდნენ ოკულტური მონაცემების იმ სხვაობას, რომ გოლგოთას მისტერიის შემდეგ მიქელის უშუალო ინსპირაცია მალე დამთავრდა. შიქელის ძმები, სხვა მთავარანგელოზები, ისეთის ძალით ველარ ინსპირირებდნენ, რომ კაცობრიობას გოლგოთას მისტერიის წვდომა შესძლებოდა, სწორედ აქ უნდა ვეძიოთ იმდროინდელი მრავალი ქრისტიანული მოძღვრების ერთმანეთისგან განსხვავებული ინსპირაციების მიზეზი. ამ მოძღვრებებში ბევრი რამ მიქელის ძმათა მიერ იყო შთაგონებული; ისინი მიქელის უშუალო იმპულსით არ შექმნილან და მისეულ ინსპირაციასთან ისეთ მიმართებაში იმყოფებიან, როგორისაშიც პლანეტები მზესთან.

და მხოლოდ დღეს, ჩვენს დროში, ისევ განახლდა მიქელის უშუალო ინსპირაცია, რისი მომზადებაც მე-16 საუკუნიდან დაიწყო. მთელი ამ დროის მანძილზე კაცობრიობას ინსპირირებდა მიქელის უახლოესი თანამოსაგრე მთავარანგელოზი, რისი წყალობითაც საბუნებისმეტყველო მეცნიერებებმა დიდ განვითარებას მიალწია, თანამედროვეობის საბუნებისმეტყველო მეცნიერებათა აყვავება არა მიქელის, არამედ მისი ძმის — გაბრიელის ინსპირაციამ განაპირობა, მისეული მეცნიერული

ინსპირაცია მიზნად ისახავდა ისეთი ინსტიტუტის შექმნას, რომელიც შესაძლებელს გახდიდა მხოლოდ მატერიალური საშყაროს შემეცნებას და იგი ფიზიკურ ტვინთან იყო დაკავშირებული.

უკანასკნელი ათწლეულებიდან მეცნიერების ინსპირატორის ადგილს მიქელი იკავებს და ახლო საუკუნეებში იგი ისეთ რალაცას დაუმკვიდრებს ქვეყნიერებას, რასაც, სულიერი თვალსაზრისით, რა თქმა უნდა, დიდი მნიშვნელობა ენიჭება, რადგან უფრო სულისმიერი და განუზომლად დიდი ღირებულებისა იქნება, ვიდრე ფიზიკური შეცნიერება, რომლის განვითარება შე-16 საუკუნიდან დაიწყო. ისე როგორც წარსულში გაბრიელ მთავარანგელოზმა ქვეყნიერებას მეცნიერება მისცა, ასევე მიქელ მთავარანგელოზიც მომავალში სულიერ ცოდნას დაგვიშკვიდრებს, რის დასაწყისშიც ჩვენ ახლა უკვე ვდგავართ. უკეთუ მიქელი იყო იეპოვას, ქრისტეს ანარეკლის, მაცნე გოლგოთას მისტერიამდე ხუთი საუკუნის მანძილზე, რათა იმ ეპოქისათვის სათანადო ძირითადი ტონი მივნიქებინა, უკეთუ იგი მაშინ მხოლოდ იეჰოვის მაცნე გახლდათ, ჩვენი დროისათვის მიქელი თვითონ ქრისტეს მესიტყვედ მოგვვვლინა. როგორც ძველებრაულ ეპოქაში, რომელიც გოლგოთას მისტერიის უშუალო მომამზადებელი ეპოქა იყო, ძველი ებრაელი ხელდასხმულნი მიქვლს, როგორც იეჰოვას გამოვლენას, შიმართავდნვნ, დღეს ასე უნდა მივმართოთ ჩვენც მიქელს, ახლა უკვე არა agingal, analge hazany shough შესიტყვეს, რათა უახლოესი საუკუნეების მანძილზე სულ უფრო და უფრო მზარდი გამოცხადება მივილოთ, რაც სულ უფრო და უფრო ღრმად ჩაგეახედებს გოლგოთას მისტერიის საიდუმლოებაზი, იგი 2000 წლის წინ მოხდა, მაგრამ ქვეყანას სხვადასხვა ქრისტიანული წყაროებით ეუწყა, ხოლო შისი მთელი სიღრშე მხოლოდ შე-20 საუკუნეში გაცხადდება, როცა მეცნიერების ნაცვლად ჩვენზე სულიერი ცოდნა გარდმოვა, ვითარცა მადლი მიქელისა, და ჩვენს გულებს განუზომელი სიღრმის სულიერი გრძნობა ადავსებს. hagb საშუალება მოგვეცემა ყოველივე იმ "მეგნების წყალობით განვახორციელოთ, რომელიც · მომავალი უახლოესი ათწლეულების განხვნილი კარიბჭიდან მოედინება.

მიქელს ხელეწიფება ახალი სულიერი ნათელი მოგვანიჭოს, რომელიც შეიძლება იმ გარდაქმნილ ნათლად მივიჩნიოთ, მის მიერ გოლგოთას მისტერიის დროს რომ გადმოიღვარა. ჩვენი დროის ადამიანებს ძალუძთ ამ ნათლით შეიმოსონ, თუ ყოველივე ამას ჩავწვდებით, იმ ახალი საუკუნის მნი შვნელობასაც გავიგებთ, რომელიც ჩვენ დროს იწყება, და შევძლებთ სულიერი გამოცხადების იმ რიჟრაჟსაც მივწვდეთ, რაიც მიწივრი დრობრიობის ცხოვრებაში უახლოეს დუკუნეებში გამოკიაფდება. კაცობრიობა რომ უფრო თავისუფლად მიეახლოს ყოველივე ამას, ვიდრე წინათ, ჩვენ, რა თქმა უნდა, ჩვენი თავისუფალი ნების განვითარებით დღეს უნდა მივილოთ ეს გამოცხადება.

ახლა კი ზეგრძნობად სამყაროებში ის ვითარება მოვიხილოთ, რამაც გოლგოთას მისტერიიდან დღემდე ეს ცვლილება გამოიწვია როცა უკან, პირველ საუკუნეში, ვიხედებით, ვიხსენებთ, თუ რა ხშირად ჩაედინებოდა ჩვენს სამშვინველში ძალა, რაც იორდანეზე ნათლიღების დღიდან ქრისტეს ადამიანური ფორმით, მიწაზე ჩვენთვის ხილული სახით გამოვლენამ აღძრა. ჩვენი სამშვინველი ახლა იმ აზრითაც განვმსქვალოთ, რომ, როცა ქრისტე — უკეთუ მის გარვგნულ ფორმას ვგულისხმობთ — ანგელოზთა იერარქიას ზიუკავშირდა, იმ დღიდან იგი უხილავად

ცხოვრობს დედამიწაზე.
გავიხსენოთ, რომ უხილავ სფეროებში
სიკვდილი არ არსებობს, ხოლო მიწიერი
ადამიანებივით თვითონ ქრისტემაც განვლო
სიკვდილის კარიბჭე. და თუმცა იგი მას მერე
სულიერი ყოფიერებით ცხოვრობს, მაინც
შერჩა თავისი სიკვდილის მოგონება. მაგრამ,
როგორც ანგელოზთა იერარქიის არსებას,
როგორი ფორმითაც დღეს იგი გარეგნულად
ვლინდება, გამოცდილება ცნობიერების
ცვალებადობით ეფარგლება.

odal zoda, had popostaval ევოლუციისათვის მე-16 საუკუნიდან აუცილებელი გახდა მეცნიერების განვითარება და თანდათანობით მისი ტრიუმფამდე ამაღლება, დედამიწის ევოლუციაში ამასთან ერთად შემოვიდა ისეთი რაღაცაც, რამაც უხილავი სამყაროებისთვისაც გარკეეული მნიშვნელობა იქონია. მეცნიერების აყვავებასთან ერთად, კაცობრიობაში იმაზე უფრო დიდ ინტენსივობას მიაღწია მატერიალისტურმა და აგნოსტიკურმა გრძნობებმა, ვიდრე წინათ. რა თქმა უნდა, მატერიალისტური მიმდინარეობები მანამდეც არსებობდა, მაგრამ უჩვეულოდ გაიზარდა მატერიალიზმის ინტენსიურობა მე-16 საუკუნიდან. სიკვდილის კარიბჭის გავლით სულ უფროდაუფრო ბევრ ადამიანს

სულიერ სამყაროში თან შეაქვს თავისი დედამიწისეული მატერიალისტური აზრებისა და შეხედულებების შედეგი, ასე რომ, მე-16 საუკუნიდან სულიერ სამყაროებში მატერიალიზმის სულ უფროდაუფრო მეტი თესლი განიბნა და გარკვეული თავისებურებით გალივდა.

პიუხედავად იმისა, რომ ქრისტე ძველებრაელ ხალხში მოვიდა და ამით თავის სიკვდილს ეზიარა, და, მიუხედავად იმისა, რომ იგი დღეს ანგელოზური არსებაა ანუ იმ დროიდან ანგელოზის სახე ქრისტეს გარეგნული ფორმაა, ამ ცხრამეტი საუკუნის მანძილზე მან მაინც განიცადა ცნობიერების გაბუნდოვანება (ერთგვარი ცხრომა), რაც იმ მატერიალისტური ძალების ზემოქმედების შედეგია, რომელმაც სულიერ სამყაროებში შეაღწია გარდაცვლილი ადამიანების მატერიალიზებული სამშვინველების ცად ამაღლების გზით. მაგრამ სულიერ საშყაროებში ამ არაცნობიერის შეღწევა მე-20 საუკუნეში გარდაისახება ქრისტეს ცნობიერების აღდგომად დედამიწაზე, ადამიანთა სამშვინველებში, მათი ლაბადებიდან გარდაცეალებამდე მოცემულ დროში. ახლა უკვე შეიძლება გარკვეულწილად იმისი წინასწარი თქმაც, რომ დაკარგული ადამიანური ცნობიერება გარდუვალად მოპოვებულ იქნება როგორც ნათელმხილველური ხილვა და მალე სულ უფროდაუფრო მეტი არსებები შესძლებენ მიაღწიონ ეთერული ქრისტეს ანუ ქრისტეს ანგელოზის სახით ხილვას. კაცობრიობის ხარგზე მოხდა ის, რასაც შეიძლება ცნობიერების ზრდა ვუწოდოთ იმ სამყაროებში, რომლებიც უშუალოდ ემიგნება ჩვენს ადამიანურ სამყაროს \_ დიახ, იმ უახლოეს სამყაროებში, სადაც გოლგოთას მისტერიიდან დღევანდელ დღემდე ჩვენ გჭვრეტთ ქრისტეს.

უნდა ითქვას, რომ გოლგოთას ზემოთ აღვწერეთ. შეიძლება ით, მისტერიის დროს პალესტინის ნაკლებად- უწინ კაცობრიობა მისი სხეულის ცნობილ კუთხეში კაცობრიობისათვის განიცდიდა; მე-20 საუკუნიდან მოყო იგი მისი ცნობიერების აღდგომას გა იგი მისი ცნობიერების აღდგომას გა იდესმე მისი არსებობის მანძილზე მომხდარა; ის, რაც მე მხოლოდ რამდენიშე მაგრამ მას ძალზე იშეიათად აღნიშნავენ მოვნიშნე, - თანდათანობით ავ ჩვენს დროში. მაშინ არ უნდა გაგვიკვირდეს, სამშვინველებში შეაღწევს, უკეთუ გვეტყვიან, რომ მე-20 საუკუნეში - შუამავლად, მახარობლად ქრისტეს წინააღმდეგობას ისინი უწევენ, მთავარანგელოზი გვეყოლება, ვინც მე-16 საუკუნიდან სიკვდილის კარიბტეს დღეს ქრისტეს მესიტყვეა. ისე როგისინი

ქრისტეს განახლებული ცნობიერება შეიძლება დაკავშირებულ იქნას კაცობრიობის მიწიერ ცნობიერებასთან და, ჩვენი დროიდან დაწყებული, ნაცვლად ანგელოზთა სფეროში მე-16 საუკუნიდან მოყოლებული მისეული ცნობიერების დაცხრომისა, მე-20 საუკუნეს მოაქვს აღმდგარი უშუალო ქრისტესმიერი ცნობიერება ე. ი. ქრისტეს ცხოვრება სულ უფრო და უფრო ალიქმება ადამიანთა სამშვინველებში, როგორც უმუალო პირადი გამოცდილება.

მცირერიცხოვანთა ჯგუფს დროის გამოცხადებათა შეცნობა ხელეწიფებოდა და ძალუძდა გოლგოთას მისტერია განეჭვრიტა როგორც რეალიზაცია იმისა, რომ ამაღლებული უზენაესი არსება სულიერი სამყაროებიდან მიწაზე დაეშვა, რათა გაევლო სიკვდილის კარიბჭე და სიკვდილის წყალობით მისი სუბსტანცია დედამიწას შეერთებოდა, — ასევე ჩვენც ხელგევწიფება განვქვრიტოთ ერთგვარი სულიერი სიკვდილი ანუ ცნობიერების გაბუნდოვანება, რისაც ადგილი ჰქონდა ჩვენს ფიზიკურ საშყაროსთან უშუალოდ მომიჯნავე სულიერ სფეროებში და ამის კვალდაკვალ ვალიაროთ გოლგოთას მისტერიის განახლების გარდუვალობა, რათა დედამიწაზე ადამიანთა სამშვინველებში განხორციელდეს ქრისტეს მიმცხრალი ცნობიერების აღდგომა.

გოლგოთას მისტერიიდან მოყოლებული ადამიანთაგან მრავალს შესწევდა ძალა ქრისტე ექადაგა. ხოლო მე-20 საუკუნიდან სულ უფროდაუფრო გაიზრდება იმათი რიცხვი, რომლებიც შესძლებენ სხვათა დასამოძღვრავად ახსნან ქრისტეს არსი, როგორც ამას თეოსოფია გვამცნობს. ისინი ქრისტეს საკუთარი გამოცდილებიდან

იქადაგებენ და გააცხადებენ.

ქრისტი ორჯერ ეცვა ჯვარს: ერთხელ ფიზიკურად — ჩვენი წელთალრიცხვის დასაწყისში, დედამიწაზე; შეორედ სულიერად — მე-19 საუკუნეში, როგორც ზემოთ აღვწერეთ. შეიძლება ითქვას, რდმ უწინ კაცობრიობა შისი სხეულის აღდგომას განიცდიდა; მე-20 საუკუნიდან მოყოლებული იგი მისი ცნობიერების აღდგომას განიცდის.

ის, რაც მე მხოლოდ რამდენიშე სიტყვით მოვნიშნე, - თანდათანობით ადამიანთა სამშვინველებში შეაღწევს, ხოლო შუამავლად, მახარობლად მიქელ მთავარანგელოზი გვეყოლება, რომელიც დღეს ქრისტეს მესიტყვეა. ისე როგორც იგი ადამიანთა სამშვინველებს ოდესლაც განამზადებდა, რათა მათ ქრისტეს ცხოვრების ზეციდან მიწაზე გარდამოსვლა ეგრძნოთ, ასე დღესაც განამზადებს კაცობრიობას, რომ მან შეძლოს, განიცადოს ქრისტეს ცნობიერების შეუგნებელიდან

შეგნებულისაკენ წარმართვა. და ისე როგორც ქრისტეს მიწაზე ცხოვრების დროს მის თანამედროვეთა უმრავლესობას არ. ძალუძდა ერწმუნა, რომ დედამიწის ევოლუციაში უდიდესი ძვრა მოხდა, ასე ჩვენს დროშიც ისინი, რომლებიც ცდილობენ სულ უფრო და უფრო გაზარდონ მატერიალიზმის ძალაუფლება დედამიწაზე, ძალიან დიდხანს შიიჩნევენ ყოველივე იმას, რაც ეს-ეს არის ვთქვით, ფანტაზიად, ზმანებად და ზოგჯერ სისულელედაც კი. ასევე ექვის თვალით შეხედავენ სიმართლეს მიქელ მთავარანგელოზზე, რომელიც ისევ იწყებს ქრისტეს გამოვლინებას ჩვენს დროში. მიუხედავად ამისა, ბევრი ადამიანი აღიარებს ახალ ერად, რაც ახლა იწყება და რაც მომავალ საუკუნეებზი ადამიანების სამშვინველთა წიაღ ვითარცა მზე აღმობრწყინდება — ხოლო მიქელ მთავარანგელოზის მზესთან მიდარება ნიადაგ ეგების. და ბევრმა მიქელის ახალი გამოცხადება რომც ვერ განქვრიტოს, იგი კაცობრიობაში მაინც განიფინება.

აი, რა შეიძლებოდა თქმულიყო დღეს იშ ადგილის თაობაზე, რომელსაც გოლგოთას მისტერია დაიკავებს ჩვენს დროში. მოდით, ეს გრძნობები ჩვენს საკუთრებად ვაქციოთ, განხორციელება რამეთუ ამის შეგვაძლებინებს ვიყოთ ნამდვილი თეოსოფები, თანდათანობით, შესაბამისად, სხვა გამოცხადებებიც მოგვეახლებიან, რომელთაც დღეს უნდა განვუმზადოთ ჩვენი სამშვინველები, მაგრამ განა ეგოისტურობად არ ჩაგვეთვლებოდა, უკეთუ ამ გრძნობებს, მხოლოდ ჩვენთვის, როგორც სანუკვარ სიხარულს, გადავინახავდით? უმჯობესია, თეოსოფიისაგან ჩვენდამი მონიჭებულ მაღალ მოვალეობად მივიჩნიოთ, ვიყოთ ამ გამოცხადებათა მოხალისე მოსაგრენი! და თუმცა ჩვენ მთელი კაცობრიობის უმცირეს ნაწილს წარმოვადგენთ, რომელიც მიილტვის ჩასწვდეს ახალ ქეშმარიტებას გოლგოთას მისტერიის შესახებ, on inco მთავარანგელოზის ამ ახალი გამოცხადების სრული შემეცნებით ჩვენ მაინც ვქმნით ახალ ძალას, რაც ამ გამოცხადებაში ოდნავადაც არ არის დამოკიდებული ჩვენს სისუსტეზე, არამედ საესებით თვითონ გამოცხადებით, თვითონ ჭეშმარიტებით არის შთაგონებული და გაპირობებული.

მაშინ მთლიანად [გგნუატიტუცტელებდით იმას, რასაც ახლა მხოლოდ მცირესი იუწყებიან კაცობრიობის მერმისად, რამდენადაც ადამიანს ამის ყურად ღება ძალუძს.

ჩვენი დროიდან იწყება ქრისტეს ახალი გამოვლინება — ჩვენ მზად ვართ ეს შევიშეცნოთ, ჩვენ გვსურს ვეკუთენოდეთ იმ პატარა საძმოს, რომელიც ცდილობს ყოველივე ეს სულ უფრო და ეფრო გაზარდოს და დააფუძნოს; ჩვენ გვსურს ამ გამოვლინების შინაგანი ძალა მოვიკრიბოთ, რათა იგი ისე განეფინოს დანარჩენ კაცობრიობას, რომ თანდათანობით შისი შემეცნება ყველამ შესძლოს.

ეს სწორედ ის ძალა გახლავთ, ჩვენ რომ სიბრძნეს ვუწოდებთ, ხოლო მავანნი სისულელედ მიიჩნევენ. უფრთ მკვიდრად რომ დავეფუძნოთ, დღეს უნდა ვიცოდეთ, რომ ჩვენი დრო მიქელ მთავარანგელობის შეორედ გამოვლინების დროა და უნდა გვახსოვდეს, რა თქვა ძველ ხელდასხმულთაგან ერთ-ერთმა მიქვლის პირველი გამოვლინების დროს: "ხშირად, რაც კაცთათვის სისულელეა, ღვთისათვის იგი სიბრძნეა".

ვეცადოთ, ჩვენთვის მოვიწიოთ დღეს ძალა ამგვარი გრძნობებიდან, ამგვარი სულიერი შემეცნებიდან, სისულელედ რომ მიუჩნევიათ მავანთ, ვინც შემეცნებისას გრძნობადზე არიან დამოკიდებულნი — ხოლო ჩვენთვის ნათელს რომ წარმოადგენს და სულიერი სამყაროების, ზეგრძნობადის მკაფიო შემეცნება რომ ჰქეია, რასაც მთელი ჩვენი მშვინვიერი ძალითა და ჩვენეული თეოსოფიური მრწამსით ვესწრაფვით.

ფრანგულიდან

თარგმნა სიპილა გელა<del>ბ</del>ემ



#### "TOBOTE "JOBOS"

- ატონ კამიუს "უცხომ" გამოქვეყნების-🔾 თანავე უდიდესი მოწონება დაიმსახურა. ყველას პირზე ეკერა, "ზავის" შემდგომი ეპოქის საუკეთესო წიგნიაო". მაშინდელ ლიტერატურულ პროდუქციაში ეს რომანი თვითონ იყო უცხო. იგი ჩვენამდე სადემარკაციო ხაზის გარედან მოვიდა, ზღვის გაღმა ნაპირიდან; და იმ დროს, როცა სუსხიანი გაზაფხული იდგა და ნახშირი არ იშოვებოდა, წიგნი შოგვითხრობდა მზეზე არა როგორც ეგზოტიკურ საოცრებაზე, მზემთყირჭებული ადამიანის გაბეზრებული ფამილარობით; ბ-6 კამიუს რომანი არი იძლეოდა ძველი რეჟიმის კიდევ ერთხელ დამხობის საკუთარ საშუალებებს, არც ულირსობის გრძნობას აღვივებდა ჩვენში: არც ერთი იყო მისი საწუხარი და არც მეორე. უბრალოდ, ამ წიგნის წამკითხველს ახსენდებოდა, რომ ძველადაც ყოფილა ნაწარმოებები, რომელნიც თავისთავად იყვნენ ღირებულნი და არაფერს ამტკიცებდნენ. ასეთი აზრი თვით ამ ნაწარმოებებში იყო გაცხადებული. ბ-ნ კამიუს რომანი უანგარო იყო, ოღონდ საკმაოდ ორჭოფული როგორ უნდა აღგვექვა პერსონაჟი, რომელიც დედის გარდაცვალების მეორე დღეს "ბანაობდა, იწყებდა უწესრიგო ურთიერთობას ქალთან და იცინოდა კომიკურ ფილმზე"; კლავდა არაბს "მზის გამო" და ალსასრულის წინა დღეს ამტკიცებდა, რომ "ბედნიერი იყო მანამდეც და მაშინაც"; რომელსაც სურდა, ბევრ სეირის მოყვარულს მოეყარა თავი ეშიფოტის ირგვლივ, რომ "ზიზღნარევი შეძახილით შეგებებოდნენ მას"? ერთნი

ამბობდნენ ამ პერსონაჟზე "ბრიყვი და საცოდავიაო", უფრო წინდახედულნი კი — "უცოდველიაო". თუმცა, საკითხავი იყო, რას ნიშნავდა ამგვარი უცოდველობა.

"სიზიფის მითით", რომელიც რამდენიმე თვით გვიან გამოქვეყნდა, ბ-ნმა კაშიუმ მოგვცა ზუსტი განმარტება ზემოთქმული ნაწარმოებისა. მისი გმირი არც კეთილი იყო და არც ბოროტი, არც მორალური და არც ამორილური. ეს კატეგორიები მერსოს ვერ მიესადაგება; იგი იმ განსაკუთრებული მოდგმისაა, რომლისთვისაც მწერალმა აბსურდის სახელი შემოინახა. აქვე უნდა ალინიშნოს, რომ ბ-ნ კამიუს კალამი ამ სიტყვას ორ განსხვავებულ მნი'შვნელობას ანიჭებს: აბსურდი, ერთსა და იმავე დროს, არსებული ვითარებაც არის და ამ ვითარების ნათლად გაცნობიერებაც ზოგიერთი პიროვნების მიერ. "აბსურდის ადამიანია" ის, ვინც შთავარი აბსურდულობისაგან განუხრელად სათანადო დასკვნებს აკეთებს; მოცემულ შემთხვევაში სიტყვა "აბსურდი" ისეთივე აზრს იძენს, რასაც სიტყვა "სვინგი", რომელიც სვინგის მოცეკვავე ახალგაზრდებსაც ნიშნავს, რას წარმოადგენს ამსურდი, როგორც არსებული ვითარება, როგორც საწყისი? სხვას არაფერს, თუ არა ადამიანის დამოკიდებულებას სამყაროსთან. უპირველესი აბსურდულობა გამოხატავს, პირველ რიგ"ში, გათიშულობას: გათიშვას მთლიანობისაკენ ადამიანის სწრაფვასა და გონებისა და ბუნების დაუძლეველ დუალიზმს შორის, მარადიულობისაკენ ადამიანის ლტოლვასა და მისი არსებობის დამთავრებად ხასიათს შორის, მის "ფაციფუცსა" — რაც თვით ადამიანის არსს შეადგენს და მისი ძალისხმევის ამაოებას შორის. აბსურდის უკიდურესობებია:

იგულისხმება პირეელი მსოფლიო ომის შემდგომი ზავი.

სიკედილი, ჭეშშარიტებათა და არსებათა პლურალიზმი, რისი დაყვანაც ერთ ერთეულამდე შეუძლებელია, სინამდვილის შეუცნობადობა და შემთხვევითობა. სიმართლე რომ ითქვას, ეს არც ისე ახალი თემები გახლავთ და არც ბ-ნი კამიუ აცხადებს მათ ასეთებად. მსგავსი თემები უკვე აღინუსხა თავისებურად, მშრალი გონებით XVII საუკუნეში, ბასიათდებოდა წმინდა ფრანგული ლაკონურობით და ჭვრეტითი ხასიათი ჰქონდა; იგივე თემები შაბლონებად გამოიყენა კლასიკურმა პესიმიზმმა. განა პასკალი არ მიგვითითებს, რომ "ჩვენი უსუსური, სასიკვდილოდ განწირული და სავალალო მდგომარეობა ბუნებრივი უბედურებაა და თანაც უნუგეშო, თუ ამაზე უ'შუალოდ დაეფიქრდებით?" განა პასკალმა არ მიუჩინა თავისი ადგილი გონებას? განა უყოყმანოდ არ დაეთანხმებოდა ის ბ-ნ კამიუს ფრაზას — "საშვარო არც (მთლად) რაციონალურია და არც იმდენად ირაციონალურიო?" განა პასკალი არ გვიჩვენებს, რომ "ჩვეულება" და "გართობა" აღამიანს უნიღბავს "საკუთარ არარაობის, უსასოობას, უკმარისობას, უძლურებას და სიცარიელეს?" "სიზიფის მითის" გაყინული სტილით, ესეების თემატიკით, ბ-ნი კამიუ იმ ფრანგ მორალისტთა ტრადიციების გამგრძელებელია, რომელთაც ანდლერმა სამართლიანად უწოდა ნიცშეს წინამორბედები; ხოლო რაც შეეხება იმას, რომ ბ-ნ კამიუს ეჭვი შეაქეს გონების ყოვლისშემძლეობაში, ეს უფრო ურანგული ეპისტემოლოგიის შედარებით ახალი ტრადიციის გამოძახილია. თუ გავიხსენებთ მეცნიერულ ნომინალიზმს, — პუანკარეს, დიუჰემს, მეერსონს, — უფრო გასაგები გახდება ჩვენი მწერლის საყვედური თანამედროვე მეტნიერების მისამართით: "თქვენ მელაპარაკებით უხილავ, პლანეტურ სისტემაზე, სადაც ელექტრონები ბირთვის გარშემო მოძრაობენ. სამყაროს წარმოსახვით მიხსნით. ვალიარებ, შეცნიერებიდან პოეზიამდე მისულხართ..." ამავე აზრს იზიარებს ბ-ნ კამიუს თანამედროვე კიდევ ერთი მწერალი", რომელიც იგივე წყაროებზე დაყრდნობით წერს: "(ფიზიკა) განურჩევლად იყენებს მექანიკურ, დინამიკურ და ფსიქოლოგიურ მოდელებსიც კი, თითქოს ონტოლოგიური პრეტენზიებისაგან

თავისუფალი ფიზიკისათვის სულერთი გამხდარიყოს მექანიციზმისა თუ დინამიზმის კლასიკური ანტინომიები, რომელნიც გულისხმობენ ბუნებას თავის თავში". ბ-ნი კამიუ ერთგვარად კოხტაობს, როცა მოჰყავს ციტატები იასპერსის, ჰაიდეგერისა და კირკეგორის ტექსტებიდან, თუმცა ზოგჯერ თვითონაც არ ესმის კარგად მათი მნიშვნულობა. მისი ნამდვილი მასწავლებლები სხვაგან უნდა ვექებოთ; ბ-ნ კამიუს მსჯელობის მანერვა ასტოს სახათლე მისი ესეებისათვის დამახასიათებელი სტილი და ერთსა და იმავე დროს ნაღელიანი და მზისმიერი ყაიდა, მწყობრი, ცერემონიული და სასოწარკვეთილი, გვაცნობს კლასიკოსს, ხმელთაშუაზღველს მისი

ყველაფერი, მეთოდით გათავებული —
("მხოლოდ ცხადისა და ლირიულის
წონასწორობამ შეიძლება მიგვაახლოფოს
ემოციასთან და სინათლესთან") გვაგონებს
პასკალისა და რუსოს ძველ, "ვნებით სავსე
გეომეტრიებს", და გვახსენებს მორას, კიდევ
ერთ ხმელთაშუაზღველს, თუმცა მორასაგან
მაინც ძალიან განსხვავდება, უფრო, ვიდრე
რომელიმე გერმანელი ფენომენოლოგისაგან,
ან დანიელი ეგზისტენციალისტისაგან.

ალბათ, ბ-ნი კამიუ სიამოვნებით დაკვეთანხმებოდა ზემოთქმულში, ოღონდ, მიაჩნია, რომ ორიგინალუსია, რადგან თავის აზრებს ბოლომდე მიჰყვება. მართლაც, პესიმისტური მაქსიმების შეგროვება არ არის მისი ინტერესის საგანი. ცხადია, აბსურდი არც ადამიანშია და არც სამყაროში, თუ მათ ცალ-ცალკე განვიხილავთ. მაგრამ, რადგან ადამიანის მთავარი დამახასიათებელი თვისება ისაა, რომ "იგი სამყაროში იმყოფება", ბოლოს და ბოლოს, აბსურდი ადამიანის მდგომარეობაში ძევს. ამიტომაც, იგი არ არის უპირველესად იმ უბრალი ცნების საგანი, რომლის მიხედვითაც აბსურდი წარმოჩნდება გონების უნუგეშო სინათლის მოზღვავების ჟამს. "ადგომა, ტრამვაი, ოთხსაათიანი სამუშაო დღე დაწესებულებაში ან ქარხანაში, სადილი ძილი, და ორშაბათი, სამშაბათი, ოთხ ხუთშაბათი, პარასკევი, "მაბათი; ერთი და იგივე რიტმით..." და მერე, უცებ, "დეკორაციები ინგრევა", ჩვენ გვეუფლება უსასოო გონების სინათლე, ასეთ დროს, თუ უარს ვიტყვით რელიგიათა და ეგზისტენციალურ ფილოსოფიათა თვალისამხვევ დახმარებაზე, გავიგებთ ზოგიერთ მთავარ კეშმარიტების: იმის, რომ სიმყარო ქაოსია, რომ "ქაოსი ღვთიური წონასწორობაა, რომელიც ანარქიიდან იბადება", რომ არ არსებობს ხვალინდელი დღე, რადგან

<sup>\*</sup> მორის მერლო-პონტი, ფილოსოფოსი და ესეისტი.

ადამიანი კვდება. "...უეცრად, ილუზიებისაგან და სინათლისაგან განძარცვულ სამყაროში ადამიანი უცხოდ იგრძნობს თავს. მისი ლტოლვილობა უნუგეშოა, რადგან არ ახლავს არც მოგონებები დაკარგულ სამშობლოზე, არც იმედი აღთქმული ქვეყნისა". ეს ხდება იმიტომ, რომ ადამიანი საშყარო არ არის: "რომ ვყოფილიყავი ხე ხეთა "პორის..., ამ ცხოვრებას ექნებოდა ახრი, ანუ ამ პრობლემას აღარ ექნებოდა აზრი, რადგან სამყაროს ნაწილი ვიქნებოდი. მე თვითონ ვიქნებოდი ეს სამყარო, რომელსაც ახლა მთელი ჩემი ცნობიერებით ვუპირისპირდები... სწორედ ამ უბადრუკი გონებით ეუპირისპირდები ყოველივეს, რაც კი შექმნილა". ამგვარად, ნაწილობრივ გასაგები ხდება ჩვენთვის საინტერესო წიგნის სათაური: უცხო, ეს არის სამყაროს პირისპირ მდგარი კაცი: ბ-ნ კაშიუს თავისუფლად "მეეძლო თავისი რომანისათვის მიეცა ჟორუ ჟისინგის ნაწარმოების სათაური -ლტოლეილობაში დაბადებული". მაგრამ უცხო, ეს არის აგრეთვე ადამიანი სხვა ადამიანთა შორის. "..არის დღეები, როცა უცხოდ მოგეჩვენება ქალი, რომელიც გიყვარდა". და ბოლოს, მე უცხო ვარ საკუთარი თავისადში, ანუ საშყაროს შვილი ადამიანი გონებასთან მიმართებით: "უცხო, რომელიც რადაც წამს სარკეში ჩახედვისას გამოგვეცხადება ხოლმე".

გარდა ზემოთქმულისა, არსებობს აბსურდის გატაცებაც. აბსურდის ადამიანი თავს არ შლიკლავს, მას სურს სიცოცხლე ისე, რომ თავის არცერთ რწმენაზე არ იტყვის უარს, მას სურს იცხოვროს ხვალინდელი დღის გარეშე. აბსურდის ადამიანის თვითდამკეიდრება ამბოხის გზით ხდება. ის გიუტად უსწორებს თვალს სიკვდილს და ამგვარი პიპნოზი ათავისუფლებს: მისთვის ენობილია სიკვდილმისჯილის "ღვთიური უპასუხისმგებლობა". ყველაფერი ნებადატიულია, რადგან დმერთი არ არსებობს და ადაშიანი კედება. ყველა გამოცდილება ტოლფასია, გობს, რაც შეიძლება მეტი ბით გამოცდილების შეძენა. "მარად ცნობაერი სულის ადამიანის წინაშეა აწმყო და აწმყოთა უწყვეტი მიმდევრობა, ასეთია აბსურდის ადამიანის იდეალი". ყველა ღირებულება ინგრევა "რაოდენობითობის ეთიკის" წინაშე, აბსურდის ადამიანს, სამყაროში ჩაგდებულს, მეამბობეს, უპისუხისმგებლოს, "არაფერი აქვს დასამტკიცებელია. ის უცოდველი ა. ისეთივე უცოდველი, როგორებიც არიან ს.მოემის მიერ აღწერილი პრიმიტივი ადამიანები პასტორის მოსვლამდე, რომელიც

შეასწავლის შათ კეთილსა და ბოროტს, ნებადართულსა და აკრძალულს: — მისთვის ყველაფერი ნებადართულია, ისეთივე უცოდველი, როგორიც თავადი მიშკინი, "მცხოვრები უწყვეტ აწმყოში, რომელიც "შეფერილია ღიშილითა და გულგრილობით"; უცოდველი, ამ სიტყვის ყველა გაგებით, გნებავთ "იდიოტი". ახლა უკვე /სავსებით გასაგებია ბ-ნ კამიუს ტომანის, სათაური. უცხო, რომლის დახატვაც მას სურს, ერთერთი იმ საშინელ უცოდველთაგანია, რომელიც დაბრკოლებად ეღობება საზოგიდოებას, რადგან უარს ამბობს საზოგადოების მიერ შემოღებულ წესჩვეულებებზე. ის უცხოთა შორის ცხოვრობს და თვითონაც უცხოა. ამის გამო ზოგს უყვარს, მაგალითად, მარის, იმიტომ, რომ "უცნაურია"; ზოგს ამავე მიზეზით ეზიზღება, მაგალითად, სასამართლოს ბრბოს. ბრბოს სიძულვილს მერსო თვითონაც გრძნობს. თუ ჩვენთვის, მკითხველისათვის, აბსურდის გრძნობა ახლობელი არ იქნება, ამაოდ შევეცდებით ჩვეული ნორმებით ამ გმირის განსგას, რადგან იგი ჩვენთვისაც უცხო იქნები.

ამგვარად, თქვენი თავზარდაცემა, \_ ტოცა წაიკითხეთ: "მე გავიფიქრე, რომ კვირ**ა** დღე დაიკარგა, რომ დედა უკვე დასაფლავებული იყო, რომ ისევ შევუდგებოდი მუშაობას და რომ საბოლოოდ არაფერი იყო შეცვლილი", გამიზნული გახლდათ: ეს იყო შედეგი აბსურდთან თქვენი პირველი შეხვედრისა. თუმცა, ალბათ, იმედი გქონდათ, რომ თანდათან, კითხვას რომ გააგრძელებდით, უხერხულობის შეგრძნება გაგეფანტებოდათ, ყველაფერი გაირკვეოდა, დასაბუთდებოდა და განიმარტებოდა. მაგრამ, იმედი გაგიცრუვდათ: "უცხო" ის წიგნი არ არის, რომელიც რაიმეს განმარტავს, ან და რაიშეს ამტკიცებს. აბსურდის ადამიანი კი არ განმარტავს, აღწერს; ბ-ნი კამიუ თავისას გვთავაზობს და სრულიადაც არ ცდილობს გაამართლოს ის, რაც არსებითად გაუმართლებელია. "სიზიფის მითი" გვასწავლის, როგორ მივუდგეთ ამ რომანს. "სიზიფის მითში" მოცემულია აბსურდის რომანის თეორია. მიუხედავად იმისა, რომ მოცემული რომანის ერთადერთ თემას ადამიანის მდგომარეობის აბსურდულობა წარმოადგენს, ეს მაინც არ არის თეზისის შემცველი ნაწარმოები. მისგან არ გამოსჭვივის "თვითკმაყოფილი" აზროვნება, რასაც გასამართლებელი საბუთის შემოტანა დასქირდებოდა ალბათ. პირიქით, ეს გახლავთ ჩარჩოში მთქცეული, " მოკვდავი"

და "მეამბოხე სულის მქონე" აზროვნების ნაყოფი. წიგნი ამტკიცებს ქმედითი გონების უსარგებლობას. "(დიდმა რომანისტებმა) ლოგიკურ მსგელობას ხატოვნად წერა აშჯობინეს, რაც მათთვის დამახასიათებელი აზროვნების მაჩვენებელია. ასეთი აზროვნებისათვის ახსნა-განმარტების პრინციპი ფუქია და ემოციური ფორმით მოწოდებული სათქმელი უფრო ბევრის მომცველია". აქედან გამომდინარე, სათქმელის რომანის ფორმით გამოხატვა, ბ-ნ კამიუს მხრივ, ამაყ თავმდაბლობაზე შეტყველებს. თავმდაბლობაზე და არამც და არამც მორჩილებაზე; ადამიანური აზროვნების ზღვრების შეამბოხისეულ ალიარებაზე. მართალია, მან თავის მოვალეობად ჩათვალა რომანისეული სათქმელისათვის ფილოსოფიური განმარტება მიეცა სწორედ "სიზიფის მითის" სახით და ქვემოთ დავინახავთ, რა 'შეიძლება ვიფიქროთ ამგვარ დუბლირებაზე, მაგრამ დუბლის არსებობა მაინც ვერაფერს ვნებს რომანის უანგარობას. აბსურდის შემოქმედს oh oblingli, And dolin ballahangdo აუცილებელია. მას, პირიქით, სურს, რომ სულ ვიჭერდეთ მისი ნამოღვა წარის შემთხვევით ხასიათს. მეტიც, მისი სურვილია, ხაზი გაესვას, "რომ ეს ნაწარმოები შეიძლებოდა არ არსებულიყო, ისე, როგორც ჟიდს უნდოდა "ყალბი ფულის გქრელებისათვის**"** მიეწერათ <u> </u> შეიძლებოდა გაგრძელებულიყოო". ნაწარმოები შეიძლება არ არსებულიყო, ისევე, როგორც ქვა, წყლის ნაკადი, სახე. ეს ის აწმყოა, რომელიც გვეძლევა უბრალოდ, ისე, როგორც სამყაროში არსებული ყველა აწმყო. ასეთი ნაწარმოები არ გულისხმობს სუბიექტურ აუცილებლობას, ზოგი ხელოვანი რომ მოითხოვს ხოლმე მიაწერონ მის ქმნილებას და ამის დასამტკიცებლად, "არ შემეძლო არ დაშეწერა, საქირო იყო ამისგან განვთავისუფლებულიყავით". — იტყვის ხოლმე. ჩვენს წინაშეა კლასიკური მზის ფილტრში გატარებული, სიურრეალისტური ტერორიზმის თემა, რომლის მიხედვითაც. მხატვრული ნაწარმოები ცხოვრებიდან ამოგლეჯილი ფურცელია. დიახ, ნაწარმოები ცხოვრებას გამოხატავს, მაგრამ შეეძლო არც გამოეხატა თანაც, განა ყველაფერი ტოლფასი არ არის, "ეშმაკნის" დაწერა იქნება ეს, თუ რძიანი ყავის დალევა? ბ-ნი კამიუ სრულებითაც არ ითხოვს მკითხველისაგან ყურადღებასა და მონდომებას იმ მწერლებისაგან განსხვავებით, რომელთაც "თავიანთი ცხოვრება საკუთარ ხელოვნებას "შესწირეს".

"ყეცხო" ბ-ნ კამიუს ცხოვრების პატარა ფურცელია. რაც უფრო აბსურდულია ცხოვრება, მით უფრო ამათ, უნდა იყოს. ხელოვნება ამაო დიდსულოვნების ძალიანაც ნუ შევშინდებით, ბ-ნ კამიუს/პარეთქსებს მილმა ხშირად კანტის ბრძნული შენიშვნები იმილები მ'შვენიქრის'! ენ ელასრული სასრულობის "შესახემ! მსეა სტსისე კუცხო" იქია, ცხოვრებიდან გამორიყული, გაუნართლებელი, გაუმართლებადი, ამაო ადაშიანი, წამიერი, ავტორის მიერვე მიტოვებული, სხვა აწმყოთათვის დატოვებული აი, როგორ უნდა ვხედავდეთ ამ რომანს. იგი თითქოს ორი ადამიანის \_ ავტორისა და მკითხველის — უცაბედი, გონებისაგან დამოუკიდებელი ზიარებაა აბსურდთან.

ყოველივე ზემოთქმული მიგვანიშნებს, თუ როგორ უნდა წარმოვიდგინოთ "უცხოს" გმირი. ბ-6 კამიუს რომ სდომებოდა თეზისური რომანის დაწერა, ალბათ არ გაუქირდებოდა ეჩვენებინა ოჯახის ბატონპატრონი მოხელე, რომელსაც მოერეოდა აბსურდის ინტუიცია, ერთხანს გაიბრძოლებდა, ბოლოს კი გადაწყვეტდა სინოლეფისის აბსურდულობის "მესაბამისად ცხოვრებას. ამაში შკითხველიც დარწმუნდებოდა პერსონაჟთან ერთად და იმავე მიზეზით, ანდა, ბ-ნ კამიუს შეეძლო Jagoby Joseph "James Jagobada წმინდანის ცხოვრება გადმოეცა მოკლედ, იმათგან, რომლებსაც განსაკუთრებით სწყალობს. ესენია: დონ უუანი, მსახიობი, დამპყრობელი და შემოქმედი, მაგრამ ბ-ნმა კამიუმ ეს არ გააკეთა... და აბსურდის თეორიებს ნაზიარები მკითხველისთვისაც კი გაუგებარია მერსო, "უცხოს" გმირი. რასაკვირველია, ჩვენ ვიგერებთ, რომ შერსო იზილის ადამიანია და რომ მის ხასიათში მთავარია დაუზოგავი გონების სინათლე. ამას გარდა, არაერთხელ ვრწმუნდებით, რომ ეს გმირი თავისი აგებულებით "სიზიფის მით ში" შოცემული თეორიების წინასწარ ჩაფიქრებულ ილუსტრაციას წარმოადგენს. ასე შაგალითად, ბ-ნი კამიუ ხსენებულ ნაშროშში წერს: "კაცი იმით უფრო კაცობს, habay ah addmall, growing ranon, habay ამბობს". მერსიც ასეთი კაცური სიჩუმის მაგალითია, ამაო სიტყვები მას არ აკმაყოფილებს. "ჰკითხეს, შემჩნეული ჰქონდა თუ არა, რომ მე გულჩათბრობილი ვიყავი და მან ალიარა, რომ მე ხმას არ ვილებდი იმისთვის, რომ არაფერი მეთქვა". ზუსტად ორი სტრიქონით ადრე ამავე მოწმემ განაცხადა, რომ "მერსო იყო კაცი" (და როცა ჰკითხეს, რას გულისხმობდა ამაში, უპასუხა,

ყველიმ იცის რისაც ნიშნავსო). "სიზიფის მითში" აგრეთვე დიდი დრო ეთმობა სიყვარულს. იქ წერია: "სიყვარულს ვუწოლებთ ჩვვნს ურთიერთობის ზოგიერთ ადამიანთან, მხოლოდ და მხოლოდ იმ კრებითი შეხედულების მიხედვით, რომელიც წიგნებისა და ლეგენდების გავლენითაა "მექმნილი". "შესაბამისად, "უცხოში" გკითხულობთ: "ქალმა მოისურგა გაეგო, შიყვარდა თუ არა. ვუპასუხე, ამას არავითარი მნიშვნელობა არა აქვს და ალბათ არ მიყვარსარ-მეთქი". აქედან გამომდინარე, კამათი, რომელიც იწყება სასამართლოში და მკითხველის გონებაშიც, "უყვარდა თუ არა მერსოს დედა", ორმაგად აბსურდულია. ჯერ ერთი, ადეოკიტის არ იყოს, "მას ბრალად დედის დამარხვა ედება, თუ კაცის კვლა?" და მაინც, განსაკუთრებით, სიტყვა "სიყვარულს" არა აქვს აზრი. მერსომ დედა თავშესაფარში ალბათ იმიტომ მოათავსა, რომ მისი შესანახი ფული არ ჰქონდა და თანაც "ალარაფერი ჰქონდათ ერთშანეთისთვის სათქმელი". ალბათ, ხშირად არ იელიდა მერსო დედის სანახავად, იმიტომ, რომ იქ წასელა "კვირა დღეს წაართმევდა, რომ არათერი ვთქვათ, ცალკე ბილეთების აღებაზე, ცალკე ავტობუსით მგზავრობაზე და ორი საათის სავალ გზაზე". რას ნიშნავს ეს? მერსო ხომ მთლიანად აწმყოს ეკუთვნის, აწმყოში არსებულ განწყობებს? გრძნობა კიდევ აბსტრაქტული ერთეულია და წყვეტილ შთაბეჭდილებათა გამომხატველი. მართალია, მე სულ მათზე არ ვფიქრობ, ვინც მიყვარს, მაგრამ მიმაჩნია, რომ ისინი მაშინაც მიყვარს, როცა მათზე არ ეფიქრობ და შევძლებდი დამერდვია საკუთარი სიმშვიდე აბსტრაქტული გრძნობის წყალობით, ნამდვილი და წამიერი ემოციის არარსებობის დროს. მერსო განსხეავებულად ფიქრობს და მოქმედებს მას არ შეუძლია განიცადოს დიდი და ხანგრძლივი გრძნობები: მერსოსათვის არც სიყვარული არსებობს და არც სასიყვარულო თავგადასავალი. მისთვის აზრი აქვს მხოლოდ აწმყოს, კონკრეტულს. მერსო დედის სანახავად მაშინ დადის, როცა სურს. ეს არის და ეს. მთავარია სურვილი გააჩნდეს, თორემ ავტობუსში ჩაჯდება; ასევე კონკრეტული სხვა სურვილი საკმარისი აღმოჩნდა, რომ ეს ზანტი ადამიანი გაექცია და გაქანებულ სატვირთო მანქანაზე შეეხტუნებინა. მერსო დედას ნაზი, ბავშვური სიტყვით, "დედიკოთი" იბსენიებს. ყოველთვის ესმის dolo os of Jack geomegalal dolo განცდები. "სიყვარულის გრძნობიდან მე მხოლოდ სურვილის, სინაზის და გონიერების

ნარევს ვიცნობ, რითაც რომელიმე ადამიანს ვუკავშირდები". როგორც ჩანს, არ უნდა გამოგვეპაროს მერსოს ხასიათის თ ე ო რ ი უ ლ ი მხარე. მისი თავგადასავლების უშეტესობას ერთი ძირითადი მიზანი აქვს, ხაზი გაესვას მთავარი აბსურდულობის ამა თუ იმ მხარეს. მაგალითად, ჩევნ გევე, ვნახეთ, რომ "სიზიფის მითი" ხოტმას /ასხამდა "სიკვდილმისჯილის სტულ თავისუფლებას, რადგან მის წინაშე ცინის გველა ცარები იღება ერთ მშვენიერ დილას". იმისათვის, რომ სიამოვნება მიგველო ასეთი დილით და თავისუფლებით, კამიუმ თავის გმირს უმაღლესი სასჯელი მიუსავა. "როგორ ვერ მივხვდი, რომ სიკვდილით დასჯაზე შნიშვნელოვანი არაფერია..." — ათქმევინებს იგი მერსოს, " ... და რომ, გარკვეული აზრით, ეს ერთადერთი ყველაზე საინტერესო რამაა ადამიანისათვის". შეიძლებოდა მრავალი მაგალითისა და ციტატის დამოწმება და მაინც, ეს გონიერი, გულგრილი, ჩუმი კაცი, იმიტომ არ შეიქმნა, რომ საქმეს დასქირდა ასე. ალბათ ავტორის მიერ მონიშნული ხასიათი თავისთავადვე ჩამოყალიბდა, პერსონაუს გააჩნია საკუთარი სიმძიმე. თანაც, სულ იგრძნობა, რომ მისი აბსურდულობა დაძლეული კი არ არის, არამედ — მოცემული; ის ასეთია, ეს არის და ეს. გონების სინათლე შერსოში რომანის ბოლო გვერდზე იფეთქებს, მანამდე იგი კამიუს ნორმების მიხედვით ცხოვრობდა. რომ ყოფილიყო აბსურდის წყალობა, ვიტყოდით, რომ შერსოს გააჩნია ეს წყალობა. ის არც ერთ იმ კითხვას არ უსვამს საკუთარ თავს, რითაც სავსეა "სიზიფის შითი"; არც ის ჩანს, რომ უმაღლესი სასჯელის გამოტანამდე მერსო ამბოხებულიყოს, ის იყო ბედნიერი, შიშვებული თავის ნებაზე, ოღონდ მის ბედნიერებას არ გააჩნდა ის იდუმალი ჭრილობა, რასაც სიკვდილის დამაბრმავებელი არსებობა იწვევს და რაზედაც არაერთგზის მიუთითებს ბ-ნი კამიუ თავის ესეში. შერსოს გულგრილობა ხშირად სიზანტეს ჰგავს, მაგალითად, იმ კვირა დღეს, როცა ის სახლში რჩება სიზარმაცის გამო და თვითონვე ალიარებს, რომ "მოიწყინა". ამგვარად, აბსურდული შეხედულების მქონესათვისაც კი აშ პერსონაქს საკუთარი ბუნდოვანება გააჩნია. იგი არც დონ კიხოტია, არც დონ ჟუანი, უფრო აბსურდულობის სანჩო პანსაა, იგი არსებობს, ჩვენ კი არც მისი გაგება შეგვიძლია და არც ბოლომდე განსჯა. ის ცხოვრობს, ესაა მისი ერთადერთი სომანული სიძლიერე, ესაა მას რომ ამართლებს ჩვენს თვალში.

და მაინც, "უცხო" ბოლომდე ლაღ ნაწარმოებად არ უნდა მივიჩნიოთ. ბ-ნი კამიუ, როგორც უკვე ითქვა, ერთმანეთისგან ანსხვავებს აბსურდის გრძნობას და ც ნ ე ბ ა ს. იგი წერს: "ისევე როგორც დიდი ნაწარმოებები, ღრმა გრძნობები უფრო მეტს ნიშნავს, ვიდრე გამოხატავს... დიდი გრძნობები თავის თავში შეიცავენ ბრწყინვალე, ან უბადრუკ სამყაროს". მოგვიანებით დასძენს: "აბსურდის გრძნობა მთლად აბსურდის ცნება არაა. გრძნობა საფუძვლად უდევს ცნებას, სულ ეს არის. ოღონდ გრძნობა ცნებით ვერ ამოიწურება..." შეიძლებოდა გვეთქვა, რომ "სიზიფის მითის" შიზანია აბსურდის ცნების გამოხატვა, "უცხოსი" კი — აბსურდის გრძნობის შთაგონება. მათი გამოქვეყნების თანმიმდევრობა ადასტურებს ჩვენს ჰიპოთეზას; პირველად გამოცემული — "უცხო" ყოველგვარი კომენტარის გარეშე გვითრევს აბსურდის "კლიმატში"; "სიზიფის მითი" კი მიჰყვება მას და ანათებს პეიზაჟს. აბსურდი ხომ გათიშვაა, განხეთქილება; ამიტომ, "უცხო" წარმოჩნდება, როგორც განხეთქილების, გათიშვის, გაუცხოების რომანი. აქედან გამომდინარეობს მისი ოსტატური აგებულება: ერთი მხრივ, ჩვენ წინაშეი ყოველდღიური, ამორფული, ნაცხოვრები სინამდვილის ნაკადი, მეორე მხრივ, ამ რეალობის საგულისხმო აღდგენა ადამიანის გონებისა და სიტყვის სა'შუალებით, ისე ხდება, რომ მკითხველი, მას მერე, რაც წმინდა რეალობის პირისპირ აღმოჩნდა, ამავე რეალობას თვითონაც აღმოაჩენს, ოღონდ. ვეღარ ცნობს საკუთარ გონებრიე ტრანსპოზიციაში. აქედან იბადება აბსურდის გრძნობა, ანუ უხერბულობის შეგრძნება, რომელიც მაშინ გვეუფლება, როცა საკუთარი კონცეპტებითა და სიტყვებით ვიწყებთ აზროვნებას სამყაროს მოვლენებზე. მერსო ასაფლავებს დედას, გაიჩენს საყვარელს, ჩაიდენს დანაშაულს. ამ ენწონ ავძსათავძს ცხტად ავძსათავძს ილაპარაკებს პროცესზე, ფაქტებს კი ადვოკატი განმარტავს; პროცესზე მერსოს ექმნება შთაბეჭდილება, რომ მასხე კი არა, სავაზე ლაპარაკობენ. ეპიზოდი ისეა აგებული, რომ მარის აფეთქება უნდა გამოიწვიოს, რომელმაც მანამდე, მოწმეთა ბარიერთან, ადამიანური წესებიდან გამომდინარე ჩვენება ჰისცა, ახლა კი გულამოსკვნილი ტირის და ამბობს, "ასე არ ყოფილა, სულ სხვა რამ მოხდა, მაიძულებენ ეთქვა ის, რასაც არ ეფიქრობო". "ყალბი ფულის შჭრელების" "შეშდეგ ხ"მირად იყვნებენ ასეთ სარკის ხერხებს, ამიტომ ბ-ნი

კამიუ ორიგინალური ვერ იქნება, მაგრამ პრობლემა, რომელიც მან უნდა გადაჭრას, აიძულებს ორიგინალურ ფორმას მიმართოს. იმისათვის, რომ ვიგრძნოთ შეუსაბამობა ადეოკატის დასკენებსა და შკვლელობის ნამდვილ გარემოებათა შორის/ რჭისათვის, And Postol cobytach Dadoby Bosstol აბსურდული სამართლის შთანეჭდილება, სამართლისა, რომედიცე ეკურასოდეს ჩასწვდება და ვერასუდის ქიტსადეგება იმ ფაქტებს, რომელთა მიმართაც სანქციები გამოაქვს, ამისათვის საქიროა, კონტაქტი დავამყაროთ რეალობასთან, ან მის ერთ-ერთ გარემოებასთან. მაგრამ, კონტაქტისათვის, ბ-ნ კამიუს, ისევე, როგორც ადვოკატს, მხოლოდ კონცეპტები და სიტყვები გააჩნია; მას სურს აზრებს თავი მოუყაროს და სიტყვით აღწეროს ის სამყარო, რომელიც სიტყვების მიღმა არსებობს. " უცხოს" პირველ ნაწილს შეიძლებოდა დარქმეოდა ახლახან გამოქვეყნებული ერთი წიგნის სათაური — "თარგმანი სიჩუმიდან". საქმე ეხება ბევრი თანამედროვე მწერლისათვის დამახასიათებელ ავადმყოფობას, რომლის პირველ გამოვლინებასაც ჟიულ რენართან ვხედავ: ამას დავარქმევდი სიჩუმის აკვიატებულ იდეას, რაშიც, ალბათ, ბ-ნი პოლანი ლიტერატურული ტერორიზმის გამოვლინებას დაინახავდა. სიჩუმის გამოხატვას ათასნაირი ფორმით ცდილობენ: ნიმუშად გამოდგება, თუნდაც, ავტომატური, სიურრეალისტური ნაწერები, ერთი მხრივ და, მეორე მხრივ, ჟ. ჟ. ბერნარის "სიჩუმის თეატრი". საქმე ისაა, რომ სიჩუმე, ჰაიდეგერის თქმით, მეტყველების ავთენტური ფორმაა. ჩუმადაა ის, ვისაც ლაპარაკი შეუძლია. ბ-ნი კამიუ ბევრს ლაპარაკობს "სიზიფის მითში", თითქმის ლაყბობს, თუმცა სიჩუმის სიყვარულს გვიზიარებს. მას მოჰყავს კირკეგორის იტატი — "ყველაზე სარწმუნო სიმუნჯი ლაპარაკია", თვითონ კი განაგრძობს "კაც იმით უფროა კაცი, რასაც არ ამბობს, ვიდრე იმით, რასიც ამბობსო". სწორედ "უცხოში" გადაწყვიტა ბ-ნმა კამიუმ გაჩუმებულიყო. საინტერესოა, როგორ ხდება სიტყვის საშუალებით გაჩუმება? როგორ უნდა გამოიხატოს მარტოოდენ კონცეპტებით წარმოუდგენელი და აღრეული უწყვეტობა აწმყოებისა? ასეთი პირობა გულისხმობს უახლესი ტექნიკის გამოყენებას.

რას წარმოადგენს ეს ახალი ტექნიკა? ჩემთვის უთქვამთ, " ეს არის კაფკასებური ნაწარმოები ჰემინგუეის მიერ დაწერილით". ვალიარებ, რომ კაფკას მე ვერ მივაგენი. ბ-ნ კამიუს შეხედულებები სავსებით მიწიერია,

კაფკა კი შეუძლებელი ტრანსცენდენტულობის მწერალია: მისთვის სამყარო სავსეა გაუგებარი ნიშნებით. არსებობს მედალის მეორე მხარე. ბ-ნ კამიუს აზრით პირიქით, ადამიანური დრამა ტრანსცენდენტულობის არარსებობაშია, "არ ვიცი, აქვს თუ არა ისეთი აზრი ამ სამყაროს, რომლის წარმოდგენიც შეუძლებელი იქნებოდა ჩემთვის. მაგრამ ვიცი, რომ ეს აზრი ჩემთვის უცნობია და შეუძლებელია კერჯერობით ვიცნობდე. რას უნდა ნიშნავდეს ჩემი მდგომარეობის მიღმა არსებული შნიშვნელობა? მე გაგება მხოლოდ ადამიანური ტერმინებით შემიძლია. ვიგებ იმას, რასაც ვეხები და რაც წინააღმდეგობას მიწევს". მაშასადამე, ბ-ნი კამიუ არ ეძებს სიტყვათა ისეთ წყობებს, რომლებიც არაადამიანურ და გამოუცნობ წყობაზე მიგვანიშნებდა: არაადამიანური, იგივე ქაოსია, მექანიკა. მის ნაწარმოებებში არაფერია საეჭვო, არაფერი შემაშფოთებელი და გადაკრულად ნათქვაში: "უცხო" გვთავაზობს ნათელ სურათთა უწყვეტ მიმდევრობას. ისინი გვაუცხოებენ თავიანთი სიმრავლით და ურთიერთკავშირის არარსებობით. დილა, ნათელი საღაშო, აუტანელი ნაშუადღევი, აი, ბ-ნი კამიუს საყვარელი მომენტები: ხოლო, ალყირის მარადიული ზაფხული — მისთვის რჩეული წლის დრო. მის სამყაროში დამეს ადგილი არა აქვს, და თუ ღამჟს მაინც ახსენებს, ასეთი ფორმით: "გამომეღვიძა. სახეზე ვარსკვლავები დამყურებდნენ. სოფლის ხმაური ჩემამდე აღწევდა, ლამის, მიწის და მარილის სუნი საფეთქლებს მიგრილებდა. მიძინებული ზაფხულის არაჩვეულებრივი სიმშვიდგ ზდვის მოქცევასავით შემოდიოდა ჩემში". ამის დამწერი საკმაოდ შორსაა გინმე კაფკას ტკივილებისაგან. იგი თავს შშვიდად გრძნობს

ულობაში; ბუნების ქიუტი სიბრმავგ "ობათ აღიზიანებს, მაგრამ, თან ამშვიდებს; მისი ირაციონალური მხარე ფირის ნეგატივია მხოლოდ: აბსურდის უმიანი ჰუმანისტია, იგი მხოლოდ ამქვეყნიურ სიკვ-

თეს იცნობს.

გან კამიუს უაკავშირება ჰვმინგუცისთან უფრო შედეგიანია. მათი სტილური ნათესაობა აშკარაა, ორივე მწერალთან გვხვდება მოკლე ფრაზები: არცერთი ფრაზა არ იყენებს წინა ფრაზათაგან მომდინარე ვნებას, თითოეული ფრაზა ხელმეორე დასაწყისს წარმოადგენს — რაიმე ჟესტის, ან საგნის ფოტოსურათივითაა. ყოველ ახალ ჟესტს, ახალ საგანს ახალი ფრაზა შეესაბამება. მაგრამ არა ვარ კმაყოფილი:

"ამერიკული" თხრობის ტექნიკა, რა თქმა უნდა, გამოადგა ბ-ნ კამიუს, მაგრამ არ მგერა, რომ იგი ამ ტექნიკის გავლენის ქვეშ მოქცეულიყოს. ისეთ ნაწებმეებშიც კი, როგორიდაა "სიკგდილი ნაშუადლევს", ჰემინგუეი ინარჩუნებს თხორბის წყვეტილ მანერას, თითოეული[ ეტუზაც თითქოს სუნთქვის სპაჭმითაა[][] წემტყოფილი არარაობისაგან. ჰემინგუეი ამ სტილს თავის თავში ატარებს. რაც შეეხება ბ-ნ კამიუს, ჩვენ ვიცით, რომ მისი სტილი ცერემონიულია. ზოგჯერ, "უცხოშიც" კი უწევს ტონს; ასეთ დროს ფრაზას ეძლევა მეტი გაქანება და მეტი ხანგრძლივობა: "გაზეთების გამყიდველთა ყვირილი უკვე დამშვიდებულ ჰაერში, უკანასკნელი ჩიტები სკვერში, ბუტერბროდების გამყიდველთა ძახილი, ტრამვაის დაკვნესება ქალაქის "შემაღლებულ მოსახვევებ"ში, და ცის ხმაური, ვიდრე პორტზე ლამე დაემხობოდა, ყოველივე ჩემში აღადგენდა ბრმა კაცის სავალ გზას, ციხეში მოხვედრამდე რომ კარგად ვიცნობდი". მერსოს აქოშინებული მონაყოლის გამქვირვალებაში მე ვამჩნევ უფრო ვრცელ პოეტურ პროზას, რაც საფუძველს უმტკიცებს ნაწარმოებს და ხ-ნ კამიუს პიროვნული გამოხატულების ფორმად უნდა იქნეს მიჩნეული. ხოლო ამერიკული ტექნიკის აშკარა კეალი უნებლიე სესხებად უნდა ჩაითვალოს. ბ-ნმა კამიუმ მრავილთაგან ის ხერხი აირჩია, რაც მის სათქმელს უფრო მოუხდა. მცექვება, რომ იგივე ტექნიკა მან სხვა ნაწარმოებშიც გამოიყენოს.

უფრო ახლოდან დავაკვირდეთ თხრობის მთავარ ხაზს და უკეთ გავიგებთ მწერლის ხერხებს. "ადამიანები სეკრეციით გამოჰყოფენ არაადამიანურსაც, ნათელი აღქმის ზოგ მომენტში მათი ჟვსტების მყქანიკა და აზრს მოკლებული პანტომიმა ირგელიე მყოფ ყოველივეს სულელურად წარმოაჩენს" \_\_ წვრს ბ-ნი კამიუ. აი, თურმე რისი გამობატეაა საქირო უპირველეს ყოვლისა: "უცხომ" ექს აბრუპტო "უხერხულ შდგომარეობაში უნდა ჩაგვაყენოს ადამიანის არაადამიანურობის წინაშე". საკითხავია, რა განსაკუთრებული შემთხვევები იწვევენ ჩვენში უხერხულობის გრძნობას? მაგალითს იძლევა "სიზიდის მითი": "ერთი კაცი ტელეფონით ლაპარაკობს შუშის ტიხარს იქით, მისი ხშა sh oblob, bodozoghme, hobb of joyob არაფრისშთქმელი მიშიკა, იბადება კითხვა, რისთვის ცხოვრობს ეს კიცი?". ჩვენ უკვე გავერკვიეთ რაში ყოფილა საქმე, ზომაზე მეტად გავერკვიეთ. მოცემული მაგალითი ავტორის მიერ მიღებულ წინასწარ

გადაწყვეტილებაზე მეტყველებს. მართლაცი ტელეფონით მოლაპარაკე კაცის ჟესტი, იმიტომ რომ მისი ხმა არ ისმის, შედარებით აბსურდულია, ვინაიდან მოცემული ჟესტი გაწყვეტილ წრეს ეკუთვნის. აბა, გაალეთ კარები, ყურთან მიიტანეთ ტელეფონის მილი, წრე შეიკვრება და ადამიანის ქმედებას აზრი დაუბრუნდება. მაშასადამე, თუ თავს არ მოეიტყუებთ, შეიძლებოდა გვეთქვა, რომ არსებობს მხოლოდ შედარებითი აბსურდები "აბსოლუტურ რაციონალურებთან" შედარებით. მაგრამ, საქმე თავის არმოტყუებას კი არა, ხელოვნებას ეხება; ბ-ნ კამიუს ხერხიც შესაფერისია: თავის პერსონაჟებსა და მკითხველს შორის იგი შუშის ტიხარს სვამს. არსებობს რამე შუშის იქით მდგარ კაცზე უაზრო? შუშა ყველაფრის გამტარია გარდა ერთისა: ის მნიშვნელობას ართმევს ჟესტს. მთავარია შუშის ამორჩევა: ეს იქნება "უცხოს≃ ცნობიერება. ის მართლაც გამქვირვალეა: ვხედავთ ყველაფერს, რაც მასში აირეკლება. ოლონდ, ის გამჭვირვალეა საგნებისათვის, მნი შვნელობებისათვის კი დაბინდული:

"მერე ყველაფერი სწრაფად მოხდა.
კაცები, სუდარით ხელში, კუბოსკენ
წავიდნენ. მღედელი, მისი თანმხლებნი,
დირექტორი და მე გარეთ გავედით. კარების
წინ ჩემთვის უცნობი ქალბატონი იდგა:
"ბატონი მერსო" — თქვა დირექტორმა,
ქალბატონის სახელი არ გამიგონია, მხოლოდ
მივხვდი, რომ აქ გამოგ ზავნილი მოწყალების
და იყო. მან გაულიმებლად დახარა გრძელი,
გაძვალტყავებული სახე. შემდეგ განზე

ადამიანები მოძრაობენ შუშის იქით. შათსა და შკითხველს შორის ცნობიერებაა ჩადგმული, თითქმის არაფერი, სუფთა გამქვირვალება, სრული პასიურობა, რომელიც თითოეულ ფაქტს აღნუსხავს. ესეც ასე: ზუსტად იმიტომ რომ პასიურია, ცნობიერება მხოლოდ ფაქტებს ალრიცხავს. შკითხველი ვერ ამჩნევს მასა და პერსონაჟს შორის არსებულ ტიხარს. რა "შვიძლება იყოს ამგვარი თხრობის პოსტულატი? მოკლედ. იმისგან, რაც იყო, მელოდიური წყობა, უცვლელ ელემენტთა ჯამი შექმნეს; მიაჩნიათ, რომ მო ძრ აობათ ა მიმდევრობა მკაცრად იღენტურია მთლიანობაში აღებულ აქტთან მიმართებით. განა ანალიტიკური არ არის შოცეშული პოსტულატი, რომლის მიხედვითაც ყველა რეალობა ელემენტთა გამამდე შეიძლება იქნეს დაყვანილი? მაშ ასე, თუ ანალიზი მეცნიერებაში გამოიყენება, ის შეიძლება ხუმორის იარაღადაც გამოდგეს. მაგალითად, თუ მსურს აღეწეროთ რეგბის

მატჩი და ასე გამოვხატავ ნანახს: —"ვნახე შოკლეშარელიანი ახალგაზრდები, რომლებიც ერთმანეთს ერკინებოდნენ, ხან ძირს ეცემოდნენ, რომ ტყავის ბურთი ორ ბის ძელს შორის გაეტარებინათ", ეს იქნება უკვე ნანახის შეჯამება; ოლონდ, ნათქვამს googgo agenos aben, escogos ogidestaro afor. ბ-ნ კამიუს თხოობა ანალიტიკურიცაა და იუმორისტულიც. იგი ტყუძს ანა არგორც ხელოვანი — რადგან მხანაია, ჩარმსტადგენს "მიშველ გამოცდილებას და რომ ფარულად ფილტრავს აზრობრივ კავშირებს, რომლებიც აგრეთვე გამოცდილებას ეკუთვნის. ეს იგივეა, რაც ერთ დროს ვინმე ჰიუმშა გააკეთა, რომელმაც განაცხადა, გამოცდილებაში იზოლირებული შთაბეჭდილებები აღმოვაჩინეო. იგივეს მიიჩნევენ დღეს აშერიკელი ნეორეალისტები, რომლებიც უარყოფენ, რომ ფენომენთა შორის, გარდა გარეგნულისა, სხვა კავშირებიც არსებობს. მათ საპირისპიროდ, თანამედროვე ფილოსოფია მიიჩნევს, რომ მნიშვნელობებიც მყისიერი მონაცემებია. თუმცა, ეს შორს წაგვიყვანდა. ვიკმაროთ ის, რომ აბსურდის ადამიანის სამყართ იგივეა, რაც ნეთრეალისტთა ანალიტიკური სამყარო. ლიტერატურაში ეს ხვრხი გამოიყენეს "მიამიტში", "მიკრომეგას"ში", "გულივერში". იმიტომ, რომ XVIII საუკუნესაც ჰყავდა თავისი უცხოები, —"კეთილი ველურები", რომლები<mark>ს უ</mark>ცხო ტივილიზაციაში მოხვედრისას ჯერ ფაქტებს აშჩნევდნენ, მერე კი უკვე აზრსაც წვდებოდნენ. განა სწორედ ეს განხეთქილების ეფექტი არ იწვევს შკითხველში აბსურდის გრძნობას? ეტყობა, ბ-ნ კამიუს არა ერთხელ ახსენდება ეს, მეტადრე მაშინ, როცა გვიჩვენებს თავისი დაპატიმრების მიზეზებზე ჩაფიქრებულ adacht.

ერთი სიტყვით, სწორედ ანალიტიკური ხერხი განაპირობებს "უცხოში" ამერიკული ტექნიკის გამოყენების. სავალი გზის ბოლოს სიკვდილის არსებობამ ბურუსივით გაჰთანტა ჩვენი მომავალი, ჩვენს ცხოვრებას არ გააჩნია "ხვალინდელი დღე", ცხოვრება არის აწმყოთა თანამიმდევრობა. განა ეს იმას არ ნიშნავს, რომ აბსურდის ადამიანი დროს თავისი ანალიტიკური გონებით უდგება? იქ. სადაც ბერგსონი დაუშლელ წყებას ხედავდა, აბსურდის თვალი წუთების სერიან ამჩნევს. ურთიერთგათიშული წუთების სიმრავლე საბოლოოდ არსებობათა სიმრავლეს გამოსატავს. ჩვენი მწერალი ჰემინგუეისაგან სესხულობს დაჩეხილ ფრაზათა წყვეტილობას, რაც კარგად ესადაგება

დროის წყვეტილობას. ახლა უფრო გასაგები ბდება მისი თხრობის მანერა: თითოეული ფრაზა ცილკე აწმყოა, მაგრამ ეს არ არის განუსაზღვრელი აწმყო, რომელიც ჰარმონიას დაარღვევს და მომდევნო აწმყოშიც შეიძლება გაგრძელდეს. ფრაზა არის მკაფიო, სწორი, საკუთარ თავში გამოკეტილი; მომდევნო ფრაზისაგან ის გამოყოფილია არარათი, ისე, როგორც დეკარტეს წუთია გამოყოფილი მომდევნო წუთისაგან. თრაზათა შორის სამყარო ისპობა და ცოცხლდება: სიტყვა წარმოთქმისთანავე " ექს ნიჰილო" ქმნილებად იქცევა. "უცხოს" თრაზა \_ ეს არის კუნძული. და ჩვენ მივექანებით ფრაზიდან ფრაზაზე, არარადან არარაზე. იმისათვის, რომ ხაზი გაესვა ცალკეული ფრაზის ცალკეობისათვის, ბ-ნმა კამიუმ თხრობისათვის შედგენილი წარსული (პასე კომპოზე) აირჩია. რადგან მარტივი წარსული (პასე სემპლ) მოქმედების ბანგრძლივობას გულისხმობს: "მან დიდხანს იარა ეს ფრაზა წინა წარსულსაც გულისხმობს და მომავალ დროსაც; ფრაზის რეალობას ქმნის ზმნა, ზმნა გამოხატავს აქტს, თავისი გარდამავლობით, ტრანსცენდენტულობით. იგივე ფრაზა შედგენილ წარსულში გადაყვანილი ასეთ სახეს მიიღებს: "ის არის დიდი ხნის ნასიარულები". მოცემულ ფრაზაში ზმნის ზმნური ხასიათი შენილბულია: ზმნა დარღვეულია, ორადაა გაჭრილი: ერთი მხრივ, გვაქვს მიმღეობა, რომელსაც დაკარგული აქვს ტრანსცენდენტულობა და ინერტულია ნივთივით, მეორე მხრივ, გვაქვს ზმნა "ყოფნა", რომელსაც მხოლოდ მაერთი ზმნის მნიშვნელობა აქვს და მიმღეობას არსებით სახელთან აერთებს, როგორც ატრიბუტს ქვემდებარესთან. ზმნის გარდამაელობა გამქრალია, ფრაზა გაყინულია, მის რეალობას უკვე არსებითი სახელი განსაზღვრავს. იმის მაგივრად, რომ ხიდად გაღებულიყო წარსულსა და მომავალს შორის, ის იზოლირებულ სუბსტანციად იქცა; რომელიც ყოფნის თავის თავს. თუ შევეცდებით ასეთი ფრაზის მთავარ წინადადებად გადაქცევას, მისი მინაგანი სტრუქტურა სრულყოფილ სისადავეს შეიძენს, რაც მისი შემჭიდროების ხარგზე მოხდება. ფრაზი იქცევა დროის განუყოფელ ატომად. სავსებით ბუნებრივია, რომ "უცხოს" ფრაზები არ არის ქვეწყობილი, ისინი თანწყობილია — ასეთ დროს მოსარიდებელია მიზეზობრივი დაკავშირება ფრაზებისა, რადგან ამას მოჰყვებოდა ახსნაგანმარტების ჩანასახი და წუთებს შორის მოექცეოდა წმინდა მიმდევრობის სხვა რიგი.

"უცხოში" წერია: "ქალმა შკითხა, მიყვარდი თუ არა, ვუპასუხე, რომ ამას არ ჰქონდა მნიშვნელობა, და რომ მიმაჩნდა რომ არა. ქალს სევდა დავტყო, მაგრამ როცა საუზმეს ამზადებდა, სრულიად უმიზეზოდ გაიცინა, ისე, რომ ვაკოცე: ამ დროს ჩხუშეს ხმა მოისმა რემონის ოთახიდან". ჩვენ გამრევაცით ორი ფრაზა, რომლებიც ზედმიწეგნით/ კარგად ნილბავენ მიზეზომტიკე კაუ შუტს და გარეგნულად თანშიშდეგრულ წინადადებებს წარმოადგენენ. როცა აუცილებელია რომელიმე ფრაზაში მინიშნებული იყოს წინა ფრაზა, ჩვეულებრივ, გამოიყენები კავშირები "და", "მაგრამ", "შემდეგ", " ამ დროს იყო, რომ"... რომლებიც მხოლოდ დაცილებას, დაპირისპირებას, ან ნამდვილ შეჯამებას გამოხატავს. დროის გამომხატველ ერთეულთა შორის მიმართებები გარეგნულია, ისეთივე, როგორსაც ნეორეალიზმი ამყარებს ხოლმე საგანთა შორის. რეალური ჩნდება თავისთავად და ქრება ისე, რომ არ ინგრევა, სამყარო იქცევა და აღდგება დროის პულსაციის მიხედვით. მაგრამ არ უნდა დავიჯეროთ, რომ რეალური თავისით იქმნება, ის ხომ ინერტულია. რეალური რომ ინერტული არ იყოს, მაშინ ნებისმიერი მისი აქტივობა ხელს შეუწყობდა საშიში ძალებით შემთხვევითობის დამაშშვიდებელი უწესრიგობის შეცვლას. XIX საუკუნის ნატურალისტი დაწერდა: "ხიდი გადადიოდა მდინარეზე". ბ-ნი კამიუ უარს ამბობს ანტროპომორფიზმზე. ის ასე იტყვის: "მდინარეზე ხიდი იყო"., ამგვარად, საგანი ხელში შეგვატოვებს თავის პასიურობას. ის აქ არის, მაგრამ არ არის დიფერენცირებული: "...ოთახში შავებში ჩაცმული ოთხი კაცი იყო,... კარების წინ იდგა ერთი ქალბატონი, რომელსაც არ ვიცნობდი... კარების წინ კატაფალკა იყო. მის გვერდით განმკარგულებელი იყო...« რენარზე ამბობდნენ, ბოლოს დაწერსო, რომ "ქათამი კვერცხს დებს". ბ-ნი კამიუ და ბევრი სხვა თანამედროვე მწერალი დაწერდნენ: "არის ქათაში და ის კვერცხს დებს". ეს იმას ნიშნავს, რომ მათ უყვართ საგნები ცალკე, თავისთავად და არ სურთ მათი გათქვეფა ხანგრძლივობაში. "არის წყალი" : — აი, მარადიულობის პატარა ნაგლეგი, პასიური, შეუცნობელი, გაუგებარი და მოელვარე; რა ვნება დაეუფლება ადამიანს, თუ ამ მარადიულობის ნაგლეჯს შეეხება! აბსურდის ადამიანისათვის ეს ერთადერთი სიკეთეა. აი, რატომ ურჩევნია ჩვენს მწერალს პატარა, ხანმოკლე ნაგლეფების ციმციმი მწყობრ თხრობას, თითოეული მოციმციმე ნაგლეჭი იგივე ვნებაა: აი, რატომ ჰგონია ბ-ნ კამიუს,

რომ "უცხოში" იგი სდუმს: მისი ფრაზა არ გკუთვნის მეტყველების სამყაროს, არა აქვს განშტოებები, გაგრძელებები და შინაგანი სტრუქტურა; მისი განსაზღვრება ისეთივე შეიძლებოდა ყოფილიყო, როგორც ვალერის სილფისა:

თვალშეუვლები, ვით გაელეება, ორ პერანგს შორის შიშველი მკერდის.

ასეთი ფრაზი ზუსტად იზომება ჩუმი

ინტუიციის გაელვებით.

ამ პირობებში განა შეიძლება ვილაპარაკოთ იმ მთლიანობაზე, რაც ბ-ნი კამიუს რომანი უნდა ყოფილიყო? მისი წიგნის თითოეული ფრაზა ტოლფასია, ისევე, როგორც აბსურდის ადამიანის თითოეული გამოცდილება. ყოველი ფრაზა თავისთვის არსებობს და სხვა ფრაზებს არარაობაში მიუჩენს ადგილს; მაგრამ მაშინ, როცა მწერალი ღალატობს თავის პრინციპს და პოეზიას მიმართავს, არცერთი ფრაზა არ იკვეთება სხვათა ფონზე: დიალოგებიც კი ორგანულად ერწყმის თხრობას: დიალოგი კი თავისთავად ახსნა-განმარტებას იძლევა, მნიშვნელობას სძენს მონათხრობს. დიალოგისთვის უპირატესობის მინიჭება გამოიწვევდა მნიშვნელობების არსებობის ალიარებას. ბ-ნი კამიუ ხვეწს დიალოგს, ამოკლებს, ხშირად ირიბი ნათქვამით გადმოგვცემს, არ ანიტებს მას ტოპოგრაფიულ უპირატესობას, ისე, რომ **წარმოთქმული წინადადებები სხვა** მოვლენათა მსგავს მოვლენად წარმოგვიდგებიან, მოვლენად, რომელიც ერთ წამს ანათებს, მერე კი ქრება, როგორც ელვა, ბგერა, სუნი. როცა რომანის კითხვას ვიწყებთ, გვეჩვენება, რომ ეს რომანი კი არ არის, არამედ არაბის მიერ ცხვირში ნამდერი ერთფეროვანი მელოდია. **შეიძლება** ვიფიქროთ, რომ ეს წიგნი დაემსგავსება იმ არიას, რომელიც კურტელინის თქმით "ქრება და არასდროს ბრუნდება", უცებ წყდება და არავინ იცის, რატომ. მაგრამ, რომანი თანდათან, შკითხველის თვალწინ აღწევს სიმწყობრეს, ავლენს admost ტომელიც ქვესტრუქტურას, 901008

საფუძველს უქმნის. არ არსებობს უსარგებლო დეტალი, თითოვული მათგანი თავის გაგრძელებას პოულობს და ხელს უწყობს კონფლიქტის მღმზადებას. როლ Pratu abordagos, agradas, find of spropou of Bond lose ochocol by 50 Vohangal on Bonder of this I High booms Smem Ifmomos; budyatistati, II Istilenol აბსურდულობაც უნდოდათ ჩვენაშდე მოეტანათ და რომლის მიზეზობრიობაც ოსტატურად გააქრეს, მცირე ინციდენტსაც კი წონა აქვს: თითოეული ხელს უწყობს გმირის დანაშაულამდე მიყვანას და მის საბოლოო აღსასრულს. "უცხო" კლასიკური ნაწარმოებია, მწყობრი ნაწარმოები აბსურდის შესახებ და აბსურდის წინააღმდეგ. ბოლომდე განხორციელდა ავტორის ჩანაფიქრი? არ ვიცი: ჩემი აზრი

მკითხველის აზრია მხოლოდ.

რა ადგილი შეიძლება მიეჩინოს ამ მშრალ და, მოჩვენებითი არეულობის მიუხედავად, მკაფიო ნაწარმოებს, მწყობრსა და ასე "ჰუმანურს", ნაკლებ იდუმალს, მას მერე, რაც მისი გასალები ვიგდეთ ხელთ? ჩვენ გაგვიძნელდებოდა მისთვის მოთხრობა გვეწოდებინა, მოთხრობა ხომ განმარტავს და ერთმანეთს უწყობს ფრაზებს, მიზეზობრივ აწყობას უნაცვლებს ქრონოლოგიურს. ბ-ნი კამიუ ამ ნაწარმოებს რომანს უწოდებს, რომანს კი, ცნობილია, რომ სჭირდება დროის ხანგრძლიობა, განვითარება, დროის უკან დაუბრუნებლობის მკაფიო გამოხატვა. შე, ალბათ, შევყოყმანდებოდი, რომანი დამერქმია ინერტულ აწმყოთა მიმდევრობისათვის, რომლის მიღმაც აწყობილი მექანიზმის მექანიკური ეკონომიურობა ჩანს. ანდა, თუ მაინცდამაინც რომანი უნდა დარქმეოდა, მაშინ ეს იქნებოდა "ზადიგისა" და "კანდიდის" ყაიდის მოკლე, მორალისტური რომანი სადა სატირითა და ირონიული პორტრეტებით, რომელიც მიუხედავად გერმანელ ეგზისტენციალისტთა და ამერიკელ რომანისტთა წვლილისა, შინაგანად ახლოს დგას ლტერის მოთხრობასთან.

1943 €.

## **"3530 0730%0" 567 5867%0%0%30** 533%037252 /

世界 地名美国

მერიკული სატირა, ფაქტიურად, ამერ-🔾 იკის შეერთებულ შტატებთან ერთად წარმოი შვა. XIX საუკუნის დასაწყისში ამ ლიტერატურულმა ჟანრმა გარკეეულ წარმატებებს მიაღწია, ამ დროს ჰ. ბრეკენრიგმა შექმნა ამერიკელ პიონერთა (პირველმოსახლეების) ყოფის ამსახველი სატირული სურათები. 30—იან წლებში სიბა სმიტმა დაიწყო სატირული წერილების გამოქვეყნება, რომლებშიც პრეზიდენტ <u> გეკსონის პოლიტიკას ამათრახებდა. სიბა</u> სმიტის გმირის არაპროფესიონალი პოლიტიკოსის ჯეკ დაუნინგის სახე ორმხრივადაა გახსნილი — როგორც ბრძენი და შორსმჭვრეტელი პოლიტიკოსის და როგორე ბრიყვის და სულელის, რის გამოც იგი დაცინვის ობიექტი ხდება.

ამერიკულმა სატირამ განსაკუთრებული აღიარება სამოქალაქო ომის წლებში (1861—1865) მოიმოვა, ჩოდესაც დემოკრატიული მოძრაობის აღმავლობა დაიწყო. ამ პერიოდში მოღეაწეობდა არტემუს უორდი (ჩარლზ თარარ ბრაუნი), მწერალი სატირიკოსი, კომიკური ფელეტონების ავტორი, რომლებშიც მთხეტიალე კომედიანტის ცხოვრება იყო აღწერილი. ა. უორდი ამერიკული დასავლეთის გროტესკზე აგებული ფოლკლორის გავლენით წერდა. ამ ნაწერებმა დიდი გავლენა მოახდინეს მისი შეგობრის — მარკ ტვენის პირველი პერიოდის შემოქმედებაზე. "ბრაუნი ჩვენი იუმორისტული ქრისტოფერ მარლოა მარკ ტვენთან მიმართებაში\*\_ო წერს აშერიკული სატირისა და იუმორის მკვლევარი ჯეს ბირი.

მარკ ტვენი სიცოცხლეშივე იქცა ლეგენდად. მის შემოქმედებაში სრულყოფილად აისახა ეპოქის მრავალფეროვნება. მწერალმა გაამდიდრა ლიტერატურა ახალი სახეებით, ხასიათებით. მან პირველმა შემოიტანა სარკასტული იუმორი და გროტესკი. მარკ ტვენის მიერ ხალხურ იუმორზე შექმნილი სატირული ნაწარმოებები XX საუკუნის რეალისტური

პროზის საწყისად იქცა.

რეილისტური პროზის პარალელურად აშშ ში XX საუკუნის დასაწყისში საფუძველი ჩაეყარა ახალ ლიტერატურულ

მიმდინარეობას — მოდერნიზმს.

ლიტერატურის ისტორიაში მრავალი ჰერიოდია ცნობილი, როდესაც ორი ან რამდენიმე ლიტერატურული მიმდინარეობა ერთდროულად არსებობს. ასეთი თანაარსებობა დაპირისპირებასაც გულისხმობს, მაგალითად, ურთიერთსაწინააღმდეგო იყო კლასიციზმი და რომანტიზში, ნატურალიზმი და კრიტიკული რეალიზმი ან სამბოლისტურ დეკადენტური სკოლები. ზოგჯერ ერთი ლიტერატურული მიმდინარეობის ფარგლებშიც ჰქონია ადგილი ურთიერთსაპირისპირო დაჯგუფებებს. ფაქტია. რომ ყოველი ლიტერატურული სკოლა სიზოგადიებრივ პოლიტიკური ვითარების გამოძახილს, მის ლიტერატურულ გამოვლინებას წარმოადგენს.

XX საუკუნის 10 იან წლებში ამერიკული მოდერნიზმის თეორიული საფუძვლების ჩამოყალიბება კრიზისის შედეგი იყო. კაპიტალიზმს საფუძველი შვერყა, მას აღარ შესწევდა უნარი პრობლემების დაძლევისა. კრიზისმა მრავალ ილუზიას მოუღო ბოლო და მათ შორის "ამერიკულ ოცნებასაც", რის გამოც მარკტვენის მოდვაწეობის ბოლო პერიოდში

მოდერნისტი მწერლის ესთეტიკი ასეთია:
იგი უარყოფს ადამიანის შესაძლებლობებს,
ზურგს აქცევს საზოგადოებას, მკითხველს,
ეძებს მარტოობას და საკუთარ ნაქუქში
ჩაკეტილი სრულიად კარგავს
პასუხისმგებლობის გრძნობას.

პუსიმიზმმა იმძლავრა.

ამერიკული მოდერნიზმის პირველმა
წარმომადგენლებშა—ეზნა ფაუნდმა, თომას
ელიოტმა, ჰერთრუდა სთაინმა გამოაცხადეს,
რომ ამერიკა ბურკუაზიული
უტილიტარიზმის ქვეყანაა, რომ სულიცრი
კულტურის საფუძველი აქ არ არსებობს. ამ-

კავშირი გაწყვიტეს: მოდერნიზმი დაუპირისპირდა რეალიზმს.

მოდერნიზმისა და რეალიზმის ასეთმა დაპირისპირებამ თავისი გამოხატულება სატირულ ლიტერატურაშიც ჰპოვა. ერთმანეთს გაემიჯნა რეალისტური და მოდერნისტული სატირული ხერხები: "რეალისტურ სატირაში ირაციონალური წარმოადგენს რეალურის ან ერთ ერთ მომენტს, ან გამოსახვის რეალური შინაარსის გახსნის საშუალებას, ან პირობით ხერხს, რომელიც საშუალებას გვაძლევს თვალსაჩინოდ დავინახოთ ის, რაც ჰოჩვენებითობის მიღმა იმალება და ა.შ. მოდერნისტულ სატიჩაში ირაციონალური მთავარი რვალობაა. იგი წარმოაჩენს ადამიანის მიგრ დაუმორჩილებელ ინფერნალურ ძალებს, რომელთა ცხოვრებაში შემოჭრის გზები ცნობილი არ არის" (ი.გორევი).

რეალისტური და მოდერნისტული
ტენდენციების დაპირისპირება ძირითად
ზოლად გაჰყვა მომდევნო პერიოდის
ამერიკულ ლიტერატურას და
განსაკუთრებული სახით გამოვლინდა მეორე
მსოფლიო ომის შემდეგ, როდესაც "მდუმარე
50—იანელების" საზოგადოება
გლობალურმა კრიზისმა მოიცვა. ეს ყველაზე
კონტრასტული ეპოქა იყო: ერთმანეთს
დაუპირისპირდა ღარიბი და მდიდარი,
მოხუცი და ახალგაზრდა. ტერორი,
დაძაბულობა, ბოროტმოქმედება
ჩვეულებრივ მოვლენებად გადაიქცა.
მაკარტიზმის პირობებში მრავალმა
მწერალმა მოწინავე იდეებზე უარი

50—იანი წლების დასაწყისში საფუძველი ჩაეყარა "აბსურდის თეატრს" — მოდერნისტული და რეალისტური ტენდენციების კონფრონტაციის შედეგს. სინამდვილის ასახვის მთავარ საშენ მასალად ალოგიზმი გამოცხადდა. ხოლო ათწლეულის ბოლოს მოდერნიზმის კრიზისის ატმოსფეროსა და ნეოავანგარდიზმის საზღერებში წარმოიშვა წმინდა ამერიკული მოვლენა, ახალი ლიტერატურული ტენდენცია "შავი იუმორი", რომელმაც 60 —იანი წლები მთლიანად მოიცვა.

ამ ახალი ლიტერატურული სეოლის თეორეტიკოსი კონრად ნიკერბოკერი აღნიშნავს, რომ, თუკი ადრე პროტესტის აღიარებულ ფორმად ესე და სოციალური რომანი გვევლინებოდა, მეორე მსოფლიო ომის შემდეგ ასეთ ფორმად წმინდა სატირა იქცა.

"შავი იუმორი" გულისხმობს ნებისმიერი

სახის მორალური და სოციალური ფასეულობებისადში ირონიულ დამოკიდებულობას. მისთვის მთავარია ყველაფერი არსებულის როგორც ფიქციის, ილუზიის, სიცრუის მხილება. იგი უარყოფს რეალურ, სიცოცხლისათვის აუცილებელ ფასეულობებს, შემდეგ საკუთარ თავსაც მიუბრუნდება და აღმოჩნდება თვითგანადგურების ზღვარზე. საბოლოო უარყოფისა" სრულის ესთქტის ესთქტის ესთულის ესთქტის იაკუუშია".

არცერთ ლიტერატურულ სკოლასა თუ "შემოქმედებით პრინციპს არ დაუმსახურებია იმდენი უარყოფითი ეპითეტი, რამდენიც "შავ იუმორს". მას უწოდებენ "ჩამომხრჩვალის იუმორს," "ბნელ კომედიას" (კონ ოლდრიჯი), "იუმორს მომაკედინებელი ნექტარ— (კონრად ნიკერბოკერი), "ავადმყოფურ ხელოენებას" (მ.მენდელსონი). გეს ბირი "შავ იუმორს" "შავ კომიკურ ფაშიზმს" უწოდებს და ახასიათებს მას როგორც "ხარბს, სკეპტიკურს, ცინიკურს, პესიმისტურს, ღვთისმგმობელს და შავს".

გეს ბირი "შავ იუმორს" არც რეალისტურ და არც მოდერნისტულ მოვლენად არ თვლის, უფრო ასამართლებს მას, ვიდრე იცავს.

ასეთი უარყოფითი შეფასება არცაა გასაკვირი, რადგან "შავ იუმორში" უკიდურეს ზღვარს მიაღწია მოდერნისტულმა ტენდენციამ. იგი საკმაოდ გავლენიან სკოლად გადაიქცა ამერიკულ ლიტერატურაში. ეგზისტენციალიზმის პრინციპებიდან ამომავალი "შავი იუმორი" თავისი პოლემიკური ბუნების გამო მასვე ეწინააღმდეგება და აბსურდამდე დაჰყავს. იგი აშკარად არის მიმართული მისი ერთ\_ერთი წინამორბედის "ბიტნიკების" წინააღმდეგ. "შავმა იუმორმა" უკუაგდო "ბიტნიკების" ამბოხი, რომელსაც ჯ. კერუაკი და ა. გინსბერგი ედგნენ სათავეში. ისინი თავს ამერიკული სახელმწიფოს უკანასკნელ მოქალაქეებად თელიდნენ და ყველას გაქცევისაკენ მოუწოდებდნენ. "მავი იუმორისტები" კი მზად იყვნენ ეცინათ ყველასა და ყველაფერზე, თუნდაც ეს ყოფილიყო ადამიანის ცდა შეეცვალა ქვეყანა

უკეთესით.
დიახ, ბრძოლის იარაღად "შავმა
იუმორისტებმა" სიცილი აირჩიეს. ამ ჟანრის
ჩამოყალიბებას ხელი შეუწყო "სადისტური
ანეკდოტების" სკოლებიდან და
უნივერსიტეტებიდან ხალხის მასებში
გავრცელებამ. "იუმორისტების" დაცინვის
საგანს, ა. კლიფტონ ფედიმენის აზრით,

გროტესკი, იმედის გაცრუება, საკუთარი თავისადმი სიძულვილის გრძნობა წარმოადგენდა. აი, რას წერს ამის შესახებ ამ ლიტერატურული სკოლის თეორეტიკოსი შ.ფ. შულცი: იგი აერთიანებს მსოფლალქმითა და ესთეტიკით მონათესავე მწერლებს, რომლებიც დაქვემდებარებულნი არიან დაცინვისა და შინაგანი გამოხატვის მიზანს წინასწარ მოცემული თემატიკისა და პრინციპების გარეშე". მაგრამ მიუხედავად ასეთი ერთიანობისა, "შავი იუმორისტები" მაინც განსხეავდებიან ერთმანეთისაგან: თ. საუზერნი აკრიტიკებს თაღლითებს, ჯ. დონლივის სააშკარაოზე გამოაქეს ოჯახური პრობლეშები, უ. ბეროუზი დასცინის საზოგადოების წარმოდგენებს მორალზე. ეს მწერლები "სიშავით განსხეავდებიან ერთმანეთისაგან" (მ. მენდელსონი), მათი სიცილი "აუტანელი, გარყვნილი, სადისტური და ავადმყოფურია" (კ. ნიკერბოკერი).

აშავი იუმორის" თეორეტიკოსის ამ სიტყვების დადასტურებაა ერთი ანეკტოდი ჯეს ბირის წიგნიდან: "შეკითხვას: "რა არის შავი და შცოცავი?" — მოსდევს პასუხი: "ეს არის პარალიზებული ზანგი სპორტსმენი". აეს ბირი აკრიტიკებს «შივი იუმორის» სადიზმსა და არაადამიანურობას და მას "ავადმყოფურსაც" უწოდებს. ამის მაგალითად მოტანილია შემდეგი: "მე კრემაცია გავუკუთე ჩემს საწყალ, მოხუც დედიკოს და ამ ქილიში ვინახავ, ახლა ყოველ დილას საუზმეზე მე შემიძლია ერთ ქიქა წყალში გახსნილი დედა დავლით." ასეთი მაგალითები ზიზლსა და უსიამოვნო გრძნობებს იწვევენ.

ისიც უნდა ალინიშნოს, რომ "შავი იუმორისტები" დასცინიან არა მარტო ობიექტს—რეალურ სინამდვილეს, არამედ თვით მისი ასახვის ხერხს ხელოვნებას. "შავი იუმორისათვის" უცხოა გმირულის, ტრაგიკულის კატეგორიები. მათთვის კომიკურიც კი არაა დამახასიათებელი. მათი იარალია პურლესკი, პაროდია, გროტესკი, ირონია, "გეგი", სატირა მწვავე, ბოროტი, დაუნდობელი, რომლის ობიექტიცაა\_ ადაშიანი და სამყარო, ძირითადი ადრესატი, ვისკენაც დაცინვაა მიმართული, ცნობილია: ამერიკული საზოგადოების სნობები და მათი იდეალები. კრიტიკოსები აღნიშნავენ ხოლმე დონლივის "სისუსტეს", როდესაც მას ავიწყდება "ტოტალური სიცილი" და სატირული ნოტისაკენ იხრება.

«შავი იუმორის" ისტორია ფაქტიურად 60\_იანი წლების ბოლოს დასრულდა, მაგრამ მის გარშემო დისკუსია დღესაც გრძელდება ამერიკულ კრიტიკაში (და არა

მხოლოდ ამერიკულში). ეს დავა მარტო "შავი იუმორისტების" შემოქმედებით პრინციპებს, თხრობის მანერის თავისებურებებს და ესთეტიკურ შეხედულებებს რელი ებება. იგი ყოვლისმომცველია და იხოლავს მეორე მსოფლიო ომის შემდგომი ლიტერატურის ზოგად საკითხებს ემდგელეთვდ, ისეთ, დღემდე გაურკვეველ პრობლემას, ტოგორიცაა სატირიკოსის ადგილი

ამერიკულ ლიტერატურაში.

"შავი იუმორის" დამცველები იმასაც კი ამტკიცებენ, რომ მათ ლიტერატურას საფუძველი ჯ. სვიფტის, მ. ტვენის, შელეილის, ე. ჰემინგუეის, და სხვათა "შემოქმედება"მი ჩავყარა. მ. მენდელსონი აკრიტიკებს ამ მოსაზრებას: "აშშ კრიტიკოსებს შორის წარმოიშვა ტენდენცია "აბსოლუტური პროზისა" და "შავი იუპორის" ფუძემდებლებად მიიჩნიონ არა მხოლოდ ჩვენი საუკუნის 30 \_\_იანი წლების ერთი შწერალი — ნათანიელ უესტი... არამედ სვიფტი და მარკ ტვენიც კი. რა თქმა უნდა, აღკი შემოვიფარგლებით "აბსურდიზმის" გაგებით როგორც ისეთი მიმართულებისა აშშ ლიტერატურაში, რომლისთვისაც არსებითია მხოლოდ ფორმალური ნიშნები, ძნელი არაა მიხვიდე დასკვნამდე, რომ ნახაენები დიდი შემოქმედნი მართლაც "შავი იუმორისტები" იყვნენ. ისინი ხომ ფართოდ იყენებდნენ პაროდიას და იგავებს, ქმნიდნენ კარიკატურულ სურათებს, დაუსრულებლად აზვიადებდნენ და ამძაფრებდნენ. გარეგნული ანალოგიებით თუ ვიმსჯელებთ, შეიძლება დავივიწყოთ, რომ სვიფტის, ტვენის, სალტიკოვ—შჩედრინის კარიკატურები ძალიან ხშირად გამოხატავდნენ მათ სურეილს გაენადგურებინათ ან გაეწყვიტათ შექმნილი უსახური სახეების წყობა. შესაბამისად, ისინი ისწრაფვოდნენ დაემტკიცებინათ ჰუმანური იდეალები. სატირული სურათები, სახეები, აზრები, რომლებიც გენიალური მამხილებლის კალმის ქვეშ წარმოიშობოდა, "აბსურდული" ეჩვენებოდათ მხოლოდ იმ კრიტიკოსებს, რომლებსაც მათი მეთოდოლოგიური პოზიციების სიღარიბის, მცდარობის გამო ხელოვნებაზე მხოლოდ ზედაპირულად შეუძლიათ იმსგელონ.

ლ. ფეინბერგი სატირას რეალიზმის დამახასიათებელ თვისებად არ თვლის. ამის მტკიცების სათუძველს მას აძლევს ის, რომ რეალიზმი ასახავს ცხოვრებას ზუსტად, სატირა კი — ამახინჯებს. მისი მომხრეები ვერ ხედავენ განსხვავებას რეალისტურ სატირასა და "შავ იუმორს" შორის. მათ მიაჩნიათ, რომ ეს სკოლა სხვადასხვა ეპოქის,

ქვეყნისა და მიმართულების ყველა იმ მწერალს აერთიანებს, რომელსაც გროტესკი და პაროდია აურჩევიათ ყოველდღიურობის პირქუში სურათების ხატვის საშუალებად. ამ თვალსაზრისის მომხრეებმა პოლემიკა ძირითადად ამერიკული პრესის ფურცლებზე გააჩალეს და აქ მოყვანილ მწერალთა სიაში მოახვედრეს რეალისტური სატირის ისეთი მნი შენელოვანი წარმომადგენლები, როგორიცაა ქოზეფ პელერი და კურტ ვონეგუტი.

რა ტიტულით არ შეამკეს ამერიკელმა კრიტიკოსებმა კურტ ვონეგუტი: #შავი იუმორის აბსურდისტი", "პოპ ართის", "ახალი რომანის", "სუპერლიტერატურის" წარმომადგენელი, "პოსტ მოდერნისტი მარკ ტვენი", "ღარიბთათვის "შავი იუმორის" მომპოვებელი". ჯერომ კლინკოვიცი წერს, რომ ვონეგუტმა შკითხველისათვის შექმნა სრულიად შეშლილი სამყარო, იგი არაფრით ჩამოუვარდება "შავ იუმორისტებს". მის რომანს "სასაკლაო ნომერი ხუთი" ჩარლზ ჰარისი უწოდებს "რომანს ომზე." თვითონ კურტ ვონეგუტი არაერთ ინტერვიუში უარყოფს ყოველგვარ ეპითეტს, "მავ იუმორისტობას, და თავს რეალისტური სატირის წარმომადგენლად თვლის. მართლაც, თუკი კარგად ჩავუკვირდებით, გასაგებია, რომ კურტ ვონეგუტის მეთოდი "უძველესია მსოფლიო ლიტერატურა"ში." იგი სათავეს იღებს ჯერ კიდევ ლუკიანესთან. იგი კვებავდა როტერდამელის, ვოლტერის, ფრანსის შემოქმედებას. XX საუკუნეში იგი მეორედ დაიბადა, როდესაც გამოიწვია "გამასულელებელი ლიტერატურის" ენითაუწერელი აყვავება.

ამერიკელი კრიტიკოსების მიერ რეალისტი და მოდერნისტი სატირიკოსების ერთ სიაში გაერთიანება "შესაძლოა იმან გამთიწვია, რომ "შავი იუმორისტებისათვის " იბებელიცნას იუცობტას იუგბედიისაბანად ორივესთან გვხვდება. გროტესკის, ალოგიკური მსჯელობის და ქცევების, პაროდიის სიქარბემ ათქმევინა ამერიკელ კრიტიკოსებს (და არა მარტო ამერიკელებს: მოკლე ლიტერატურული ენციკლოპედიაც იგივე აზრს იზიარებს — ტ. 6. გვ. 678), რომ ჯოზეფ ჰელერის რომანი "შესწორება<u>—</u> 22" "შავი იუმორის" ნიმუშს წარმოადგენს. ფაქტიურად pollo რეალისტური სატირის უბრწყინვალეს ნიმუშთან. მასში სატირის თითქმის ყველა და საშუალებას ვხვდებით, bymblia

რომლებსაც დიდი ხნის ტრადიცია აქვთ და სათავეს იღებენ არა თუ სვიფტთან და ერაზმ როტერდამელთან, ფრანსუა რაბლესა და სერვანტესთან, არამედ \ რუუნალის, არისტოფანესა და ლუკთნეს ნაწებები.

განსხვავდება რეალჩნტებნ ელახირის განსხვავდება რეალჩნტებნ ელაგტირის პერსონაჟისაგან? 2112—2111111111

ორივე შემთხვევაში ძირითადად საქმც გვაქვს პატირა ადამიანთან: მაგრამ "შავ იუმორში" გმირის სახე სტატიკურია, ავტორის მსგავსად ისიც გაუცხოების მსხვერპლი გამხდარა. მან ზურგი იბრუნა საზოგადოებისაგან და საით მიექანება, გერ გაუგია, რადგან უსუსურია არჩევანის წინაშე, მთლიანად გარემოებაზეა დამოკიდებული და რეალური სინამდვილე ახვევს თავის არჩევანს. ადამიანებს შორის იმდენად დიდია გაუცხოების სენი, რომ მათ არ შესწევთ უნარი ერთმანეთის შეცვნობისა. ფაუნდის, ელიოტის, სტაინის იდეიდან პტრულ სამყაროში ადამიანის მარტოობის შესახებ — "შავი იუმორისტები" ავითარებენ თეორიას იმის შესახებ, რომ ხალხი ვერასდროს ვერ შეძლებს ერთმანეთის შეცნობას.

რეალისტური სატირის ნაწარმოებში ჰდავარი გმირი ასევე პატარა ადამიანი \_ მიკროსაშყაროს ცენტრშია და მის გარშემო თავს იყრიან სხვა პერსონაჟები. ყოველგვარი ეპიზოდი, ან შემთხვევა მთავარ გმირთან არის დაკავშირებული. გმირებს შორის ხშირია კონფლიქტი და უსიამოვნება, რის შედეგადაც ისინი გარკვეულ სიმშვიდეს მოიპოვებენ. ხშირად ასეთი ნაწარმოების გშირი ახირებული, უცნაური და თავისებურია, რაც საშუალებას აძლევს მწერალს სატირული ხერხების გროტესკის, გაზვიადებისა თუ პაროდიის ფართოდ გამოყვნებისა. აბსურდული მსჯელობა და აზროვნება მისი დამახასიათებელი თვისებებია. მიუხედავად ამისა, გშირი ავტორის სიმპათიას იმსახურებს, იგი მთლიანად მის მხარეზეა და უთანაგრძნობს მას. გარკვეული სახით გმირი არის ავტორის «მე" და მის აზრებს გამოხატავს.

"შავი იუმორი" თანდათანობით ისტორიის კუთვნილება ხდება, ბევრშა შისმა წარმომადგენელმა "შეიცვალა თვალსაზრისი, რეალისტური სატირისა და "მასობრივი ლიტერატურის" პოზიციებზე გადავიდა. თანამედროვე მოდერნიზმი "მინაგან რღვევას განიცდის.

### 35640E50 3600 F2232600"

有两四分分为型的 でに合いては一つので

წლისთავია. გალაკტიონი 100 წლის ბერმუზა გამხდარა და ამით მის ცხოვრებას გაუმანძილებია წინ. ძნელი წარმოსადგენია ბიბლიური წინასწარშეტყველივით მოხუცი და საუკუნის თანატოლი გალაკტიონი.

მიდის გალაკტიონი ჩვენგან, ყოველდღიერად შორს მიდის, რათა სულიერად კიდეგ უფრო დაგვიახლოვდეს ჩვენ, ჩვენს სულებში ჩაიშენოს ახალი ბუდეები, იბარტყოს, იფრინოს და, ემილ ანტუან ბურდელის არწივივით, ილივლივოს სიულს სიბოუვანონადწ ირციუთან კაბადონებზე.

თუ ცად ამაღლებული მაცხოვარი ფიზიკურად შორდებოდა თავის მოწაფეებს, სამაგიეროდ სულიერად უფრო უიხლოვდებოდა მათ. ამის შესახებ ბაზგასმით აღნიშნავდა კიდეც გასული საუკუნეს ცნობილი საეკლესიო მოღვაწე გაბრიელ ეპისკოპოსი.

სწორედ ასევე მოხდა გალაკტიონის

წასვლითაც ამა ქვეყნიდან.

ასული გაფრინდა ცაში მტრედივით, სხვული დარჩა ცოდვილ მიწაზე". ქრისტე სხეულით ამაღლდა ცაში, გალაკტითნი სულით. ერთმაც სიყვარული დატოვა ლედიშიწაზე და მეორემაც...

საუკუნის გადასახედიდან ჩვენ თრ გალაკტიონს ვხედავთ: მოხუცსა და ქაბუკ. მარადუბერებელ შემოქმედს: პოეტსა და მხატვარს, მხატვარსა და პოეტს. ასტრალური სამყაროს ეს ორი ვთერული სხეული სულიწმინდასავით ჩასახლდა ერთ დროს დიდი მოაზროვნის წმინდა ქურქელში, იბარტყა, იზარდა და შერე ნეკნიდან კი არა, გონებიდან იშვა ამ სულიწმანდის თრი ნაყოფი: ლექსი და მხატვრობა.

გამომდინარე აქედან, უკვე უფლებაც ალარა გვაქვს, გალაკტიონს მარტოოდენ

გრთადერთი ბერმუბა ცუწოდოთ, რამეთუ მის პიროვნებაში ორი ღმერთი მეუფებს დიდებითა თვისითა: ლმერთი ლექსისა და ღმერთი მხატვრისა. ეს ორი ნიჭი, ეს ორი სამყარო ისე შეძერწვია ერთმანეთს, როგორც გვარს გვარცმული მაცხოვარი, ხოლო ყოველივე ეს — გოლგოთას მთას; როგორც ეკლესიას გუმბათი, გუნბათს გვარი, გვარი ცას, ცას მზე და მთვარე, მთის მწვერვალები და

Property of the State of the St

ეარსკვლავები.

დიახ, ამ საუკუნოვანი ბერმუხის სხეულს შეორე სიცოცხლის ხეც შეძერწვია შყარად, ვითარცა ჯვარი პატიოსნის ბიბლიურ ხეს ფიჭვი, კედარი და კვიპაროსი ერთდროულად. ასეც შემოუნახავს იერუსალიშის ერთ ერთი ეკლესიის ხატს იმ სიმჯინი ხის პოეტური და არარსებული პიბრილი და ამასთან ერთად ის ჭალარა მებალეც, ვინაც ქრისტემდე ათი საუკუნეთი ადრე შეძერწა და დარგო ალნიშნული ხე, ტათა ათასი წლის შემდეგ მისი ტორსისაგან გამოთლილი მძიმე გვარი მაცხოვარს ვია დოლოროსას გზით ეტარებინა, ვიდრე გოლგოთამდე. და აქვს კიდეც გალაკტიონს ერთი ასეთი უსახელო ნახატი, პირობითად "ქვარცმა∗ რომ შეიძლება ვუწოდოთ; გვარცმა თავად მგოსნისა და არა მაცხოვრისა. თავად შეხედეთ წამებული პოეტის თაბაშირის ნიღაბს ლიტერატურის მუზეუმის საგამოფენო დარბაზში...

doded emdenberge model bearing bearing არაერთი ნიდაბი იცის: დანტეს ნილაბი, ნილაში პეთპოვენისა; ლადო გაფარიძის მიერ Jodes Josephyma american al astal maga გრაფიკული ხილაბი... და კიდევ ვინ იცის, რამდენი ასეთი ორეული, მაგრამ წამებისა თუ ტანკვის ისეთი დღესასწაული, Bomo Bombal and Tahal Gomod da And ჩასახლებულა, შეუძლებელია აღმოაჩინოთ bacada co ale gabajanhaci ahaa: ab ad საბედისწერო ტრაგიკული ნახტომის ანარეკლია, გალაკტიონმა რომ შეასრულა

1959 Front 17 dotoble

<sup>(</sup>ფიქრები გ. ტაბიძის ნახატების გარშემო მისი დაბადების 100 წლისთავის გამო: 1891-1991)

არადა სულ ფრთებს ნატრობდა გალაკტიონი: ფრთები, ფრთები გვინდაო, — გაიძახოდა იგი, მაგრამ, ვაგლას, რომ მხრებზე არ ესხა მაშინ მისთვის კუთენილი მთავარანგელოზის ფრთები: გადახტა სარკმლით და მიწის ნაცვლად, სული დალია საკუთარი სხეულის ჯვრის სისხლიან კადონზე.

და ასე იგემა ხორცით სიკვდილი...

მხოლოდ ესაა, ჯვრის სარეცელზე გალაკტიონი უშარავანდოდ არის დახატული. არც იკადრებდა მაცხოვრის გვირგვინის დადგმას. შარავანდი თავს ზემოთ აუმაღლებია მხატვარს და მის მრავალწლიურ ნიმბში ჯვრის ცისკენ აზიდული მკლავი ჩაუსვამს, ხოლო ყველაფერი ეს, მწუხარე ფიგურებთან ერთად, საკუთარ სევდიან სტრიქონებში ჩაუქსოვ ჩაუჭედია:

\*იზრდება და მძლავრდება ახალგაზრდობა, ისინი სცვლიან მოხუცებს,

ყურს გვიგდებენ მიცვალებულნი.

დიდხანს ძვირფას საფლავებს ეხვიათ ძილი, მაგრამ ჩვენ ისევ უნდა აღეადგინოთ მათი დიდება", — წერს გვარცმის გრაფიკული ნახატის ზემოთ გალაკტიონი და ამ სიტყვებს საგანგებო ხაზით გამოყოფს მომდევნო სტრიქონებიდან, რომლებშიაც მოგვიწოდებს ვიფიქროთ იმ ხალხზე, კედლებსა და სამრეკლოებს რომ აშენებდნენ, მაღალ სამრეკლოებზე რომ არისხებდნენ ზარებს და "თავიანთ სახელსა სჭრიდნენ ფოლადის ზარებზე; მათზე, რომლებიც ყოველთვის გაგახსენდებიან, როცა წამების გვარს დაინახავთ; ამ მორწმუნეებზე, რომელთაც თავი დასღვეს... სარწმუნოებისათვის; რომელნიც მღვდელთმსახურებას ასრულებდნენ თავიანთ სალოცავ ტაძარში და მთრთოლვარე ხელით ანთებდნენ სანთლებს... მშვენიერების წინ; ვიფიქროთ ასეთ ტანჯვაზე, მათ ცრემლებზე; ვიფიქროთ სასაფლაოზე, სადაც დამშვიდებით განისვენებენ ამდენი წასულნი..."

ჯვრის ძირში, სადაც თითქოს დედამიწაზე პირველი ადამიანის—ადამის თავის ქალაა დამარხული, მიწისკენ თავდახრილი ქალი მიანიშნებს მკითხველს: "ამ უზარმაზარ, ბნელსა და ერთი შეხედვით ცარიელ სივრცეში ცხოვრობენ ჩვენი ძვირფასი

მიცვალებულნი..."

აი, სტრიქონთა და ტკივილთა ის პოეტური ქსოვილი, რომლებიც თან ერთვიან გალაკტიონის ჭვარცმის კომპოზიციას, როგორც მისი განუყოფელი ხაზი და სევდ ს აპოლოგია.

ყოველ იხალ ნახიტს შინაარსის

შესაბამისი ტექსტი ახლავს თან, რომლებიც ავსებენ ნახატის კომპოზიციურ ნაწილს და მეტ შინაარსობრივ დატვირთვას აძლევენ მათ...

აგერ გუმბათდამსხერეულ ტაძარს და პაერში შეტორტმანებულ გვარს გვერდით პატარა განმარტებით მონაწერს უკეთებს გალაკტიონი, რომელსაც სტყვა "ვინიეტკებით" ასათაურებს და ანასთან ორმაგი ხაზით გამოქრუს სსენებული მინაწერიდან.

მაინც სად იხილა გალაკტიონმა ასეთი დამსხერეული ტაძარი? იქნებ მ'მობლიურ ქყვი'შში, მისი ეზოს მოსაზღვრე ძველ სასაფლაოზე, სადაც ერთ დროს ამაყად იდგა შემდეგ'ში ანტიქრისტეს ხელით შემუსრული ტაძარი? ამ წმინდა სახლ—სამლოცველოს საკურთხევლიდან მოძღერავდნენ თავიანთ სამწყსოს გალაკტიონისა და ტიციანის მამები; აქ აცლვარებდა თეთრ ოლარებს აღმოსავლეთის სარკმელში შემოჭრილი მზის სხივი...

იყო და არა იყო რა...

აღარ არის ის პატარა ტაძარი, რომლის ჩრდილი ფეხაკრეფით გადადიოდა ხოლმე გალაკტიონისა და ტიციანის ეზოებში.

agrah shoob Pobadahoragab...

აღარც იმ ეზოს უკანასკნელი მოპიკანი, ტიციან ტაბიძის უმცროსი ძმა—ბატონი სიმონია ცოცხალი, რომელიც ამ ოცდაათიოდე წლის წინ, ჭყვიშში მასთან სტუმრობის დროს, სინანულით გვიამბობდა უკვე არარსებულ ეკლესიაზე და ტიციანის ლექსის — "მღვდელი და მალარიას" ხელნაწერზე, მიცვალებულ მამას რომ ჩააყოლა პოეტმა კუბოში…

1970 წლის გვიან შემოდგომაზე, როდესაც შორაპნიდან ფოთისკენ მიშავალმა ჩვენმა ხის ხომალდშა — "ოქროს საწმისმა" — მდინარე რიონზე, ზედ გალაკტიონის ეზოს ქიშკართან ჩაუშვა დუზა, ბატონი სიმონი ერთადერთი გვეგებებოდა გალაკტიონის ამავე ქიშკართან ნახევრადშიშველ არგონაეტ მეზღვაურებს.

ხოლო მის უკან, სასაფლაოს ხეთა ტოტებში, ჩიტის გულივით ფეთქაედა დიდ წინაპართა აჩრდილების და დანგრეული

სამლოცველოს სევდა.

ო, რა დიდებული იქნებოდა, იმ წუთებში წარხოცილი ტაძრის ადგილზე მწუხარე სამრეკლოსავით რომ ასვეტილიყო გალაკტიონის გრაფიკული ნახატი შედევრი — "სახარება იოანესი" — თავისი მრისხანე სახითა და ყოვლადდამთრგუნველი შეძახილით!

მართალია, იოანე მახარებლის ხმის

გამგონე არავინ იქნებოდა იმ დროს და არც მის ძახილზე აღდგებოდა დანგრეული ტაძარი, ძაგრამ ოცდაათი წლის წინ დაძრული მრისხანე ექო ბოლოს და ბოლოს მაინც მოაღწევდა ჩვენამდე.

და აკი მოაღწია კიდეც: აღდგა ქართული ეკლესია. გალაკტიონის დამსხვრეულ ტაძარს გუმბათი უმთელდება - თითქოს, მაგრაშ მისსავე მრისხანე იოანე მახარებელს სახე ჯერ კიდევ ნერვიული და აბორგებული აქვს, რამეთუ სატაშფანდუროდ კერ კიდევ ვერ მიგვიყვანია ბოლომდე ჭყვიშის ტაძრისკენ შიმავალი ჩვენი გზა, გზა, რომელმაც მკვდრეთით უნდა აღადგინოს ხსენებული სამლოცველო.

ვის და რას არ ხატავს გალაკტიონის ნერვიული და მოუსვენარი ყალაში. აქ, ამ ერთი ამოსუნთქვით "მესრულებულ ჩანახატებში, ერთმანეთს შერწყმია რეალური და ირეალური სამყარო; არსებული და არარსებული, აღიმიანთა მოწესრიგებული და ქათტური სახეები და მათში ჩაქსოვილი ძვირფასი სახელები: რუსთაველი, აპოლონი, ვერჰარნი, ედგარ პო, გუდიაშვილი, ვალ. გაფრინდაშვილი, ი. ერენბურგი, ვ.შკლოვსკი, ტიჩინა, კუკრინიკსები; აკადემიის რომელიდაც მაშინდელი ტელეფონის ნომერი: 3\_74\_66... და დაუსრულებლად მისივე ავტოგრაფი \_\_\_\_ "გალაკტიონ ტაბიძე" —ქართული, უცხოური თუ რუსული ასოებით ამავე გრაფიკულ ნახატებში ჩაწნული და ჩაქსოვილი.

1990 წელს გალაკტიონ ტაბიძის ნახატების გამოფენამ ლიტერატურის მუზ-

ეუმის საგამოფენო დარბაზში ყველას ნათლად დაანახა პოეტი\_მხატერის შემოქმედების სიდიადე.

დიდია გალაკტიონ ტაბიძის გრაფიკულ ნახატთა სერია — ეს პოეტი-მხატვრის ერთი ლამაზი ალბომი ანუ კილევ მტარე სიცოცხლე და მეორე უკვდავება

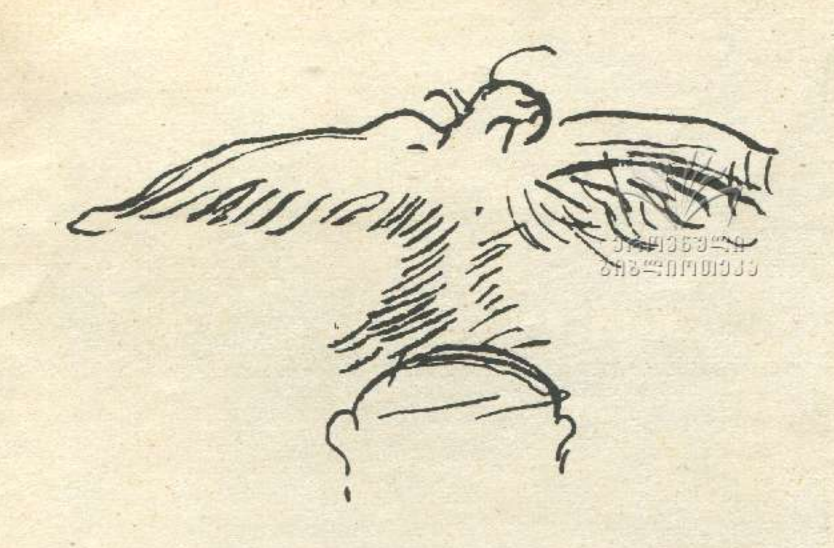
ქართული ლექსის უგეირგვინო მეფეს. ტომელიც არანაქტებნ — სხიდებულ ავტოპორტრეტებს სქმნიდა 1 მაინტ გუდიაშვილის ფუნკით დახატული პორტრეტი ერჩია. ამიტომაც გამოეცხადა ერთ მშვენიერ დღეს სახელოსნოში ბატონ ლადოს. დამხატეო, მოწიწებით მიუთითა მისგან მირთმეულ ცარიელ ტილოზე, დატოვა იქვე, თავად კი ერთი საათით გავიდა ქუჩაში და ... მეტად აღარც დაბრუნებულა ფუნჯის დიდოსტატთან. ტილო კი დღესაც გუდიაშვილის თვახში ინახება ხელუხლებლად...

გ.ტაბიძის დაბადების ამ ასწლოვან თარილთან დაკავშირებით თავს უფლებას მივცემ მოკრძალებით გავიხსენო გალაკტიონისა და ჩემი ბაბუის იპოლიტე ვართაგავას ოსტატ — შეგირდობის წლები თბილისის სასულიერო სემინარიიდან. სწორედ ამ ამბავმა მოიყვანა ერთ დღეს გალაკტიონ ტაბიძე ჩვენს ოჯახში, რათა თავის ყოფილ მასწავლებელთან \_იპოლიტე ვართაგავასთან ერთად, დღევანდელ გ.ტაბიძის ქუჩაზე, შიხმანის ფოტოატელიეში, სამახსოვრო სურათი გადაეღო. არც ბაბუას გაუწბილებია თავისი საყვარელი მოსწავლე...

> 1 იანვარი, 1991 წელი, თბილისი.

#### **300% 300% 300%**

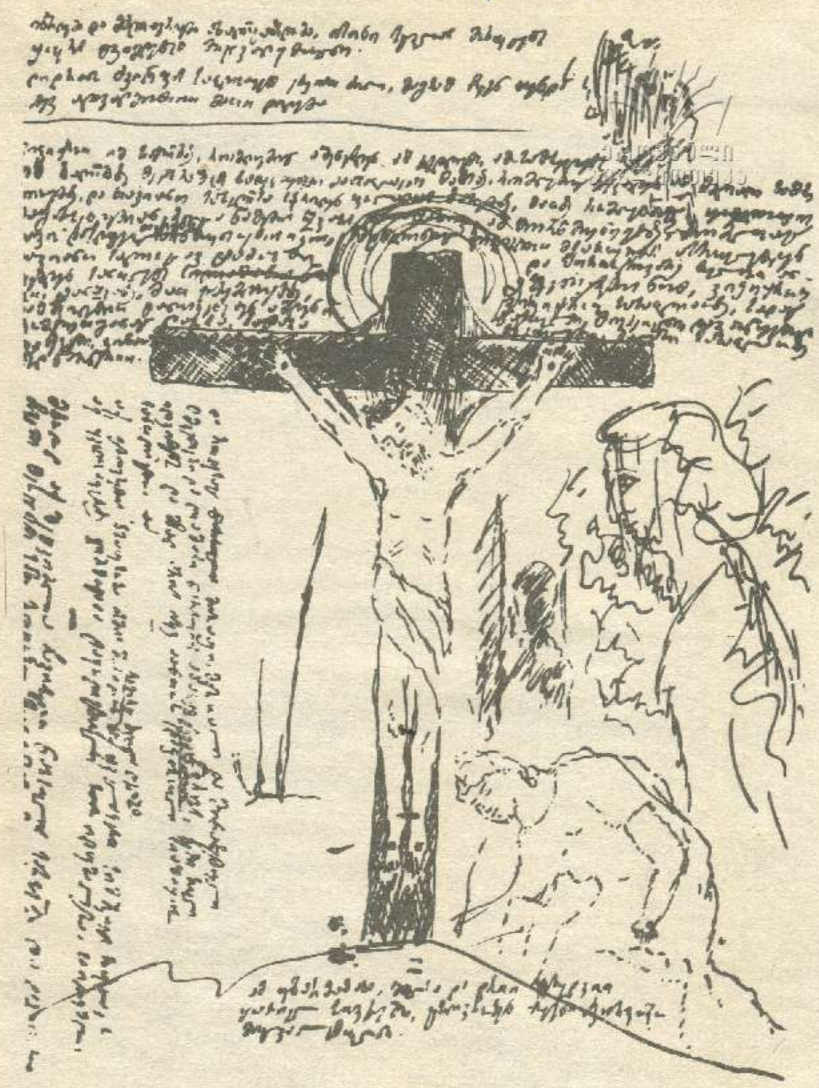
ჩვენი ჟურნალის 1-2 ნომრებში დაიბექდა პოლონელი მწერლის იან პარანდოვსკის "სიტყვის ალქიმია". გაიპარა ტექნიკური ხასიათის უზუსტობანი. ნაწარმოები რუსულიდან თარგმნა ანდუყაფარ ქეიშვილმა. №2 გარეკინზე კი დაბეჭდილია წმ. პირველმოწამე საქართველოს ეკლესიისა-რაჟდენი.



**გალაკტიონ ტაბიძე**. წახატები გრაფიკული სერიიდან



6 182/130



გალაკტიონ ტაგიძე. <sub>ჯვარც</sub>გა