### Niaz Bolkvadze

# THE ECOLOGY OF THINKING – BASIC MEANS FOR THE SALVATION OF THE MANKIND

Ниаз Болквадзе

ЭКОЛОГИЯ МЫШЛЕНИЯ – ГЛАВНЫЙ ПУТЬ СПАСЕНИЯ ЧЕЛОВЕЧЕСТВА

> TBILISI ТБИЛИСИ 2018

### Niaz Bolkvadze

## THE ECOLOGY OF THINKING – BASIC MEANS FOR THE SALVATION OF THE MANKIND

### **EDITOR:**

Nugzar Chkhaidze – The Doctor of Philosophy, Sociologist

#### **REVIEWERS:**

**Revaz Balanchivadze** – The Professor, Doctor of Philosophic Sciences, the Academician of Branch Academies of Philosophy, Education, Political Sciences, Iakob Gogebashvili Prize Laureate.

Gulbaat Rtskhiladze – The Doctor of Politology.

### **Remarks:**

The above – mentioned persons heave worked on Georgian version of the following book, published in 2017, in Tbilisi, Georgia

ISBN 978-9941-27-662-0 © Niaz Bolkvadze

### Introduction

Niaz Bolkvadze's work "THE ECOLOGY OF THINKING – BASIC MEANS FOR THE SALVATION OF THE MANKIND" – is devoted to the upbringing and formation of the morally, highly-developed human being in the world. It mainly serves seeking the ways to avoid religious confrontations and various dangers associated to them.

The author, briefly and with profound philosophic analysis describes one common principle (foundation) that arises with the creation of different nations, and their division into traditional religions. This has been unnoticed till nowadays. It was able to let daylight into the main secret from the labyrinths of the centuries; it has theoretically put a full stop to the non-recognition of one another among traditional religions, which was the important reason for confrontation.

Why? – The ecological problems of the modern mankind;

Why? - Terroristic dangers;

Why? - Starvation, Why? - Narcomafia, why? - Ruins;

Why?... Why?... Why?...

The international society of present-days is being concerned by these questions.

"The human thinking has never been so much distorted and defiled", – states Mr. **Niaz Bolkvadze.** He originally analyzes and presents lots of issues. Mr. **Niaz Bolkvadze** attempts by the use of **the ecology of thinking** concept, to save the mankind from dark and evil thoughts, especially from religious fanaticism from all kinds of troubles. The author points to the real opportunities by giving the vital and interesting examples to the reader.

According to the reviewers' evaluations Mr. Niaz Bolkvadze's work "THE ECOLOGY OF THINKING – BASIC MEANS FOR THE SALVATION OF THE MANKIND" will really fulfill the great mission in the development of peaceful, friendly relations between various nations and religions. It will support widening the boarders of tolerance maximally and minimizing the causative reasons for religious conflicts.

The presented work will be interesting as for the lecturer-teachers, for the scientist-researchers of politology, philosophy and history, as well as for the broad society.

It may become a faithful friend and a kind guide for any human being regardless the age, nationality, religious confession and profession.

Nugzar Chkhaidze Philosophical Science,

Doctor of Philosophical Science, Sociologist

### **Different Religions - One Aim**

## The Ecology of Thinking – Basic Means for the Salvation of the Mankind

The subject of religion – faith to God, is one of the most important issues of our lives, on which bringing up of spiritually rich, ethical human is being depended. In this connection, the great educator, French philosopher Woltaire declared: "If God did not exist, we, people would have to make Him".

The experience of the mankind through the centuries shows that the foundation of every wisdom and goodness are the traditional confessions, which have obtained unlimited reserve of great culture and wisdom in various nations during centuries. Even though, confrontation between religions often becomes the cause for the great evil and turpitude.

Considering the issue carefully, we can see that there is no reason for the confrontation between religions, and any religion's main point serves only the wisdom and goodness!

The confrontations between religions, which have been known in history, and are existing nowadays, have been provoked and used by the politicians for strengthening and extending their authority.

Hence, the question arises: "if every traditional religion serves goodness, if it is the treasure of wisdom, than what is the main

reason for confrontations, why does it become the source of lots evil and turpitude? Why does it become the cause for speculations, which have no end? Here are the questions, which have come to my mind and should be answered.

Each traditional religion has its own scholars and theologians. Naturally, every confession follower proves the truth of his/her religion. Such attitude, according to the established tradition, is just before its own confession; it cannot be objective towards others. The true researcher and philosopher, having common interests should study and observe the events independently and from distance, in order to be able to make objective conclusions eventually.

According to the experience of scientist-researchers, the real philosophical research, the truth seeking process, looks like a beautiful woman - as much as she avoids and departs from you, more interesting she becomes!

During this research and discovery-process, while learning lives of wise persons and Holy Scripture, from ancient times till today, some questions have come up to me towards various religions. I had meetings with the representatives of various confessions on this subject, amongst with the prominent leaders of the world traditional religions, such as:

The Catholicos-Patriarch of Georgia Ilia the II, the chairman of Muslim Society of Russia, the Head Mufti Talgat Tajudini, one of the famous leaders of Buddhism, Tibet Monk, philosopher Geshe Lama Jampa Tinlei, the bishop of Latin Catholics of Transcaucasia Giuseppe Pazotto and others<sup>1</sup>. The fellowship

Because of hard political situation in Georgia, after 2007, it was impossible for me to organize the arranged meetings with the Pope Francis and the Patriarch of Russia Kiril.

with them filled me, as a researcher with serious divine power and experience.

After many years of research and discovery, when I thought I was in deadlock, unexpectedly an answer came up to me, which had not only been a secret till present, but had been unnoticed and it was the main cause for the confrontation between the religions. These visions in the form of a work I had presented in May, 2003 at the conference – "Ethno-religious Education and Spiritual-Moral upbringing of the Youth", had been held in Ufa (Bashkortostan), which was published in the magazine "Chorokhi", in Batumi. This work has been followed by great interest and response from the society.

The mentioned subject is totally the outcome of philosophical discussion, for this reason first of all I shall refer to the philosophical origins, which will create a firm basis for our further conversations.

In the Ancient Greece in VI century B.C. having discussion about seven outstanding Wisemen, still young **Pythagoras** said: **"Only God is wise, we are only fond of wisdom".** Originally, in Greece the concept "Philosophy" – "Love of Wisdom" appeared.

This is the exact explanation, but the main purpose of philosophy, is to give fair and reasonable answers to the concerns existing in the society.

Philosophical opinion played the great role in strengthening the idea of monotheism in the Pagan world since idol worshipping. Still the thinkers of the ancient Egypt regarded the only One God as a creator and almighty.

After forming and spreading the world religions – **Judaism**, **Buddhism**, **Christianity and Islam**, the thinkers, believer

philosophers were active to solve the existing confrontation outside the religion and within it, and to protect them from unbeliever thinkers of religion.

Our great ancestor, scientist, called as Divine Philosopher in History, loane Petritsi, addressed his countrymen in XI-XII centuries: "It is essential to follow the study of Philosophy and armed with Philosophic knowledge to fight against godless epicureans for strengthening Christian belief".

Beginning from the VII century (when finally Islam religion was established), the mankind has seen the variety of traditional and world religions in this Universe, which serves the idea of One God, but in spite of it, each of them has been based on the dogmas of their own religion, which are being accepted only by the faith.

The conflicts between the various religious confessions (denominations), which had caused the mankind physical and moral irreparable loss during the centuries, have been the tough problem till today. Especially, I would like to focus on this issue.

**On Kofi Annan's** initiative – the General Secretary of the United Nations Organization – the world supreme outstanding public and wise persons have been invited for making their own evaluation about the difficult situation and modern challenges existing in the world. They had to present the recommendations for finding the ways out of the global problems.

The Advisors Group was established, which was led by the ex-Prime Minister of Thailand Anan Paniarachuni, at the request of the General Secretary **Kofi Annan.** The Advisors Group consisted of:

- Robert Bedinter (France);
- Juan Baena Suarez (Brazil);
- 3. Gru Harlem Brundtland (Norway);

- 4. Mary Shiner-Jesse (Ghana);
- 5. Gareth Evans (Australia);
- **6. David Kenney** (United Kingdom of Great Britain and Northern Ireland);
- 7. Enrique Iglesias (Uruguay);
- 8. Amr Moussa (Egypt);
- 9. Satish Nambiar (India);
- 10. Sadako Ogata (Japan);
- 11. Yevgeny Primakov (Russian Federation);
- 12. Tsian Tsichen (China);
- 13. Nafis Sadik (Pakistan);
- 14. Salim Ahmed Salim (Tanzania);
- **15. Brent Scrowcroft** (United States of America)

The top level Advisors Group after long-term work has presented its points of views about the existing problems, also the recommendations concerning the ways of their solution.<sup>1</sup>

According to the presented analysis the main dangers in the modern world are:

- ✓ Increasing of Nuclear, Chemical and Biological weaponization, Ecological degradation;
- ✓ Economical and sociological dangers, amongst: poverty, inflectional diseases, AIDS, drug-addiction;
- ✓ Conflicts among the states;
- ✓ Civil wars, internal conflicts, genocide, and other massive in human treatments;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> UN General Assembly, the fiftieth session, article 55. "Follow-up measures as outcomes of the Millennium Summit", 2004, p. 1; 30

### ✓ Terrorism;

Its fanaticism has no limits!

## ✓ Organized crimes as a result of confrontation among various nations.

In the present world the dangers of narcomafia, AIDS and terrorism grew on a global scale.

Terrorism, confrontation among various nations, genocide, and following troubles, are basically caused by religious fanaticism. One of the deplorable examples is an occurrence of the terroristic state Igili. If not joint military actions of supreme-states of the world it would involve the whole mankind and would expose it to danger.

During the last years, the conflicts occurred on religious basis, have brought the mankind about the danger of the III World War. They have caused all those problems, which were presented by the world Wisemen Board founded at UNO – starvation, poverty, migrations of millions of refugees, ethnical and religious confrontations within the countries, conflicts between the states and etc.

Pope of Rome **Francis** and Patriarch of Russia **Kiril** have called the international society to joint immediate actions to eradicate Christian's oppression and pursuing in the Near East.

For their part Muslims are expressing protest against their oppression in the United States and European countries.

Pope of Rome and Patriarch of Russia have called all the involved parties in the conflicts, to sit around the negotiating table for eradication of terrorism, and every believer to pray patiently before God, in order to save the mankind from new wars.<sup>1</sup>

Joint statement of: Pope of Rome Francis and Most Holy Patriarch Kirill Havana, Cuba, 12-02-2016.

In spite of made attempt, tension and conflicts are increasing every day in the world and it would never be solved before the changes won't be made in religious worldview through the new vision and education. I am sure, that the positive outcome will essentially be reached after long-term attempts and it will provide the peaceful coexistence for our future generations.

Through the efforts of the powerful states of the world, the existence of the "Islamic terroristic state" will come to end, but it does not mean, that the source of confrontation will not exist anymore, it will be revealed in different countries, in various forms in the meantime!

The evidence of this fact shows that in spite of conclusions made by the United Nations and showed concern, the situation has become more strained after years.

I think, this issue needs renewed approach, to which I would like to focus on.

The recommendations, regarding terrorism eradication, given by the UNO the top level Advisors Group provide various forceful methods, sanctions, activities. Amongst: through educational, scientific ways of solution. The way of self-conscious and cognition, is surely a long, but the most important and reliable process, which should eradicate the causing reasons of confrontation on the religious basis, at the very beginning. This will be a great achievement of the 21st century for the valuable and happy future, to which I dedicate this work with great modesty and hope.

Today, we constantly hear about the modern problems, we talk about the existing emergency situation in the nature, about the ecology of agricultural products, they even talk about the ecology of beauty, but, nobody is interested in the ecology of thinking, which, in my opinion, is the main basis of any kind of miseries.

"Ecology" is a Greek word and means "the teaching about location, environment".

The main task of Ecology as the science is to define the limits of human being's influence on the nature. To research and offer a human being the methods of influence on the nature, which will not only stop the coming disasters, but will give the opportunity to improve essentially biological and social conditions of human being and every living creature on the earth.

In the book - "The Ecology of Thinking – Basic Means of the Salvation of the Mankind" – Ecology has a wide meaning. It includes in itself spiritual purification and moral clearness of the human being.

The Ecology of Thinking should study, work out and suggest the methods (defensive mechanisms), that will support the clean and healthy thinking of future generations. It will become the main guarantee for ecological pureness in nature, as well as the peaceful coexistence among the people.

When we consider carefully the main six dangers presented above, we can see that all of them come from man. The main enemy of the mankind is human being, himself – his/her aggressive nature, the process of passion, grabbing, the propaganda of the immorality, caused by incorrect understanding of democracy – these destroy in men any spiritual purity and elevation.

The development of technologies up-tempo, the increase of total globalization process with uncontrolled rate, modern, judicious people, finally were convinced that the development of civilization causes gradual destruction of spiritual culture and replacement of moral norms by neglecting intellect.

Italian humanist and philosopher Pico della Mirandola (1463-1496), in one his tractate, where he talks about the freedom and equality of the human being, God addresses Adam: "Adam, I have not given any eternal place and deed to you. This is, in order for you to live where you wish, to do, whatever you want... in order for yourself to be the "maker" of yourself, and make the image for yourself, as you wish... you can fall down to be like an animal, and raise up high to the Angel".1

Today, when the strive of the human being to be totally redeemed from the sense of shame, is being fulfilled by the sign of moral progress, a modern person should ask a question to himself/herself – Where are we going to, by the total freedom given to us? I think, the striving to be totally redeemed from the sense of shame is one of the main reasons for totally opposite extremity and for strengthening of religious fanaticism.

In the modern world, the moral progress can be Greens Movement in order to avoid the ecological catastrophes, defending the rights of animals, confessing all people's equality, in spite of their denomination and nationality. Care for peaceful, friendly relationships among nations and etc.

Regarding such eternal spiritual values, which begin with the birth of the human being, moral norms, through which he/she becomes like a real person, is being specifically developed in the various nations of the world, since ancient times, through thousands of years. It transfers unchanged from one generation to the others, its progress is impossible...

According to the recognized truth everything in nature obeys to the laws strictly determined and stated once and forever. Violation laws

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Niaz Bolkvadze "In Thoughts with Myself"; Moral Circuit, Batumi, 2012. p.86

of the nature, essentially brings negative outcomes. Human being is a part of the nature; accordingly destruction of eternal spiritual values, pollution of the human mind is the source of all the abovementioned miseries, which expose the mankind to real danger.

Why is the environment so polluted today that has never been before? Why the terrorism, AIDS, drug-addiction and other indecent things reach the highest levels? Because, man's universal thinking, has never been so perverse and defined, polluted as at present. But as you are aware the emergency situation not always means to be the end!!!

"Fortune, misfortune are from a fairy tale and children engage.

She is soaring elsewhere. Her mind is like a dove's, free of its cage" – says great Shota Rustaveli (**The Knight in the Panther Skin:** *new translation by Lyn Coffin; Verse 1192*).

Accordingly, I would like to mention the following: in the point of view of philosophy and religion the biggest part in the Universe always was dedicated to the upbringing of morally perfect human being, to the welfare of the people and society, and generally, increasing the level of human happiness. American sociologist L.F.Ward (XIX-XX centuries) wrote: "As the main and final aim of the human life is happiness, accordingly, the real progress should be directed to him. For this reason, the progress consists of improving human welfare or from the negative side decreasing the human miseries".

Finally, in total, the basic goal of any of these areas, whether it is religion, science, politics, economy, creative work, public activity or others should be the human happiness, worthy present and future. Without it, any kind of activity becomes senseless and unimportant.

In any area of activity firstly, a moral attitude should be identified. Unfortunately, in the modern world, the deficit of the moral attitude, indifference to the fate of others, has caused the above-listed main, insoluble dangers.

Therefore, the main characteristic feature is being lost in a man – humaneness.

From the multi-side explanations of the word "moral", as it is known, has the main basis and essence – this is a human being's free-will to do goodness; to have a good attitude towards other people and society.

Concerning to the moral progress, which, as we see is the foundation and source of all, I would like to express my point of view.

Italian thinker, philosopher **Giambatista Vico (XVII-XVIII centuries)** had presented The Theory of Circuit, according to which: "nations, through their gradual acting go and return to their barbaric state, and later, they again start the process of renovation."

I have presented the reality of moral circuit from the ancient time till the present day on the example of the Georgian people in my book: "In Thoughts with Myself, the Letter to the Patriarch".

Today, I think, more could be said about this, in particular: Together with the increasing of the globalization comprehensive processes, not only the separate nations, but the whole world is being involved in the process of moral circuit, and pushes it towards the descent. With the joint involvement of the international society, thinkers – through taking into consideration the opinion of scientists, governmental and public figures, with the support of the authorized politicians, through the attempt to establish the ecology of thinking, it becomes possible to avoid the threats, in order to transfer from moral circuit

descent to prosperity. In the opposite case, it is possible through times, for the mankind to stop the moral circuit process, or existence.

Therefore, the main enemy of the mankind is human being himself. Hence, before a man starts to care for the solution of ecological and other problems existing in the nature, initially, it is necessary, the mind of the person to be cleansed ecologically from perversions, which cause all the above-mentioned problems...for this reason the salvation of the mankind including from religious fanaticism – first of all should be seen in the ecology of thinking.

\* \* \*

One of the biggest threats from the six great dangers – is the confrontation of religions and terrorism. Accordingly, I would like to come back to the subject of religion, especially, to pay attention to this issue and to present my visions concerning the ways out on the basis of logical discussion.

With the diversity of religions, the thinkers of different epochs, the subject of reflection and care has always been the solution of the following problem – reaching the peaceful and harmonic coexistence among religions.

When representatives of different religions are coexisting peacefully and friendly in a state, this has only been performed by the spiritual leaders of this religion, by the wisdom of their congregation and by the correct politics of the country's authority. Wherever, this wisdom has not been considered, we can see the discontent among the religious followers, confrontation and prevocational situation. From which the unfavorable people of this country and population have misused.

In the XX century the religious Ecumenist Movement was widely spread, which is being based on the idea of unification of all traditional religions into one world religion.

Some of the figures of religion had divided this movement into two stages.

On the first stage – the unification of all Christian churches into one church is presented;

**On the second stage** – the unification of all traditional confessions – Buddhism, Judaism, Christianity, Islam as one world religion.

Any religion on its way of ministry considers its own religion as the most just and points, that the other part of the mankind, the various denominations of religion, different from it are on the wrong way and they do not lose hope that in future will find the true way, had been recognized by them.

One of these examples is the missionary activity of the representatives of the separate religions. It characterizes every religion in a particular form, which aims to introduce the meaning of any belief to the world, and its spreading, converting other nations to their faith

For example, in the III century B.C. the Indian king Ashoka, liked new, still untraditional religion for India – **Buddhism** and decided to introduce it to the whole world. In order to achieve this goal he has sent the missionaries to the farthest countries of the world – Egypt, Greece, Syria and etc.

Christian missionary ministry has started at its very beginning. One of the best examples of peaceful Christian mission is our country – Georgia, when Andrew the First-Called had preached Christianity in the first century.

Muslim Religion from the day of its foundation and strengthening on Arabian Peninsula has been actively fulfilling the missionary ministry in the whole world – mostly in the process of conquering wars. Nowadays, the progressively thinking part of the Islamic religion, the spreading process of Islam – Jihad – imagines by means of education and self-cognition. But, unfortunately, one of the religious Wahhabism movements – Jihad considers the usage of armed forces as one of the main ways, as it had been during the powerful Arabian Caliphate.

The unfortunate example of this is newly established terroristic state in the territory of Syria, which is being opposed by developed Islamic States and true Muslim believers.

Regarding the religious movement – about unification of traditional religions into one religion – at first sight they are dictated by good wills and by the principles of tolerance, in order not to allow religious wars, conflicts between confessions and to establish peace, friendship and collaboration through it in the world.

Though, in my opinion this kind of idea is utopian and unrealized in practice. Religious confessions will never be unified into one religion, because each religion is based on its dogmatic thinking.

You will agree, that unification of all religions into one world religion is very much like, the world communism calling – "Workers of the world unite!" – but in case of uniting in a peaceful way, naturally the main question will arise before the religious leaders – who will be the leading force and how the new united religion will be called?

Certainly, any person, especially the leader, acknowledges the priorities and absolute truth, to which he/she belongs.

In spite of this, religions really have something in common. If you get acquainted with the divine literature of every traditional religion, such as – Judaism, Christianity, Islam, Buddhism, we will make sure that they all have one common principle – the basic wisdom the golden rule, which unites every religion: "Do not wish others what you do not want for yourself"; "Be just and do good".

In ancient Indian Mahabharata (I c. B.C), this is formed in the following way: "What displeases you, do not do to the other".

Early in China (V c. B.C) Confucius, whose teaching became a religion for Chinese people, preached: "Do not wish others what you do not want for yourself".

Ancient Roman Philosopher **Seneca** (I c.), whose philosophic works made a great influence on the development of Christian Religion, declared: "**Treat the one who is lower than you, like you would wish to be treated by the people who are higher than you**".

Jesus Christ who suffered for people's sins preached and was calling the people to treat the others the same way as they would like to be treated. As the truth and faith is in the following: "And said unto them. Take heed what ye hear: with what measure ye mete. It shall be measured to you: and unto you that hear shall more be given" (Mark 4:24)<sup>1</sup>.

The same wisdom—"if the man does good to somebody, goodness will return to him the same way", In Islamic holy literature — Quran, it is given in the following way: "who will do a good deed, will get back goodness, but who will do evil — they will be requited according to their deeds".

"Only for your deeds you will be requited"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Holy Bible – old and New Testaments. Authorized king James version.

As we have already admitted, this rule had been the main principle of all traditional religions. The truth of these words is being proved by the fact, the question – **what is the human being born for?** – every religion responds: **"A human being is being born for goodness".** Their Holy Scriptures with their unlimited wisdom are leading the mankind through the way of goodness to the supreme truth – to God.

As deeper I tried to get into the sense of the various religions, more I was getting assured that every traditional religion serves the basic thing – the supreme truth, the idea of One God, humanity and generosity. Accordingly, I started to think like other thinkers used to reflect from ancient times till nowadays, such as: Hans Hazing, François-Marie Walter and others. If every religion serves one goal, its destination is one, they have one main principle, i.e. there should be only one religion, the same attitude, one way to the supreme truth, in order to avoid conflicts and confrontations.

As an example, we can briefly discuss the opinion of French educator **Walter** on this issue.

### "Entirely all religions declare one and the same truth and say:

- "Be just and do good". But Walter, who was fighting against church during his whole life for its characteristic dogmas, tried to solve the problems of confrontation between confessions, and also the problems of religious fanaticism through the aggressive way: "Attack fanatics and riff-raffs, abolish their senseless chatting, their awful sophisms. Historical false contradictions, endless senseless things, do not let the thinkers become the slaves of those, which have no mind at all".

In spite of recognition by **Walter** and other thinkers of different epochs the truth of all traditional religions, although, the suggested opinion and an aggressive approach was more aggravating the situation and was not offering anything beneficial to the society for the solution of these vividly important issues.

The authority should not rule over common sense, but on the contrary, the common sense should rule over the authority. According to this principle, I would like to express the following: For determining the truth in Philosophy, as it is known, the most basic and initial is to ask questions concerning the problem.

In spite of one common principle for every religion, it is impossible for them to be united, the wrong attitude causes more aggression, and from here a question arose to me to every confession – if every religion had been based on one main principle, **why the division of religions happened?** 

Here is the main question – why? I should have found the answer here, at the sources of their origin. To find the truth was possible only from here, for the solution of this problem, but my question would not be answered by any confession, for the above-mentioned reasons.

Jesus Christ teaches us: "Knock and the door will be opened, ask and you will get", and the door was opened before me leading to the truth regarding the set issues.

The experience of famous scientists shows that for the scientist who seeks the truth and novelty, it is not enough to have good education, at the same time it is necessary to have great ability of imagination. After the long reflection (keeping silence with myself in thoughts for one week), unexpectedly something has brightened up in my mind for a second – the whole universe was illuminated with bluegolden rays... after a while suddenly, simultaneously, the history of development of mankind from ancient times till today had been pictured in front of me, and I have discovered the answer to

## the question that had been hidden in the labyrinths of thousands of years. Exactly the very thing I had been looking for years.

The main secret is in the following:

In the wise, popular quotations, we can see such phrase: "divide and rule". The phrase takes us from Ancient Rome Empire to Macedonia, and history has referred it to the father of **Alexander the Great** – Philip. It is unknown where the King Philip himself had taken this expression from – whether it is the result of his personal observation or he had borrowed it from someone else.

It was impossible for me to discover it, because there had nothing been said in the historical sources of earlier period, known to me. Though, it is important and it is sufficient to direct the research into the right way. As this expression contained great wisdom in the ruling of the empire, through which it was possible for the emperors to rule different nations in one state system, and because the basis of every wisdom first of all is the faith to God that's why I remembered and referred to the Bible, Quran, where the principle – "divide and govern" – God had already used before the occurrence of the empires, in order to punish the proud and disobedient mankind, also, for the case of ruling people well for their welfare... the initial form of the Godly phrase – "divide and govern", was used by the people to rule empires in the form of "divide and rule".

Every educated person will get assured in the truth of this discussion when he/she will be acquainted as with Holy Scriptures as well with scientific-historical sources. In the ancient time the people had built Tower of Babel, the high pillar, which they had wanted to reach the sky, as the symbol of their power. They were acting naughtily, as they imagined themselves to be almighty. God destroyed the Tower. He mixed the people's tongues and scattered them in various parts of the earth.

"And the Lord said: "Behold, the people is one, and they have all one language; and this they begin to do and now nothing will be restrained from them, which they have imagined to do; and there confound their language that they may not understand one another's speech. So the Lord scattered them abroad from thence upon the face of all the earth;<sup>1</sup>

This is told through the Holy Scripture; this is also confirmed by the researches of modern scientists, such as: **David Rowley** and others...

If we focus on the history of the human being's development, (the history of Ancient East) in scientific point of view, this process is clearly being seen there, which is very much like the history of Babel in the Bible and in Quran – how the first civilizations had occurred and had been developing in Ancient East, and later on the whole planet; how the first states started to form in Ancient Egypt, Mesopotamia, on the territory of Iran, Transcaucasia, India, China, and other places. According to the essential signs of the states, how the related tribes, united with one language, customs and traditions, conquered and settled on the particular territories, where the state was being appearing.

As from holy scriptures and historical sources in nowadays, from our modern life has been seen well, that mankind has been divided into nations on the earth by the signs of the language, territory, and which is especially important, by the religious signs.

Exactly, the existing religions in the nations and states had formed original culture and traditions on the one essential principle: "Do not wish anybody what you do not want for yourself".

The Holy Bible – Old and New Testaments. Authorized King James version Genesis 11:6-9

This attitude, that the religions had been divided by the will of God Himself, in particular: After the story of Tower of Babel, when God, has mixed the tongues for the people by the principle "divide and govern", had scattered them in the various parts of the world. He had first divided them by tongues and then by belief, which have been formed as traditional and world religions after awhile. This has been once more confirmed by the common generous sense of every religion and a few historical events connected to them. In particular:

The first thing is that from ancient times similar, eternal values have been founded in different nations or peoples, independently from each other. These are: devotion, love, feeling of shame, generosity, faithfulness, dignity, mercy, commitment and others. Exactly on the basis of these common internal values each traditional and world religion was formed.

**Generosity** will never be replaced and justified by greed, **faithfulness** – by betray, **courage** – by cowardice, **sense of shame** – by shamelessness, **love** – by hatred, **piety** – by faithfulness to Satan, **inter-respectfulness among people** – by hatred and rudeness... because it is defined by God's will and wisdom. These values are eternal and are characteristic for each religion. For this reason every traditional religion serves the idea of One God, Supreme Mind, preaches humanity, goodness, but each of them have its dogmas and rituals, which differs it from other religions, the same way as the nations are distinguished by language and folklore, the states – by flag, coat of arms and hymn.

Accordingly, world traditional religions will never be united into the one world religion, till the mankind and belief in God in people will exist, this is God's will. These are being confirmed by the research and the profound conclusions based on it.

The second is that when in ancient time the mankind had been divided by the language it was impossible to imagine them as traditional and world religions.

Everything in nature obeys to the laws of nature set by God. It is natural, that Judaism, Christianity, Islam and Buddhism, needed much time to be formed and developed as world traditional religions.

Since the VII B.C. the formation of Judaism, as the monotheistic religion, occurrence of Buddhism in the V B.C. Christianity in the I A.C. and Islamic religion since VII A.C., after their formation with their specifications during the centuries they all had been based on the main common principle "be just and do good", "what you do not want for yourself do not wish to the others", were able to convert pagans, idol-worshipping and wild world to the faith of true God, and to form their moral.

Concerning the reasons of confrontation between religions should be caused by the following circumstances:

On its way of missionary ministry, when every religion had attempted to transfer its knowledge and faith to the other people, in the truth of which they had been convinced, time by time the imagination had been formed that only his/her religious belief was true, but others were on the false way. This has become the main reason for the confrontation between religions. This kind of attitude was further often used by the religious leaders and by several groups of politicians for expending the area of their authority.

During the centuries the imagination that only my religious belief had been true, but others were on the false way has been filled by such religious fanaticism, that it still stays as untouched topic and has taken million lives of innocent people. Non-recognition of one religion by the other; regarding it as false; having a desire to spread influence of his/her confession on the other; this has been the main reason for confrontation between religions.

As I have mentioned above, a big problem exists, that billions of people are not psychologically ready to realize the coming danger from religious conflicts in a right way. The main reason of this is not only the ignorance of other religions, but first of all their own. Ignorance exactly creates fanaticism. By the reason of ignorance a person gets under the influence of one person or a group of people.

Here I will give some examples for confirmation of this point of view:

Once, a missionary lady from one of the religious confession has visited me in order to introduce their teaching to me. From our conversation, I understood, that she had no sense of other confessions, which she tried to "compete". She herself was disposed aggressively towards others. She was explaining the Bible according to her religious interests and not as it was appropriate for the true Christian religion.

In order to wake her up from such attitudes, I had pointed to this several times: I began to discuss, to give examples and comparisons from various religious Holy Scriptures. She got interested in Quran, I explained, that Jesus Christ had been mentioned in Quran with great respect several times and it tells us about His divine power and miracles. For example: Jesus Christ being new-born has prayed, hearing this, the surprised collocutor called out – how can I believe, that a new-born baby could speak?

#### Then I asked her:

– Do you believe, that when Jesus Christ had been buried after crucifixion, He rose up in three days, and accented into the Heaven?

- He truly was risen! she exclaimed
- You surprise me I told her you believe that the dead had risen after three days and ascended but you do not believe that He was speaking when being alive!

The missionary lady was surprised and confused, she kept silence uncomfortably. She felt that by her visit she had not even fulfilled her mission, but got doubted in her ministry. I noticed, that after such conversations it was possible for her to change her opinion and whilst seeking the truth to become the follower of some religion.

The reason of all this is the ignorance of as own religion as well as of the other. Because of this, the seeker of the true belief and knowledge got under the influence of agitation of the uncertain group of people.

I sincerely advised the lady to get back to the traditional Christian faith of her family.

Later, I learnt that the lady had followed my advice; she has remembered our meeting with great pleasure...

Here I give another example, the similar I have seen many times since 1990. After separation of the Soviet Union, when the epoch of communist, atheistic ideology was over, the people having the natural calling to be godly fear, because of ignorance not only were making mistakes very often, but got into a funny situation.

I have met such cases many times in the process of my researches, as among in Christian, as well as in Muslim religious followers.

Once I met a familiar young man, whose parents where the followers of Muslim religion, but this man refused to be a Muslim and was baptized as a Christian.

– I know that you are a believer, it is good and welcoming, if you do not mind, I shall ask you some questions, but let us agree beforehand. Answer my question briefly, please – I asked him.

### We agreed.

- Have you accepted Christianity?
- Yes, I have.
- As you have accepted Christianity you denied Muslim religion, which was the belief of your family.
- Yes, it seems to be this way.
- Had you read Quran before you denied Muslim religion? Had you got interested what the Muslims Holy Book was teaching the people? What kind of religion is Islam?
- No, I have not read he answered sincerely.
- How can it be? You have not tasted the fruit, whether it was bitter or sweet, and you have refused it blindly, without any kind of evaluation.

The young man turned red, he tried to leave, but I asked to wait, I had one more question left.

- You have accepted Christianity, but have you read the Bible, the New Testament? Do you know what the Holy Scriptures of Christian religion teaches us?
- No, I have not read he answered sincerely again.
- This is a surprising action, you regret what you do not know, and you accept either what you do not know.

My collocutor excited from embarrassment and with tears rushed out immediately and disappeared.

Once, at the appointed time beforehand, I have visited a pastor of one of the churches for conversation. He was disposed very aggressively towards other religions and he told me during the conversation.

- Do you know that Muhamed has been drawn in the Hell?
- Who has drawn him? I asked
- The artist, naturally the pastor replied after thinking a while.
- But the artist can draw anybody in the Hell, me and you too, because he is a human being, his creative work is only his imagination and his desire.

The silence fell.

The pastor was sitting confused and thoughtfully for a while. Then he took an appropriate and staid decision for the pastor. He left me soundlessly and after a while he brought some precious ecclesiastical books and icons, he blessed me and gave the gifts publicly. Those books became very precious to me later. We have made friends with the pastor.

• • •

Being in the city of Ufa I had got acquainted with the Muslim believer, who was obsessed by the Wahhabistic ideas.

As it showed up from our conversation, he did not want to hear about other religions and was treating aggressively all other religions.

In spite of this, chivalrous qualities – humility and the culture of listening were noticed in him.

During one of our meetings, when he was proving that – though Christianity had been ancient, the Bible lost its authority after Quran appeared on this earth. Then I asked him a question:

– What do you think, is it possible without God' will, more than five billions of people, except Muslims - Jews, Buddhists, Christians to have holy scriptures, where they are calling to wipe out evil and to do good deeds? Is it really a contingency?! When as you have mentioned above, even one hair would not fall down from the head and no bird would fly in the sky without God's will.

I met the Muslim Wahhabist on the next day in mosque, he seemed upset and he told me:

I did not sleep the whole night, I did not have rest I was thinking about your question, It is really a great appearance... that even one hair would not fall down from the head and no bird would fly in the sky without God's will. All the more, it is impossible the existence of billions of people without His will. It turns out that with the appearance of Quran on the earth; the Bible did not lose its authority. Do Islam and all other religions exist according to the will of Allah? He exclaimed sadly and thoughtfully.

– Yes it seems to be that way, as you have mentioned yourself, this tells us The Holy Scripture of Christians: "neither shall thou swear by thy head, because thou cannot make one hair white or black".

"But even the very hairs of your head are all numbered".2

The Holy Bible – Old and New Testaments. Authorized King James version

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mathew 5:36;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luke 12:7

A representative of any traditional religion prays in a special way, has got its own rule and a ritual. According to its holy scriptures, he /she helps the sick, gives shelter to a refugee and an orphan, feeds a wanderer, respects the old, so as the true Muslim does.

This kind of answer was a victory for me that convinced me more in the necessity of perfection of this subject.

Mr. Ravel (as he had introduced himself to me) wished to meet with me again.

He greeted me smiling the other day and told me respectfully:

- "I don't know whether you are a Muslim or a Christian, but I would like to give you this gift" – and he handed to me the Russian translation of the Quran, the book with precious binding.

I was so happy with such a precious gift and thanked him very much.

One case from my life has helped me personally for understanding the main principle and significance of religion in a right way, which I think will render a good service to others too.

In 1990 I was resting in one of the sanatoriums of Kislovodsk. It was the period of destruction of the communist atheistic ideology, when interest to the faith was arising in people; this process was surrounded by confusion, fear and etc. There was one pedagogue lady resting in the sanatorium who in the conversation with the collocutors tried to prove with pride and naughtiness: – why there is a need for religion and God, communists have brought up us properly without any religion and we also will up bring our future generations decently. The lady's room was located opposite to mine. Newly acquired friends and acquaintances from

our sanatorium often gathered on our floor. We talked on different subjects, but the very burning subject was religion.

One day my neighbor had wished to treat me to the biscuits. They were placed on the magazine table. By accident by hand's moving one piece fell down on the floor. Though the biscuit was not damaged at all and there was no sign of it, but as it had fallen on the floor, I wrapped it in the paper tissue and was going to take it to the waste which the cleaner used to take to the garbage outside. She treated dogs and birds with them.

### The lady told me suddenly:

- Don't throw it out, it will be pity it has not been damaged, leave it on the table, the cleaner will eat it, it's a good biscuit.
- Then I told the lady handing her the biscuit will you have it?

She was surprised at my direct question and she replied as I had expected:

- No
- Why? I asked
- It was on the floor she answered confused
- And can the cleaner have it?
- The cleaner has not seen it and the biscuit is in good condition and she won't refuse.
- Yes, it is true that it has not been damaged and it is clean too, but still it is fallen, and for this reason neither a self-respected person, nor you and me, who have seen it won't eat it in the hygienic aspect. For a cleaner or for someone else who has not seen, is it possible

to accept?! God saw, that we had seen, that is why, what we do not want for ourselves, we should not wish to someone else, in this case to the cleaner?!

Of course, it was uncomfortable and not gentleman's action from my side towards the lady, but as the question was about faith to God, I allowed myself to help her in identifying the meaning of religion, belief and unbelief – it was her, preaching ungodliness, and at the same time she carried responsibility for upbringing the young generations...

That evening the lady had not appeared. We met her the next day. It seemed to us, she had been changed a lot. She was not distinguished from others, with her conversations about religion; on the contrary, she was showing up more curiosity. Our friends could not understand what the reason for such an immediate change was. I was very much satisfied, that I could reach her to change her points of view. By that time, I myself did not know much about religion, but I knew the most important – it contained in itself much wisdom and goodness, that's why it was so interesting.

\* \* \*

Tolerance, which means patience towards others, includes in itself some kind of limits, through which the patience is over, as it is impossible the tense situation to be continued forever – step by step it moves into dissatisfaction and aggression, that, unfortunately, in nowadays' comprehensive globalization conditions has no end.

The attempt to implement the ecology of thinking, results the attempt to cleanse the human mind from voluptuousness that has been obtained for a long time, In this case, between religions, non-recognition of one another, unreliability, had been caused by the

speculating of this subject by some groups. Any thinker person, belonging to any nation, religious denomination, since now will confess as the Divine will, the truth of other traditional religions for people, which they had got from the very beginning, and has served them through the centuries.

Such substantial, just attitude gives possibility to the representative of any religion, to identify the other religious denomination not only with patience, but with an interest too; the same way as their language, folklore, customs – common to all mankind amazing mosaic of religious cultures.

Tolerance may become the essence of mutual-respectfulness, mutual-support, generosity, and cooperation. This is the basic guarantee, for the mankind to avoid confrontations on the religious basis, conflicts, terror...

When newly formed terroristic state "Igili", had threatened the world, amongst, the sane Muslim society, many lives had been taken away through the terroristic acts, the modern world lost patience, then President of Egypt Abdel Fattah El-Sisi, gave a speech in front of Muslim people. In his speech, he talked about the necessary changes to be made in the religious worldview. President's initiative has been a step, made by a truly wise leader, which I think, has made many people to meditate. But what new change, can be offered in the religious world-vision, how can you convince the people, having multi-century traditions?!

The only new thing in this saying is "well forgotten is old", that had never been declared, never been said, it seems it was expecting its time. This is the idea, represented in the entire work: When the mankind had been divided by language and religions, into separate nations, by that time it was impossible to imagine them to be united into traditional world religions.

In the nature everything submits to the strictly defined laws, accordingly, formation and development of Judaism, Christianity and Islam needed certain time.

In the historical science, when it is described the formation of the new states, the above-mentioned process is being seen very clearly, although, it has stayed unnoticed.

Exactly here, we can bring an opinion of a famous writer and investigator Arthur Conan Doyle's character Sherlock Holmes: "We all see the similar way, though observe differently".

I am sure, the initiative of President of Egypt – "it is impossible to live this way anymore, it is essential to make changes in religious world-view, in order peace and solidarity to be established" – this is the very novelty that I offer to the broad society, in spite of their nationality and confession.

In the approved resolution of UNESCO general conference (November 16, 1995), is indicated the solution of the existing, most difficult problems, in particular, the essential activities to be held for increasing religious and national tolerance level.

It foresees to conduct the scientific researches, establishing the necessary contacts for the coordinated activity of the international society. From the side of social sciences, through analyzing the situation, the basic reasons should be revealed to avoid the existing problems and expected threats.<sup>1</sup>

If this work had the honor – to be introduced to the United Nations Organization's representatives, those wise people, who are involved in

Declaration of the principles of patience. Receiving the resolution 5.61. UNESCO general conference from 16-11-1995

solving the above-mentioned problems care for it, I am sure, the work will be correctly evaluated, and it will be given the appropriate function.

The idea represented by me, according to which, the mankind on the earth, is being divided by God's will Himself, not only through the languages, but through the religions as well. This truth had been stayed unmentioned during the centuries, on the correctness of this opinion, and in general, about the unified power of the truth the regarded Chinese Supreme Wiseman Confucius (551-479 B C);

"The truth is the beginning and the end of all essence: not the truth, there would be nothing. It had created all. Because it is the wisdom, natural charity, the unification of the external and internal, though many people have treated the truth inattentively, it will never lose its meaning.

The one who starts to study the truth, he/she will be able to understand, how far we have appeared to be from the truth<sup>1</sup>.

The period after 25 centuries, has confirmed the truth of Confucius, his contemporary European Philosopher Democritus (about 460-370 B.C.) wrote about this: "the Wiseman – is a measure of all existing things: through sense – sensibility, through mind – intelligent world".

Religion, science had passed the most difficult way in the process of its development through the centuries. Very often there were made serious mistakes. One of the sad examples of this fact has been Giordano Bruno and Galileo Galilei and the attitude of the church towards them.

Akaki Gelovani - Symphony of Wisdom. Confucius, Tbilisi, 1989, p.523

As we see, the Supreme Wiseman Confucius, evaluated the finding of the truth as the natural charity, which has external and internal unifying power.

I repeat, that the truth represented in the work, the right perception of the truth from the side of the representatives of various religions, particularly: the separation of people on the earth had happened as according to the language as well as the religion. Existing of the mankind in a settled way, based on the principle "divide and govern", that on its place in all people, all religions: Judaism, Buddhism, Christianity, Islam are true, which have one common principle and goal. Confessing this truth, puts the final full stop to non-recognition among the religions, exactly confession of this truth will be the natural charity and unified power for peaceful co-existence, the wise Confucius would indicate about. This will be the expectation of something new, President of Egypt Abdel Fattah el-Sisi had declared about:

The achievement of this natural charity is possible only through the cleansing of thinking.

At the end, I would like to attract the reader's attention through the most two impressive examples of tolerance.

It was the beginning of 90-ies, when I was traveling from Batumi to Tbilisi by bus, because of the technical reasons the bus had stopped in a small town Surami. The driver informed us, that we had only 20 minutes for a break.

On the front chair, there was sitting a polar beaver staid old man. As I identified later, he was a Turkish nationality Muslim minister. It was the prayer time when we stopped. The old man decided to use the chance and went into the yard; he approached the well, took his jacket off, put it on the valley, and started to take the water out of the well.

At this time on the balcony of the one-stored house stood a host, a very beautiful girl, who was surprised and was watching the guest's strange actions. As soon as she was sure that the old man was a devout, and he was going to pray, she quickly ran into the house, took a jug and bedspread and ran up to the grandfather. As she could not understand the foreigner's language, by an innocent smile on her face pointed to him to stop. She took the guest's jacket, shook it out from the dust. She put on the ground the bedspread she had brought, and pointed, that she would pour the water.

The old man obeyed her with the shining face; he cleansed himself by the water, and started the ritual of prayer. The girl handled his jacket, stood apart, and hid a bit in order not to interfere the devout.

The stranger guest had finished the prayer, and then he turned towards the house, raised his hands up to the sky. He was seeking the girl by his eyes, and it was clear, he was praying to God for her, for this huge attention and warmth.

The girl gave the jacket to the old man and ran towards the house...

This incident impressed me very much. 20 years have passed after that and I have remembered this girl many times. I am sure, through the prayers and blessings of that old man; she has a very good family and lives happily...

I shall give one more example, how holy inter-relationship may be, among the representatives of different true believers:

In Adjara, especially in the special believer Muslim congregation, there is well-known the name of Memed Effendi Bolkvadze, as the true devout, Wiseman. He had got the high philosophical and spiritual education during Russian Empire in 1912-1916, in a neighboring country - Ottoman Empire.

His son, Sergo Bolkvadze had told me a very interesting story. He was a student of the Medical Institute. Once, his father visited him. When they had free time and were walking in Rustaveli Avenue, the father had told him:

– Son, it is time to pray, and we should stop somewhere here.

The young guy got nervous, – is not he going to spread his jacket somewhere here, in the street and start praying – he thought. He asked his father to wait before finding the appropriate place, the time for prayer was up. Then Memed Effendi looked towards the Kashveti Church and happily said:

– Son, here is the church, how can I find a more holy place than this one, I shall go in, will stop somewhere in the corner and pray imperceptibly for myself, whom I shall harm by this....

Sergo had to agree.

And really, Memed Bolkvadze had entered the church yard, and nearby, as if unnoticeably started to pray.

One of the servants of the church, seeing, that somebody was praying in a non-Christian way, was astonished and rushed to the priest. Sergo was strained. He prepared himself to defend his father. At that time, the priest of Kashveti Church came out from the alter. He pointed to the church servants to be calm, and not to interfere the old man during the prayer, and waited.

When Memed Effendi had finished his prayer, the priest came up to him and greeted very warmly. Memed Effendi started to excuse, but the church priest did not allow him to do this, on the contrary, invited him for conversation.

The warm-hearted, wise conversation between two – Christian and Muslim priests had been continued at the dinner.

The priest of the church offered the guest to stay to him for night, but Memed Effendi had made a decision to go back to Batumi. From his part, he invited the generous host to Adjara, when he was leaving...

### The Conclusion

The moral deficit which has been occurred in the world by the encroachment of eternal, spiritual values, the pollution of the mankind's thinking ecologically, the establishment of the religious fanaticism during the centuries and its consolidation has faced us to the several serious problems, which are threatening the mankind a serious danger.

The existing ecological problems in the world, also grabbing, the indifference to other human being's fate, on the base of terror and depravity, the causing reasons of the accompanying dangers we should firstly seek in immorality of the people and religious fanaticism, but the ways out in the clearance of thinking ecologically and overcoming the religious fanaticism amongst.

Regarding the subject of religion, according the Holy Scriptures, also the scientific attitude the mankind is being divided by God's will, by the regulations of the nature, by ruling it appropriately on the principle of "divide and govern", as by language and also by world traditional religions. Each religion in its place and in its own nation is being genuine. We have the beautiful mosaic of common religions of the mankind such as: Judaism, Christianity, Islam, and Buddhism. Every

religion serves the Supreme Truth – the idea of One God, they have one principle. Their main goal is to have a morally perfect, spiritually rich human being.

Ithink the secret of separation of religions has finally been discovered. The full stop has been put to the principle of non-recognition by one traditional religion of the other. Also to the idea of unification into one religion, which had been the reason of confrontation among the religions during the centuries.

Assimilating this point of view by the international society and by the way of its education, it will be the long process, especially for the future generations, but very essential reliable way above all, which will make us able to widen the boarders of tolerance maximally and to decrease the risks of terrorism up to minimum forever.

• • •

"I was able to look far, because I was standing on the shoulders of the Giants"

Isaak Newton

The subjects we have discussed are the most difficult and unlimited. I think I have presented my points of view briefly, but substantially about several important and sensitive issues for everybody, which will be more refined collaborating with the society. "It's difficult to do one's duty, but it's worse not doing it" – the wisdom of our ancestors is teaching us.

How I had done my duty, the honored reader will judge, but finally I would like to express my opinion again, which I think will never be unnecessary and useless.

**Ioane Petrisi** still in the XII century had been calling his compatriots to struggle against infidelity, for saving and strengthening the Christian faith. It is more essential today for the international society, in spite of its faith and nationality to treat this issue philosophically and wisely for the salvation of the whole mankind, for its worthy future, as the malicious forces, within the person struggle against the faith to God, moral spiritual wealth, dignity, as a person without honor is able to sell easily everybody and everything!

In the universal conditions of globalization, we can keep our human worthy image only by: morality, devotion, education, strength and mutual respect. Only in this way we can face the modern challenges. The Wiseman used to say about it:

"How beautiful is the human being if he/she is really a Human".

### Ниаз Болквадзе

# «Экология мышления – главный путь спасения человечества»

Тбилиси 2018

#### Ниаз Болквадзе

«Экология мышления – главный путь спасения человечества»

#### РЕДАКТОР:

Нугзар Чхаидзе – доктор философских наук, социолог

#### РЕЦЕНЗЕНТЫ:

**Реваз Баланчивадзе** – профессор, доктор философских наук, академик отраслевых Академий философии, просвещения, политических наук, лауреат премии Якоба Гогебашвили;

Гулбаат Рцхиладзе – доктор политологии

## От редактора

Научный труд Ниаза Болквадзе «Экология мышления – главный путь спасения человечества» посвящается воспитанию и формированию высоконравственной личности. В нем, в основном, описаны религиозное противостояние, проистекающие из него всевозможные угрозы и поиск путей их преодоления, что на сегодняшний день заботит и волнует здравомыслящую общественность на международной арене.

Автор проводит лаконичный, глубоко философский анализ происхождения разных наций, единого принципа деления их на традиционные религии, что до сих пор оставалось незаметным...

Ему удалось пролить свет на главную тайну вековых лабиринтов, теоретически положив тем самым конец непризнанию традиционными религиями друг друга, что являлось основной причиной противостояния.

Почему? – Экологические проблемы человечества на современном этапе;

Почему? – Угроза терроризма;

Почему? – Голод;

Почему? – Наркомафия;

Почему? – Разруха;

Почему?.. Почему?.. Почему?..

Эти вопросы волнуют сегодня всю международную общественность.

Мышление человека никогда ранее не было столь извращенно и омерзительно, – утверждает господин Ниаз Болквадзе и, оригинально анализируя, передает нам суть наболевших вопросов. Введя новое понятие «Экология мышления – главный путь спасения человечества», он пытается избавить человечество от навязчивых недобрых мыслей. Животрепещущие жизненные примеры автора указывают читателю на реальные возможности этого.

По оценкам рецензентов, научный труд Ниаза Болквадзе «Экология мышления – главный путь спасения человечества» бесспорно выполнит большую миссию в развитии и мирном сосуществовании разных наций и вероисповеданий, послужит максимальному расширению пределов толерантности и сведению к минимуму причин, вызывающих религиозное противостояние.

Представленный труд будет интересным как для лекторов-преподавателей, ученых-исследователей философии, истории, педагогики, политологии, так и для широкой общественности, станет верным спутником любому, независимо от возраста, национальной принадлежности и вероисповедания.

**Нугзар Чхаидзе**, доктор философских наук, социолог

#### Религии разные – цель одна

# Экология мышления – главный путь спасения человечества

Тема религии, вероисповедание, что само по себе утверждает веру в себя, является одним из важнейших вопросов нашего бытия. В основном, от него зависит воспитание и формирование духовно богатой и высоконравственной личности. Именно поэтому великий просветитель XVIII века французский философ Вольтер сказал: «Если бы Бога не было, то его следовало бы выдумать».

Многовековой опыт человечества свидетельствует о том, что традиционные вероисповедания, которые в течение столетий привносили в разные народы и народности богатейшую культуру, неиссякаемый запас мудрости, являются источником всей мудрости и добра. К сожалению, противостояние религий зачастую порождает большое зло и беды.

Странно. Ведь религия – служение мудрости и добру, почему же она зачастую становится причиной зла и многочисленных бед?

Тщательно анализируя понятие религии, приходим к выводу, что никакого основания для противостояния не существует, и любая религия, по сути, служит лишь добру и мудрости.

Существующее доселе в истории человечества противостояние религий нередко было спровоцировано и использовано политиками в целях распространения и утверждения своей власти.

В каждой традиционной религии есть свои ученые, теологи, но, как известно, теолог определенного вероисповедания, естественно, утверждает догмы своей религии. Такой подход, по установившейся традиции, оправдан применительно к своему вероисповеданию, но не может быть объективен по отношению к другим религиям. Истинный исследователь, философ, проникнутый общими интересами, должен быть независим, со стороны наблюдать и изучать происходящее, чтобы прийти к объективным выводам.

Опыт ученых-исследователей свидетельствует, что настоящее философское исследование, процесс поиска истины подобны прекрасной женщине – чем больше избегает, отдаляется от тебя, тем она интересней.

Знакомясь со священными писаниями, житием мудрецов с древнейших времен до наших дней, стал задаваться вопросом в отношении разных религий. В процессе подобных поисков и исследований мне довелось встретиться с представителями различных вероисповеданий, в том числе с выдающимися лидерами мировых традиционных религий: Католикосом-Патриархом всея Грузии Илией II; Председателем Центрального духовного управления мусульман России, Верховным муфтием Талгатом Таджуддином; одним из выдающихся лидеров буддизма, доктором буддийской философии Геше Лама Джампа Тинлеем; архиепископом Башкирской епархии Русской Православной Церкви Никоном; представителем Папы Римского в Закавказье епископом Римско-католической церкви Джузеппе Пазотто; раввином Большой синагоги в Грузии Рахамимом Мурдухашвили.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Вследствие создавшейся в Грузии тяжелой политической обстановки, мне не удалось организовать запланированные встречи с Патриархом Московским и всея Руси Кириллом и Папой Римским Франциском.

Общаясь с ними, чувствовал, что, как исследователь, обретаю божественную силу и опыт.

После десятилетних поисков и исследований, когда чуть было не оказался в тупике, вдруг меня осенило – получил ответ на то, что до сегодняшнего дня было не только тайной, но оставалось незаметным и являлось основным поводом для противостояния. Научный труд был зачитан на конференции «Этнорелигиозное образование и духовно-нравственное воспитание молодежи» (г. Уфа, май, 2003 г.) и опубликован в журнале «Чорохи» ( г. Батуми), вызвав тем самым большой интерес общественности.

Представленная тема полностью является результатом философских рассуждений, поэтому, прежде всего, коснусь первоисточников философии, что послужит твердой основой и поводом для нашей дальнейшей беседы.

В Древней Греции в VI веке до нашей эры, рассуждая о семи мудрецах, Пифагор, еще будучи молодым, сказал: «Мудрый только Бог, а мы лишь любители мудрости». Так впервые в Греции возник термин «философия» – любовь к мудрости<sup>1</sup>.

Как известно, это его дословное толкование, главное же назначение философии состоит в том, чтобы давать обоснованный истинный ответ на возникающие в обществе вопросы.

Исходя из этого, философская мысль, начиная с язычества, когда в мире царило идолопоклонство, сыграла огромную роль в утверждении идеи одного Бога – монотеизма. Издревле, начиная с эпохи Древнего Египта, многие мыслители выражали свое мнение о том, что Творцом Вселенной и Всемогущим является Единый Бог.

После формирования и распространения традиционных и мировых религий – иудаизма, христианства, ислама и буддиз-

<sup>1</sup> А.В.Волошинов. Пифагор. Москва, изд-во «Просвещение», 1993, ст. 20.

ма, проводники передовой мысли, религиозные философы всегда активно содействовали предотвращению раскола как в самой религии, так и вне, да и вообще, защищали ее от неверующих мыслителей. Из множества подобных примеров приведу нашего выдающегося предка, общественного деятеля, ученого Иоанэ Петрици, который вошел в историю как божественный Философ. В XI-XII веках Иоанэ Петрици, обращаясь к соотечественникам, призывал: "Необходимо приступить к изучению философии и, вооружившись философскими знаниями, бороться с безбожниками-эпикурейцами, укрепляя христианскую веру".

Человечество, начиная с VII века (когда окончательно была сформирована исламская религия), наблюдает в современном мире многоликость традиционных и мировых религий, которые, как мы уже отметили, в основном, служат идее Единого Бога, но, несмотря на это, каждая из них основана на догмах собственной религии, которая принимается только верой.

Конфликты религиозных конфессий различных направлений, которые столетиями наносят человечеству невосполнимый физический и моральный вред, по сей день остаются острой проблемой.

Именно на этом вопросе и хочу заострить Ваше внимание.

В 2004 году, по инициативе Генерального секретаря Организации Объединенных Наций Кофи Аннана, для оценки создавшегося в мире сложнейшего положения и современных вызовов, были приглашены выдающиеся деятели высокого уровня и мудрецы со всего мира. Они должны были представить свои рекомендации поиска путей преодоления глобальных проблем.

Была создана Группа советников, которую, по просьбе Генерального секретаря ООН Кофи Аннана, возглавил бывший премьер-министр Таиланда Анан Паньярачун.

В состав Группы советников входили:

- 1. Роберт Бадинтер (Франция);
- 2. Жуан Баэна Суарес (Бразилия);
- 3. Гру Харлем Брундтланд (Норвегия);
- 4. Мери Шинери-Хессе (Гана);
- 5. Гарет Эванс (Австралия);
- **6. Дэвид Ханней** (Соединенное Королевство Великобритании и Северной Ирландии);
- 7. Энрике Иглесиас (Уругвай);
- **8. Амр Муса** (Египет);
- 9. Сатиш Намбьяр (Индия);
- 10. Садако Огата (Япония);
- 11. Евгений Примаков (Российская Федерация);
- 12. Цянь Цичэнь (Китай);
- **13. Нафис Садик** (Пакистан);
- 14. Салим Ахмед Салим (Танзания);
- **15. Брент Скоукрофт** (Соединенные Штаты Америки)

Группа советников высокого уровня после продолжительной работы представила свои взгляды на актуальные проблемы, а также рекомендации по их разрешению<sup>1</sup>.

Согласно представленному анализу, в современном мире существуют главные угрозы:

- увеличение атомного, химического и биологического вооружения, экологическая деградация;
  - терроризм;
- гражданские войны, внутренние конфликты, геноцид и другие массовые бесчеловечные обращения;
- экономические и социальные угрозы, в том числе нищета, инфекционные заболевания, СПИД, наркомания;
  - межгосударственные конфликты;

<sup>1</sup> ООН. Генеральная Ассамблея. Пятьдесят девятая сессия. Пункт 55. Последующие меры по итогам саммита тысячелетия. 2004 г., стр.1; 30.

– преступления, организованные противостоянием наций.

В современном мире особо глобальный характер носит угроза терроризма, наркомафии, СПИДа<sup>1</sup>.

Терроризм, противостояние наций, геноцид и сопутствующие им бедствия, вызваны в основном, религиозным фанатизмом. Одним из печальных примеров этого является возникновение террористической исламской организации ИГИЛ. Если бы не совместные военные действия мировых сверхдержав, оно бы угрожало всему человечеству. Ведь их фанатизм не имеет границ!

Конфликты, возникшие в последние годы на религиозной почве, поставили человечество перед угрозой III Мировой войны. Именно этим вызваны все те проблемы, на которые указал созданный при ООН Совет Мудрецов, – голод, нищета, миграция миллионов беженцев, этническое и религиозное противостояние внутри страны, межгосударственные конфликты и т.д.

Патриарх всея Руси Кирилл и Папа Римский Франциск призвали международное сообщество к незамедлительным совместным действиям против притеснения и преследования христиан на Ближнем Востоке.

Мусульмане, со своей стороны, выражают протест по поводу их притеснения в Соединенных Штатах Америки и в странах Европы.

Патриарх всея Руси и Папа Римский призывают все стороны конфликта сесть за стол переговоров по искоренению проявлений терроризма, а верующих – усердно молиться об избавлении человечества от новых войн<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> П.В. Алексеев. Социальная филоософия. Глава VII. Мир глобальных проблем. Москва, 2004 г. ст. 167.

<sup>2</sup> Совместное заявление Папы Римского Франциска и Святейшего Патриарха Кирилла. Гавана, Куба, 12. 02. 2016 г.

Несмотря на усилия, напряженность в мире и конфликты растут и не могут быть урегулированы до тех пор, пока не произойдут изменения в религиозном мировоззрении в свете нового видения и образования. Убежден, в результате длительных стараний это непременно даст положительный результат и обеспечит мирное сосуществование наших будущих поколений.

Благодаря усилиям могущественных мировых государств, террористическому «исламскому государству» в скором времени придет конец, однако это не значит, что очаг противостояния перестанет существовать. Со временем в разных странах в разной форме оно все-таки даст знать о себе. (Еще одним печальным примером этого является и то, что совсем недавно, в ноябре 2017 года, в Соединенных Штатах Америки был объявлен траур. Один из фанатов совершил нападение на баптистскую церковь и расстрелял 25 человек. В результате взрыва в одной из мечетей в Египте погибло около 250 ни в чем неповинных молящихся.

Этот факт свидетельствует о том, что, несмотря на заключения Организации объединенных наций и проявленную заботу, спустя годы, обстановка остается накаленной.

Думаю, необходим новый подход к этому вопросу. На этом и хочу заострить Ваше внимание.

Рекомендации по искоренению терроризма, данные Группой советников высокого уровня при ООН, предусматривают разные силовые методы, санкции, мероприятия, в том числе возможность урегулирования путем образования, науки.

Путь повышения самосознания, самопознания, правда, довольно длительный, но обязательный и самый надежный процесс, который в корне должен искоренить причины противостояния на религиозной почве. Это станет крупнейшим достижением XXI века во имя достойного и счастливого будущего, чему с надеждой посвящаю свой скромный труд.

Мы постоянно слышим о назревших проблемах современности, беседуем о тревожном экологическом положении в природе, экологии сельскохозяйственных продуктов. Говорят даже об экологии красоты, но мало кого волнует экология мышления, что, на мой взгляд, является основой всех бед.

«Экология», как известно, греческое слово. Это учение об обиталище, окружающей среде.

Главная задача экологии как науки – определить методы воздействия человека на природу, которые не только предотвратят возможные катастрофы, но и позволят существенно улучшить биологические и социальные условия человека и любой живой особи на Земле. В книге «Экология мышления – главный путь спасения человечества» термин экология рассматривается в широком смысле. Она подразумевает духовное и нравственное очищение человека.

Экология мышления в будущем должна изучить, разработать и предложить людям методы (защитные механизмы), которые будут способствовать здравому мышлению будущих поколений. Она станет главным гарантом экологической чистоты в природе и мирного сосуществования людей.

Знакомясь с приведенными выше шестью главными угрозами, мы видим, что злейшим врагом человечества является сам человек – его агрессивная природа, проявление страстей, стяжательство, вызванная неправильным пониманием демократии пропаганда извращенности, которая приводит к попиранию всего святого и возвышенного.

Развитие технологий быстрыми темпами, неуправляемый стремительный рост процессов глобализации окончательно убедили здравомыслящих представителей современности в том, что развитие цивилизации постепенно разрушает духов-

ную культуру, сменяя нравственные нормы бездушным интеллектом<sup>1</sup>.

В одном из трактатов итальянского гуманиста, философа Джованни Пико делла Мирандола (1463-1496 г.г.), где речь идет о свободе и равноправии человека, Бог обращается к Адаму: «Не давал я тебе, Адам, никакого вечного жилья, никакой особой обязанности, чтобы и место, и обязанность ты имел по собственному желанию, чтобы ты сам, свободный и славный мастер, сформировал себя в образе, который ты сам предпочтешь... Ты можешь переродиться в низшие, неразумные существа, но можешь переродиться по велению своей души и в высшие, божественные»<sup>2</sup>.

Сегодня, когда стремление человека к полному освобождению от чувства стыда происходит под знаком нравственного прогресса, современный человек должен задаваться вопросом: Получив полную свободу, куда мы катимся? Думаю, стремление человека к полному освобождению от чувства стыда является одной из главных причин усиления совершенно противоположной крайности, религиозного фанатизма.

Нравственным прогрессом в современном мире может стать движение «Зеленых», которое предусматривает предотвращение экологических катастроф, защиту прав животных, признание равноправия людей, независимо от вероисповедания и национальной принадлежности, заботу о мирных, дружественных отношениях между народами и т.д.

А что касается таких вечных духовных ценностей, возникающих с появлением на свет человека, нравственных норм, благодаря которым он становится настоящим человеком, того, что развива-

<sup>1</sup> Словарь философских терминов, Москва, 2004, стр.369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ниаз Болквадзе. «В мыслях наедине с собой». Нравственный круговорот, Батуми, 2012, стр. 86.

ется с древнейших времен, тысячелетиями сохраняя свою специфичность среди различных народов мира, и неизменно передается из поколения в поколение, здесь прогресс невозможен...

Согласно общепризнанной истине, все в природе подчинено раз и навсегда установленным, строго определенным законам. Нарушение законов природы непременно приводит к обратным результатам. Ведь человек является частью природы, исходя из этого, попрание вечных духовных ценностей, загрязнение разума человека становится источником всех вышеперечисленных бед, неизбежно грозивших человечеству.

Почему сегодня природа загрязнена как никогда раньше? Почему сегодня терроризм, СПИД, наркомания и другие уродливые явления становятся совершенно неуправляемыми? Да потому, что человеческое сознание никогда прежде не было столь извращенно и омерзительно, столь засорено, как сегодня. Но тревожное положение, как известно, не всегда означает конец!!!

\* \* \*

«В затрудненьях нужен разум, ясный разума совет», – наставляет великий Шота Руставели. С философской и религиозной точки зрения, в окружающем мире всегда самое большое место отводилось воспитанию нравственно совершенного человека, благополучию народа, общества и, вообще, повышению уровня человеческого счастья. Американский социолог Л. Ф. Уорд (XIX-XX в.в.) писал: «Так как конечную цель человеческих усилий составляет счастье, то истинный прогресс непременно должен быть к нему направлен. Поэтому прогресс состоит в увеличении человеческого счастья, или..., в уменьшении человеческого страдания». 1

<sup>1</sup> П.В.Алексеев. Социальная философия. Москва, 2004, стр. 239.

По разъяснению выдающегося философа XX века П. Сорокина, в основу реального развития и совершенствования общества должен быть положен принцип счастья. Он говорит: «Все критерии прогресса, какими бы разнообразными они ни были, так или иначе подразумевают и должны включать в себя принцип счастья».

Исходя из вышеуказанного, любая сфера, будь то религия, наука, политика, экономика, творческая или общественная деятельность или др., ее главной целью должно быть счастье человека, достойное настоящее и будущее, без которого любая деятельность теряет смысл и значение.

Поэтому в любой сфере деятельности прежде всего должно присутствовать нравственное отношение. К сожалению, дефицит нравственного отношения в современном мире, равнодушное отношение к судьбе других людей привели к перечисленным выше все еще не устраненным главным угрозам.

Таким образом, человек утрачивает свою главную характерную черту – человечность.

Термин «нравственность» из многочисленных толкований имеет одну главную основу и суть – это добровольное желание человека творить добро, доброжелательное отношение к людям и обществу в целом.

Хочется выразить свое мнение по поводу нравственного прогресса, который, как видим, лежит в основе всего.

Итальянский мыслитель, философ Джамбаттиста Вико (XVII–XVIII в. в.) выдвинул характерную для наций теорию цикличности: «Нации в своем поступательном движении обязательно приходят к новому варварству, но в целом это положительно, т.к. способствует их новому возрождению».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Там же, стр. 240.

<sup>2</sup> Словарь философских терминов. Москва., ИНФА-М, 2004, ст. 369.

Реальность существования нравственного круговорота с древнейших времен до наших дней я представил на примере грузинского народа в своей книге «Наедине с собой. Письмо Патриарху».1

Сегодня, думаю, еще больше можно сказать об этом. В частности, наряду с развитием всеобъемлющих процессов глобализации, не только отдельные нации, вселенная полностью включилась в процесс нравственного круговорота и катит по наклонной. Вовлечением международной общественности, учетом мнения выдающихся мыслителей-ученых, государственных и общественных деятелей,ы поддержкой влиятельных политиков мирового уровня, попыткой утверждения экологии мышления удастся избежать вышеуказанных угроз с тем, чтобы с наклонной нравственного круговорота человечество вступило на стезю возрождения, иначе с течением времени процесс нравственного круговорота, то есть существования человечества может прекратиться.

Исходя из этого, главным врагом человечества, как видно, является сам человек. Прежде, чем заботиться о разрешении существующих в природе экологических и других проблем, необходимо экологически очистить разум самого человека от пороков, которые создают все вышеперечисленные проблемы... Поэтому спасение человечества мы должны видеть, прежде всего, в экологии мышления.

\* \* \*

Самые опасные из шести крупнейших угроз – противостояние религий и терроризм. Исходя из этого, хочу вновь обратиться к теме религии, заострить внимание конкретно на этом во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ниаз Болквадзе «Наедине с собой». Нравственный круговорот, Батуми, 2012, стр. 70.

просе и представить свои соображения на основе логического суждения о путях выхода из создавшегося положения.

В условиях многообразия вероисповеданий, в разные эпохи своего существования мыслители постоянно задумывались о возможности мирного и гармоничного сосуществования религий, разрешении существующих проблем.

Если в каком-нибудь государстве представители разных религий живут в мире и согласии, это лишь благодаря мудрости религиозных лидеров и правильной политике руководителей этой страны. А там, где не следуют этой мудрости, мы сталкиваемся с недовольством представителей разных религий, противостоянием, провокациями, которые на руку недоброжелателям этого народа, этой страны.

В XX столетии широкое распространение получило религиозное движение «экуменистов», основанное на идее объединения всех традиционных вероисповеданий в одну мировую религию.

Некоторые религиозные деятели представляли это движение в два этапа:

На первом этапе предусматривалось объединение всех христианских направлений в одну церковь.

На втором этапе – слияние всех традиционных конфессий – иудаизм, христианство, ислам и буддизм – в единую мировую религию.

Каждая конфессия считает, что ее религия самая истинная на пути богослужения, а остальная часть человечества, исповедующая отличающиеся от нее религиозные взгляды, в заблуждении, на неверном пути, однако не теряет надежду, что в будущем и они последуют избранному ею истинному пути.

Одним из дошедших до нас из древности примером этого является миссионерская деятельность представителей религий, цель которой донести до всего человечества значение той или

иной религии и распространить ее. Миссионерская деятельность каждую религию характеризует по-своему.

Например, в III веке до н.э. император Индии Ашока, который одобрил и признал новую, тогда еще нетрадиционную для Индии религию – буддизм, решил известить о нем весь мир. С этой целью он направил миссионеров в дальние страны Древнего Мира – Египет, Грецию, Сирию и т.д.<sup>1</sup>

Миссионерскую деятельность представители христианства осуществляют с момента ее возникновения. Одним из лучших примеров мирной христианской миссии является моя Родина – Грузия, где в начале первого столетия Андрей Первозванный, а позднее Святая Нино проповедовали христианство.

Исламская религия также со дня своего возникновения и утверждения на Аравийском полуострове активно проводила миссионерскую деятельность с целью распространения ислама, зачастую, на фоне завоевательных войн. На сегодняшний день прогрессивно мыслящим последователям исламской религии процесс распространения ислама – «Джихад» представляется путем образования, самопознания, но, к сожалению, одно из ваххабитских течений этого вероисповедания одним из главных путей «Джихад»-а считает применение военной силы, как это было в эпоху могущественного Арабского халифата. Печальным примером этого является образованное на территории Сирии новое террористическое государство, которому противостоят даже сами развитые исламские государства и истинно верующие муслимы.

Исходя из вышеуказанного, касаясь религиозного движения объединения традиционных религий в одну мировую религию, – это, на первый взгляд, продиктовано добрыми намерениями,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> История Древнего Востока. Москва, изд-во «Высшая школа», 2001 г.,стр.342.

принципом толерантности – не допускать религиозных войн, конфликта конфессий, утверждать взаимопонимание, дружбу и сотрудничество.

Хотя, на наш взгляд, подобная идея является утопией и неосуществима на практике. Никогда религиозные конфессии не сольются в единую мировую религию, поскольку догматическое мышление, на котором основана каждая религия, непробиваемо никакими доводами и логическими доказательствами.

Объединение всех религий в одну мировую религию, согласитесь, весьма походит на призыв мирового коммунизма — «Пролетарии всех стран, соединяйтесь!». Но в случае их объединения мирным путем, перед религиозными лидерами встает вопрос: Кто будет ведущим и как будет называться эта объединенная религия — иудейская, христианская, исламская или буддистская?! Естественно, любой человек признает преимущество и непреложные истины лишь той религии, которую сам исповедует. Именно это и вызывало в течение столетий религиозные конфликты, умело используемые политиками. Вопрос по сей день остается одной из главных актуальных и неразрешимых тем человечества.

Несмотря на это, у религий действительно есть общее: знакомясь с религиозной литературой иудаизма, христианства, ислама, буддизма, то есть всех традиционных вероисповеданий, убеждаемся, что у них один общий принцип – наивысшая мудрость, золотое правило, объединяющее все религии – «Не желай другому того, чего сам себе не пожелаешь»; «Будь справедлив и твори добро».

В древнеиндийском эпосе – Махабхарате (I в. до н.э.) оно сформулировано следующим образом: «Не делай другим того, что неприятно тебе самому».

Еще в Китае (V в. до н.э.) Конфуций, наставление которого стало для китайского народа религией, проповедовал: «Не делай другим того, чего не желаешь себе».

Древнеримский философ Сенека ( I в. до н.э.), чьи философские труды оказали огромное влияние на развитие христианства, говорит: «Обходись со стоящими ниже так, как ты хотел бы, чтобы с тобой обходились стоящие выше».

Иисус Христос, который был распят за человеческие грехи, призывал: «И так во всем, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом учение и вера», «... каким судом судите, таким будете судимы».<sup>1</sup>

Та же мудрость в исламской религиозной литературе приведена следующим образом: «Если Вы творите добро, то вы творите для самих себя. Если творите зло, то для себя же».<sup>2</sup>

Это правило, как мы уже отметили, является главным принципом всех традиционных религий. Об истинности этих слов свидетельствует тот факт, что на вопрос – Для чего рождается Человек? – каждая религия отвечает: Человек рождается, чтобы творить добро. А их Священные писания своей неисчерпаемой мудростью ведут человечество путем добра к Высшей Истине – Господу Богу.

Чем глубже пытался вникнуть в суть других религий, убеждался, что каждая традиционная религия служит главному – Высшему Разуму, идее Единого Бога, человеколюбию и великодушию. Исходя из этого, стал думать на эту тему подобно мыслителям древности и наших дней: если все религии служат одной цели, если одно у них предназначение, один главный принцип, значит должна быть одна религия, одинаковым должен быть подход и единым путь к Высшей Истине, чтобы предотвратить конфликты, противостояния, которым нет конца.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Новый завет и псалмы. Институт перевода Библии, Стокгольм, 1992, стр. 75, глава 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Коран, Тбилиси, 1905 г.стр.384, глава XXVIII, 84.

К примеру, из высказываний многих мыслителей по этому вопросу приведем мнение французского просветителя Вольтера.

«Все религии без исключения раскрывают перед нами одну и ту же истину... Все наставляют одно и тоже – будьте справедливыми и творите добро». Однако Вольтер, который всю свою жизнь выступал против церкви из-за характерных для нее догм, к разрешению проблем противостояния конфессий, догм и религиозного фанатизма подходит в агрессивной форме и в своем обращении к обществу призывает: «Нападайте на фанатиков и еретиков, уничтожьте их глупую болтовню, ненавистные софизмы, историческую ложь, препятствия, бесконечные, бессмысленные действия, которые они создают. Не допустите, чтобы мыслящий человек стал их рабом, у которого нет никакого разума». 1

Однако Вольтер и другие мыслители разных эпох, правда, признавали истинность всех традиционных религий, но, несмотря на это, при решении столь важного вопроса не могли предложить ничего полезного, они лишь обостряли проблему, которая сегодня становится катастрофической.

Никакой авторитет не должен господствовать над здравым смыслом, напротив, здравый смысл должен господствовать над авторитетом. Исходя из этого принципа, не в обиду, скажу следующее: Для установления истины, как известно, самое главное поставить вопрос.

Поскольку мы убедились, что, несмотря на наличие во всех религиях единого принципа, их объединение невозможно, а агрессивный подход приводит к еще большей агрессии, у меня возник вопрос ко всем конфессиям: Если все религии основаны на одном принципе, почему, в таком

Философский энциклопедический словарь. Москва. Инфра – М., 1999, стр. 74.

случае, произошло разделение религий? Вот в чем главный вопрос: Почему?! Ответ я должен был найти именно здесь, у истоков их зарождения. Только отсюда можно было постичь истину, которая бы позволила разрешить эту проблему, поскольку ни одна конфессия не смогла бы дать ответ на поставленный вопрос по перечисленным выше причинам.

Иисус Христос наставляет – «Постучите и откроют, просите и дано будет вам» – и передо мной так же открылись двери к истине относительно поставленного вопроса.

Опыт выдающихся ученых свидетельствует о том, что для ученого в поисках истины, в поисках нового недостаточно только хорошего образования, ему необходим также большой дар воображения. После длительных размышлений (недельное молчание в мыслях наедине с собой), вдруг в одно мгновение меня озарило – весь мир воссиял в голубовато-золотистых лучах... Через некоторое время вдруг одновременно предстала предомной история развития человечества с древнейших времен до наших дней и нашелся таившийся в лабиринтах тысячелетий ответ на вопрос, который искал на протяжении многих лет.

Главное кроется в следующем:

Среди мудрых крылатых изречений встречается такое высказывание: «Разделяй и властвуй». Из Римской империи ведет оно нас в Македонию, а история приписывает его отцу Александра Македонского, Филиппу. Но от кого это изречение дошло до царя Филиппа, стало оно результатом его личных наблюдений или заимствовал у других, неизвестно. Выяснить это невозможно, поскольку в дошедших до нас добытых мной источниках более раннего периода об этом не упоминается. Но, главное, этого оказалось достаточно, чтобы дать правильное направление исследованию. В частности, поскольку это выражение содержит величайшую мудрость, необходимую при управлении империей, благодаря которой императорам удавалось править разны-

ми народами, нациями в единой государственной системе, основой же любой мудрости издревле является прежде всего вера в Бога, я обратился к Библии, Корану, где тот же принцип «Разделяй и правь» Всевышний применил еще до возникновения империй, чтобы проучить высокомерное, непокорное человечество, а также применить его с целью упорядоченного правления во благо человека... Изначальный принцип «Разделяй и правь», как видим, впоследствии стал применяться людьми как «Разделяй и властвуй».

Каждый образованный человек убедится в истинности мысли, родившейся в результате подобного суждения, как по Священным писаниям, так и научным историческим источникам. В глубокой древности, когда люди возвели упирающуюся в небеса Вавилонскую башню, олицетворяющую символ их могущества, возгордились, возомнив себя всемогущими. Всевышний разрушил башню, смешал языки людей и разбросал их по разным местам Земного шара.

Тогда Всевышний сказал: «Вот один народ и у всех один язык; коль они затеяли это , отныне беспрепятственно смогут делать все, что им заблагорассудится. Я «смешаю языки» людей, чтобы один перестал понимать речь другого. Всевышний рассеял их оттуда по всей поверхности Земли».

Об этом свидетельствуют религиозные писания. Подтверждают это и исследования таких современных ученых, как Дэвид Рол и др. ...

Обращаясь к истории (История Древнего Востока) развития человека с научной точки зрения, наглядно видно, как развивается этот процесс, который весьма напоминает приведенную в Библии и Коране Вавилонскую историю... Историю о том, как стали зарождаться и развиваться первые цивилизации на Древ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Библия. Патриаршество Грузии. Тбилиси, 1989, стр. 20, глава XI.

нем Востоке, а впоследствии на всей планете, как формировались первые государства в Древнем Египте, Месопотамии, на территории Ирана, в Закавказье, Индии, Китае и т.д. по обязательным для государства признакам, как осваивают объединенные одним языком, нравами и обычаями родственные племена ту или иную территорию, где впоследствии появлялись зачатки государства, а затем уже возникли и утвердились как та или иная государственная религия.

Как это хорошо видно в религиозных писаниях, исторических источниках, а также в нашей сегодняшней современной жизни, человечество на земле разделено по нациям, языкам, территориям и, что особенно важно, по религиозному признаку. Именно религия в существующих нациях, государствах создала свойственную им культуру и традиции по общему, характерному для всех основному принципу: «Не желай другому того, чего не желаешь себе», «Будь справедлив и твори добро».

Наше соображение, что деление религий произошло по Божьей воле, в частности, после истории с Вавилонской башней, когда Всевышний по принципу « Разделяй и правь» смешал языки людей и разбросал их по всему Земному шару как по языкам, так и религиям, которые, со временем развиваются и формируются традиционными и мировыми религиями, еще раз подтверждает общая благородная суть всех религий и исторические события, с которыми они увязаны.

С древнейших времен в разных народах, независимо друг от друга, был заложен фундамент таких столь идентичных, ставших впоследствии основой и целью всех традиционных религий духовных ценностей, как богобоязненность, любовь, стыд, великодушие, верность, достоинство, милосердие, самоотверженность и т.д. Именно на основе общих для всех народов неизменных духовных ценностей возникли все традиционные и мировые религии.

Великодушие никогда не заменить жадностью, преданность – предательством, мужество – трусостью, чувство стыда – бесстыдством, любовь – ненавистью, богобоязненность – приверженностью сатане, взаимное уважение людей – ненавистью и грубостью ... Поскольку все это изначально обусловлено волей и мудростью самого Бога, именно поэтому они неизменны и характеризуют все религии. Поэтому традиционные религии проповедуют человеколюбие, доброту, служат идее Единого Бога, Высшему разуму, но имеют свои догмы, ритуалы, которыми отличаются религии, так же, как нации отличаются языком и фольклором, государства – флагом, гербом, гимном...

Второе – когда в древнейшие времена волею Всевышнего человечество делилось по языку, представить их традиционными и мировыми религиями было бы невозможно.

Ведь все в природе закономерно. Иудаизм, христианство, ислам, буддизм и развивались, естественно, в течение длительного времени, и стали традиционными религиями.

С VII века до Рождества Христова происходит формирование иудаизма как монотеистской религии, к V веку до н.э. – происхождение буддизма, с I века – христианство и с VII века – исламская религия. На протяжении столетий с момента их возникновения со своей специфичностью, но, основываясь на одном главном, общем принципе «Будь справедлив и твори добро»; «Чего не хочешь сам, не желай другому», смогли мир язычников – последователей идолопоклонства – и дикарей на всей Земле обратить в вероисповедание истинного Бога и нравственно их сформировать.

Что касается происхождения причин противостояния религий, они могут быть вызваны следующими причинами.

На пути миссионерской деятельности, когда носители каждой религии пытались передать другому народу свои знания,

веру, в истинности которых они были убеждены, постепенно с течением времени сформировалось представление, что только оно, его вероисповедание, является истинным, а все остальные – на ложном пути, это и явилось главной причиной противостояния религий. Такой взгляд впоследствии зачастую был использован лидерами религий и определенными группами политиков для расширения сферы своего влияния.

На протяжении веков представление о том, что только мое вероисповедание истинно, а все остальные – на ложном пути, было пронизано таким религиозным фанатизмом, что стало закрытой до сих пор темой, жертвами чего оказались миллионы невинных людей.

Исходя из этого, мировые традиционные религии никогда не объединятся в одну мировую религию до тех пор, пока существует человечество и вера людей во Всевышнего, поскольку такова воля самого Бога, что подтверждают исследования и проистекающие из них фундаментальные заключения.

Выше мы упомянули о существующей большой проблеме: миллиарды людей психологически не готовы правильно осознавать опасность, вызванную религиозными конфликтами. А главная причина этого – незнание, незнание не только чужой, но, в первую очередь, своей религии. Именно незнание и порождает фанатизм. По незнанию человек попадает под влияние определенной группы людей...

Приведу несколько примеров, подтверждающих это соображение.

Однажды ко мне специально пожаловала госпожа, миссионер одной из религиозных течений, чтобы дать мне возможность познакомиться с их учением. Как выяснилось из разговора, она представления не имела о других вероисповеданиях, с которыми пыталась конкурировать. Сама она была настроена

фанатично. Библию толковала не соответственно истинно христианской религии, а в интересах своего религиозного течения. Чтобы развеять ее фанатичные взгляды, я несколько раз указал на это, приступил к рассуждениям, привел примеры и сравнения из других Священных писаний. Она заинтересовалась Кораном. Объяснил ей, что в Коране Иисус Христос несколько раз упоминается с почтительностью, в нем описываются его божественная сила и чудодейственность, например, то, что еще младенцем, Иисус Христос произнес молитвы. Собеседница удивленно воскликнула:

- Как можно поверить, что младенец заговорил? Тогда спрашиваю ее:
- Вы верите, что Иисус Христос спустя три дня после того, как распяли Его и похоронили, воскрес и вознесся?
  - Воистину воскрес! воскликнула она.
- Странное дело, говорю ей. Верите, что умерший, спустя три дня, воскрес и вознесся, а в то, что живой говорил, не верите.

Удивленная и растерянная, она неловко молчала. Чувствовала, что, придя ко мне, не только не выполнила свою миссию, но и засомневалась в своей деятельности. Мне показалось, что после этой беседы она, в поисках истины, возможно, станет последователем какой-нибудь определенной религии.

А причина всего этого в том, что сама верующая была далека от своей религии и в поисках истинной веры оказалась жертвой агитации одного из религиозных течений. Поэтому я высказал ей свое мнение о том, что, поскольку она из грузинской семьи, было бы правильнее проникнуться своей христианской верой, которую наши предки веками отстаивали ценой собственной жизни.

Позднее узнал, что госпожа, последовав этому совету. А нашу встречу вспоминала с чувством огромного удовлетворения ....

Приведу похожий пример, с чем мне не раз приходилось сталкиваться, начиная с 90-х годов двадцатого столетия. С распадом Советского Союза, когда пришел конец эпохе коммунистической атеистической идеологии, по своей природе богобоязненный, несведущий в вопросах религии, человек, зачастую, не только допускает ошибки, но и оказывается в смешном положении.

С историями, подобными той, которую приведу ниже, мне не раз приходилось сталкиваться в процессе поиска и исследования, связанного с последователями как христианской, так и мусульманской и буддистской религии.

Как-то я встретился со знакомым, родители которого придерживались мусульманства, сам же он отрекся от ислама и принял христианскую веру.

- Знаю, ты верующий (на груди виднелся крест), это очень хорошо, приветствую. Если не возражаешь, говорю я ему, задам тебе несколько вопросов, только при условии отвечать будешь кратко. Договорились.
  - Ты принял христианство?
  - Да.
- Приняв христианство, ты отошел от мусульманства, от религии, которой придерживается твоя семья?
  - Да, так получается.
- До того, как отречься от мусульманства, ты читал Коран? Заинтересовался, чему учит людей Священная книга муслимов, что такое ислам?
  - Нет, не читал, ответил он искренне.
- Да как же так? Не вкусив плода, не познав его горечи и сладости, не оценив, слепо отверг его?

Собеседник покраснел, собрался уходить, но я попросил его подождать. У меня был еще один вопрос к нему.

- Ты принял христианство, это прекрасно, а читал ли Библию, Новый Завет, ознакомился со Священными писаниями христианской религии?
  - Нет, не читал, так же искренне ответил он мне.
- Странно, отвергаешь то, чего не знаешь, и принимаешь то, что не ведомо тебе.

Собеседник, взволнованный, в слезах, быстро скрылся.

Здесь же считаю необходимым отметить следующее: для Аджарской Автономной Республики эта тема имеет особое значение. Если грузин– мусульманин принимает христианство, он тем самым принимает не новую для себя религию, а возвращается к религии своих предков, религии, которой принадлежит вся грузинская нация. Если он мусульманин и не намерен опровергать это, значит он верен вероисповеданию, доставшемуся ему от родителей, бабушек и дедушек, т.е. от семьи, которая приняла его вследствие трехсотлетнего влияния Османской империи в Аджарии. Он достоин уважения и вправе рассчитывать на соответствующие условия для служения своей религии.

Однажды, в заранее условленное время, посетил для беседы одного из настоятелей церкви. Священник был крайне агрессивно настроен в отношении других религий и в ходе разговора говорит мне:

- Вы знаете, что Мухаммед изображен в аду?
- Кто нарисовал? спрашиваю.
- Художник, естественно, поразмыслив, ответил настоятель.
- Но ведь художник, при желании, может кого угодно и меня, и Вас в том числе, изобразить в аду, поскольку он человек, художник, а его творение всего лишь плод воображения.

Настоятель некоторое время был задумчив, чувствовал себя неловко, а затем принял соответствующее его сану обдуманное и правильное решение. Молча встал, вышел и вскоре вернулся с несколькими ценными церковными книгами и иконой, благословил меня и в присутствии окружающих передал их мне в дар. Эти книги очень дороги мне. Мы же со священником подружились.

В г. Уфа познакомился с фанатично настроенным муслимом-ваххабитом.

Как выяснилось в ходе беседы, ни о какой другой конфессии он и слышать не хотел, был агрессивно настроен. Несмотря на это, в нем проявлялись рыцарские качества, скромность и культура выслушать собеседника.

В ходе одной из встреч, когда он утверждал, что, хотя, христианство древнее, но с приходом на землю Корана Библия утратила силу, я тогда задал вопрос:

– Как Вы думаете, то, что помимо последователей ислама другие верующие – последователи иудаизма, христианства, буддизма и их священные писания также призывают к добру, случайно? Возможно ли, чтобы без воли Всевышнего более пяти миллиардов людей разных конфессий имели Священные книги, призывающие их творить добро и не допускать зла?

На следующий день, придя в мечеть, встретил того человека, муслима-ваххабита... Взволнованный, он обратился ко мне:

– Всю ночь не спал, голова раскалывалась, всё над твоим вопросом думал...

Это действительно интересно... Если без Воли Всевышнего и волос не упадет с головы, птица не парит в небесах, то тем более невозможно без Него существование миллиардов людей...

Получается, что с приходом Корана Библия не утратила своей значимости на Земле?! Выходит, что ислам и все дру-

## гие мировые религии существуют волею Аллаха ?!– задумчиво произнес мой собеседник.

- Да, выходит, так. Как Вы сами упомянули, то же самое гласит священное писание христиан: «Не клянись собой, ибо по твоей воле не сможет поседеть и не почернеет ни один волос на твоей голове». У вас же и волосы на голове все сочтены.
- Действительно, представитель любой традиционной религии по-своему молится, придерживается своих правил и ритуалов. Согласно своим Священным писаниям, он поддержит больного, предоставит кров беженцу, накормит путника, приютит сироту, почтит старца, точно так же, как придерживая Корана, поступает истинный мусульманин, объяснил ему я.

Подобный ответ моего собеседника означал победу. Это еще больше убедило меня в необходимости продолжить работу над этой темой.

Господин Равиль (так он представился ) спросил, сможет ли он увидеть меня снова.

На следующий день, почтительно улыбаясь, он направился ко мне:

– Я даже не знаю, мусульманин Вы или христианин, но хочу подарить вам это, – и передал мне Коран в роскошном переплете, переведенный на русский язык.

Я был очень рад столь дорогому подарку и поблагодарил его.

В правильном понимании значения религии и ее основного принципа лично мне очень помог один факт из жизни, который, думаю, и другим сослужит добрую службу.

В 1990 году отдыхал в одном из санаториев Кисловодска. Это тот период, когда распадается коммунистическая атеисти-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Новый завет и псалмы. Институт перевода Библии, Стокгольм, 1992, стр. 75, глава 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же, стр. 42, от Луки, глава 12-7.

ческая идеология, в человеке пробуждается интерес к вероисповеданию... Этот процесс сопровождается замешательством, страхом и т.д. В санатории отдыхала учительница, которая с заносчивым высокомерием доказывала собеседникам: -Нам не нужна религия, не нужен Бог. Коммунисты нас и без религии правильно воспитали. Мы же, в свою очередь, в том же духе воспитаем будущие поколения. Гостиничный номер этой госпожи находился напротив. На нашем этаже часто собирались приобретенные здесь знакомые из соседних номеров, вели беседы на различные темы. Особенно острой была тема религии. И вот однажды соседка пригласила меня на пироги. Печеное лежало на низком журнальном столике. Неожиданно задетый рукой кусочек пирога упал на пол, поскольку кусок был обронен, я завернул его в салфетку и собирался положить в посуду с отходами, которые вынесет уборщица, чтобы покормить собак и птиц...

Хозяйка номера говорит:

- Не выбрасывайте, кусок ведь целый, пусть полежит на столе – уборщица съест... Жалко... Хорошее печеное.
- В таком случае, обращаюсь к ней, протягивая тарелку, Вы угоститесь?

Она была задета прямотой моего вопроса, но поскольку я ждал ответа, возразила:

- Нет.
- Почему? спрашиваю.
- На полу валялось, ответила неловко.
- А уборщице можно? говорю.
- Уборщица не видела, кусок в хорошем состоянии и она не откажется, был ответ.
- Правда, кусок цел, да и чист, но считается оброненным, поэтому ни я, ни Вы, и никто другой, кто это видел, не только из самолюбия, но и с точки зрения гигиены, не стал бы есть. А уборщице или кому-нибудь другому, кто не видел, можно пред-

ложить?! Бог ведь видит, что мы видели, поэтому того, чего мы не пожелали бы себе, разве можно желать другому ?! В данном случае уборщице ?!

Естественно, мне было неудобно, подобный мой поступок в отношении женщины выглядел не по-джентльменски, но поскольку вопрос касался веры в Бога, я позволил себе воспользоваться представившейся возможностью помочь разобраться в значении религии, найти разницу между верой и неверием той, кто проповедовал безбожие, кому было доверено воспитание молодых поколений...

В тот вечер госпожа больше не появилась. На следующий день видели ее. Она показалась совершенно иной, уже не отличалась своими антирелигиозными взглядами, напротив, проявляла интерес. Окружающие не могли понять причину столь неожиданной перемены. Я был очень доволен. В то время и сам-то не очень разбирался в религии, но знал главное – она содержала большую мудрость и добро, поэтому и интересовала меня.

\* \* \*

Толерантность, означающая терпимость в отношении других, сама по себе подразумевает некий предел, за которым приходит конец и выдержке, и самообладанию, поскольку напряженность не может длиться бесконечно, – она постепенно переходит в недовольство и агрессию, которым, в условиях нынешней всеобщей глобализации, к сожалению, не видно конца.

Попытка проведения экологии мышления предусматривает очищение разума человека от извращенности, нечистоплотности, в том числе, религиозного фанатизма, накопившихся в течение длительного времени. Непризнание традиционными религиями друг друга отдельные группы зачастую используют в своих целях. Любой здравомыслящий человек определенной нации, вероисповедания отныне волею Всевышнего признает

истинность других традиционных религий для народа, который изначально придерживался их и которым служит на протяжении столетий.

Такое основательное, объективное отношение дает возможность представителю той или иной религии не только терпимо, но и с интересом воспринимать вероисповедание другого, так же, как и язык, фольклор, нравы и обычаи, устои – создавая замечательную мозаику культуры общечеловеческих религий.

Понятие толерантность может быть равнозначно взаимному уважению, великодушию и сотрудничеству. А это гарант того, что человечество избежит возникших на религиозной почве противостояний, конфликтов и террора...

Когда новая террористическая организация ИГИЛ пригрозила всему миру, в том числе здравомыслящему мусульманскому обществу, террористическими актами унесла жизни многочисленных граждан, лишила современный мир покоя, президент Египта Абдул – Фаттах Ас-Сиси выступил с речью перед мусульманским народом и в своем выступлении говорил, что так жить больше невозможно, т.е. необходимо внести изменения в религиозное мировоззрение людей. Эта инициатива президента – шаг, предпринятый поистине мудрым лидером, который, возможно, многих заставил задуматься. А какое еще можно внести изменение в религиозное мировоззрение, чтобы убедить носителей многовековых традиций ?!

Единственно новое здесь, о чем никогда ранее не говорили, это представленная в настоящем труде мысль: когда на Земле произошло деление человечества по языку и вероисповеданию, деление на отдельные нации, представить их в то время с традиционными, мировыми религиями было бы невозможно.

Как отмечалось выше, все в природе подчинено строго установленным законам. Исходя из этого, для формирования и раз-

вития иудаизма, буддизма, христианства, ислама требовалось определенное время.

В исторической же науке, когда речь заходит о происхождении новых государств, вышеуказанный процесс четко виден, но до сих пор оставался незаметным.

Именно здесь уместно применение мысли Шерлока Холмса – известного персонажа выдающегося писателя Артура Конан Дойля: «Мы все одинаково видим, но замечаем по-разному».

В резолюции, принятой Генеральной конференцией ЮНЕ-СКО (16 ноября 1995 года), указаны меры, необходимые для разрешения назревших сложнейших проблем, в частности, повышение уровня религиозной и национальной толерантности.

Она предусматривает проведение научных исследований, установление контактов, необходимых для координированной деятельности международного сообщества. Включая анализ положения социальных наук для выявления коренных причин предотвращения возможных угроз.<sup>1</sup>

Если настоящий труд будет удостоен чести быть представленным на обсуждение лидерами могущественных государств Организации Объединенных Наций – мудрыми людьми, которые заботятся о разрешении вышеуказанных проблем, убежден, они дадут научному труду правильную оценку, возложив на него соответствующую функцию.

О справедливости выдвинутого мной мнения, что на протяжении веков правда о том, человечество на Земле волею Самого Всевышнего делится не только по языковому, но и религиозному принципу, оставалась незаметной, о правоте этой мысли и объединяющей силе правды вообще, свидетельствует признанный Верховным Мудрецом китайский философ Конфуций (551-

<sup>1</sup> Декларация принципов терпимости. Принята резолюцией 5.61 Генеральной конференции ЮНЕСКО от 16 ноября 1995 года.

479 до н. э.): «Правда – Начало и Конец всего сущего. Не будь правды, ничего бы и не было. Все сотворено ею, ибо она есть мудрость, естественная благотворительность, соединяющая внешнее и внутреннее.

Многие недооценивают правду, но она никогда не утратит своей значимости. Только тот, кто приступит к постижению истины, поймет, насколько мы далеки от истины».

Даже спустя 25 столетий время доказывает истинность мудрости Конфуция. Независимо от своего современника, европейский философ Демокрит (около 460-370 до н. э.) писал: «Мудрец – мерило любого существующего предмета: чувством – чувственный, разумом – разумный мира сего».

Религия, наука на протяжении столетий прошла весьма длительный, сложный и тернистый путь, на котором имели место серьезные ошибки.

Одним из печальных примеров этого является тяжелая жизнь Джордано Бруно и Галилео Галилея, отношение к ним церкви.

Как видим, Верховный мудрец Конфуций поиск правды расценивает как естественную благотворительность, которая имеет внешнюю и внутреннюю объединяющую силу.

Итак, правильное восприятие приведенной в научном труде правды представителями различных вероисповеданий, в частности: разделение людей на Земле как по языку, так и по религиозному признаку произошло волею Всевышнего, исходя из принципа упорядоченного существования человечества – «Разделяй и правь», что каждая религия: иудаизм, буддизм, христианство, ислам – на своем месте, для своего народа истинна. Один у них принцип и одна общая цель. Признание этой правды покончит с прин-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Акаки Геловани. Симфония мудрости, Конфуций, Тбилиси, 1989 г., стр. 523.

ципом непризнания традиционными религиями друг друга, являющимся главной причиной их противостояния. Именно признание этой правды явится той естественной благотворительностью и объединяющей силой мирного сосуществования, на которую указывает мудрец Конфуций. Это станет ожиданием того нового, о котором заявил Президент Египта Абдул-Фаттах Ас-Сиси.

Достичь этой естественной благотворительности можно, как мы уже об этом сказали, только лишь путем очищения мышления от фанатизма.

В заключение приведу два самых впечатляющих примера проявления толерантности, с которыми мне приходилось встречаться.

Начало 1990-х годов... Еду из Батуми в Тбилиси... Автобус по техническим причинам остановился на курорте Сурами. Водитель объявил нам, что у нас всего 20 минут.

Передо мной сидел почтенный старец. Он оказался верующим муслимом. Было время намаза (канонической молитвы)... Он решил воспользоваться представившейся возможностью и зашел в находившийся рядом двор, подошел к колодцу, снял с себя пиджак, постелил тут же на полянке вместо коврика и стал доставать воду из колодца.

На балконе одноэтажного дома стояло необычайной красоты юное создание лет 16-17-ти и удивленно, с большим интересом наблюдала за действиями странного гостя. Когда она убедилась, что гость верующий и собирается молиться, забежав в дом, вынесла кувшин и покрывало, подбежала к деду. Поскольку не знала языка, жестами, с улыбкой на лице, излучающем доброту, попросила задержаться на секунду гостя, подняла пиджак отряхнула, постелила принесенное покрывало, предложила полить воды. Дед с сияющим лицом подчинился. Закончив омовение, он приступил к ритуалу молитвы. Все это время она

с пиджаком в руках стояла в сторонке, скрывшись с глаз, чтобы не мешать молящемуся, и ждала.

Завершив намаз, он повернулся к дому, вознес руки к небесам, выискивая, между тем, взором гостеприимную «хозяйку» ... Тронутый столь необычайным вниманием и теплотой, он молился...

Девочка протянула ему пиджак и стремглав забежала в дом... Я был весьма впечатлен увиденным... Минуло более двадцати лет.... Часто вспоминаю ту девочку. Убежден, молитвами благодарного старца у нее прекрасная семья и живет счастливо...

Думаю, волею Всевышнего я должен был увидеть эту картину, поскольку впоследствии это очень помогло в моей работе над этой темой.

Приведу пример того, какими должны быть, с моей точки зрения, взаимоотношения истинно верующих представителей разных вероисповеданий.

В Аджарии, в особенности в среде верующих муслимов, Мемед-эфенди известен как истинно религиозный мудрец. Во времена царской России в 1912-1916 г.г. он получил высшее философское и духовное образование в соседней Турции. Интересную историю рассказал мне его сын Серго... К нему, студенту Тбилисского медицинского института, приезжает отец. Как-то на досуге, прогуливаясь по проспекту Руставели, отец говорит: – Сынок, пришло время молитвы, нужно где-нибудь остановиться. Юноша забеспокоился – как бы его отец прямо здесь на улице не постелил свой пиджак и не начал бы молиться. Неудобно стало студенту, он попросил отца повременить, здесь, мол, не место для этого. Обратил тогда Мемед-эфенди свой взор к Кашветской церкви и, радостный, говорит ему: - Смотри, сынок, церковь, да разве есть здесь место чище... Пойдем... Уединюсь там где-нибудь в уголочке, молча Богу помолюсь... Кому я помешаю этим... Серго вынужден был согласиться с ним.

И, на самом деле, вошел он в церковный двор и постаравшись быть неприметным, стал молиться.

В это время один из служителей церкви приметил молящегося не по-христиански... Молился мусульманин... Изумленный, он кинулся к настоятелю. Серго взволнован, приготовился защитить отца. В это время из-за алтаря вышел настоятель Кашветской церкви, молча призвал служащих к спокойствию. Сам же незаметно устроился поодаль от него, чтобы никто не посмел нарушить молитву старца, и ждал.

Когда Мемед-эфенди завершил молитву, настоятель церкви подошел и тепло приветствовал его. Мемед-эфенди собрался было извиниться, но настоятель церкви не позволил, напротив, радушно пригласил его к себе... Искренняя, проникнутая мудростью беседа настоятелей христианского и мусульманского храмов, была продолжена за трапезой. Священнослужитель позвал Мемеда-эфенди в свой дом, но он той же ночью решил вернуться в Батуми... Прощаясь, он, со своей стороны, пригласил радушного хозяина в Аджарию.

## Заключение

Нравственный дефицит окружающего нас мира, вызванный игнорированием извечных духовных ценностей, экологическое загрязнение мышления человека поставили нас перед многочисленными сложнейшими проблемами, которые создают угрозу человечеству.

Причины существующих в окружающем мире экологических проблем, равнодушного отношения к судьбе другого человека,

угроз, вызванных религиозным фанатизмом, террором и извращенностью, необходимо искать, прежде всего, в безнравственности людей, а пути избавления – в экологическом очищении мышления.

Что касается темы религии, как с точки зрения священных писаний, так и с научной точки зрения, человечество на Земле волею Всевышнего, закономерностью природы, исходя из принципа упорядоченного правления ими «Разделяй и правь», поделено как по языку, так и по мировым традиционным религиям и любая религия на своем месте, в среде своего народа является истинной. Иудаизм, христианство, ислам, буддизм создают прекрасную мозаику существующих в мире общечеловеческих религий. Каждая религия служит высшей истине – идее единого Бога, у них один принцип, а главная их цель – нравственно совершенный, духовно богатый человек.

Думаю, этим удалось окончательно раскрыть тайну деления религий. Покончено с принципом непризнания традиционными религиями друг друга, а также идеей объединения в одну какую-нибудь единую мировую религию, что на протяжении столетий являлось главной причиной религиозного противостояния.

Усвоение этой мысли международным сообществом путем образования, тем более для грядущих поколений, станет весьма длительным процессом, но обязательным и самым надежным путем, который во все времена поможет нам максимально расширить границы толерантности и свести к минимуму риски терроризма.

\* \* \*

«Если я видел дальше других, то лишь потому, что стоял на плечах гигантов»

Исаак Ньютон

Темы, по которым мы строили свои суждения, крайне сложны и неисчерпаемы. Думаю, кратко, но весьма основательно представлены мои взгляды по тому или иному очень важному, болезненному для каждого из нас вопросу, что в будущем, благодаря взаимному сотрудничеству с общественностью, станет еще совершеннее. «Тяжело исполнение долга, но еще тяжелее – неисполнение его» – наставляет нас мудрость.

Как я исполнил свой долг, судить Вам, уважаемый читатель, я же в заключение еще раз выскажу мысль, повторение которой никогда не будет излишним и бесполезным.

Если еще в XII веке Иоанэ Петрици призывал соотечественников проникнуться философской мудростью для борьбы с безбожниками за укрепление христианской веры, то сегодня тем более необходимо, чтобы вся международная общественность, независимо от вероисповедания и национальной принадлежности, философски разумно подходила к этому вопросу, дабы спасти человечество в целом, во имя его достойного будущего, ибо злые силы убивают в человеке веру в Бога, лишают нравственности, духовных ценностей, чести, поскольку утративший достоинство легко продает всех и вся!

Только нравственностью, благочестием, стойкостью, взаимным уважением в условиях всеобщей глобализации нам удастся сохранить наше человеческое лицо и достойно противостоять современным вызовам. Именно по этому поводу восклицал мудрец:— «О, как прекрасен человек, когда он действительно Человек!..»



Mr. Niaz Bolkvadze visiting The Patriarch of Georgia Ilia the II. Tbilisi, May, 2001

Ниаз Болквадзе в гостях у Католикоса-Патриарха всея Грузии Илии Второго. г. Тбилиси, май 2001 года



Visiting Arch bishop Nicon of the Russian Church in Bashkorostan.

December 2003

В гостях у Никона – Архиепископа Башкирской (Уфимской) епархии Русской Православной Церкви. Декабрь 2003 года



Visiting the Bishop of Latin Catholic Church of Transcaucasia Giuseppe Pasotto. Batumi 11.06.2016

В гостях у Джузеппе Пазотто – Католического Епископа Закавказья. г. Батуми, 11.06.2016 г.



Visiting The Rabbi of Tbilisi big Synagogue Rakhamin Burdukhashvili. Tbilisi, 22.06.2016

В гостях у Рахамима Мурдухашвили– раввина Большой синагоги. г. Тбилиси, 22.06.2016 г.



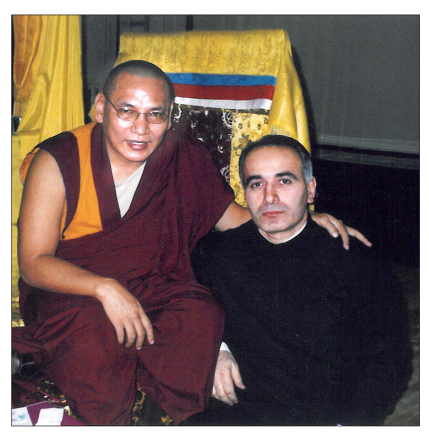
Visiting the Muslim's Society high Muff Talgat Tadzhuddin. Ufa, December, 2002

В гостях у Талгата Таджуддина – Верховного муфтия Общества мусульман России. г. Уфа, декабрь 2002 года



Visiting Muslim congregation. Batumi, Chakvi Mosque 30.06.2016

Встреча с представителями мусульманской общины. г. Батуми, Чаквская мечеть, 30.06.2016 г.



One of the famous leaders of Buddhism, the Professor of Buddhist Philosophy, Tibetan obedientiary Jampa Tinley visits in Ufa. November, 2003

Один из выдающихся лидеров буддизма, профессор буддистской философии, тибетский монах Геше Лама Джампа Тинлей в гостях в г. Уфа. Ноябрь 2003 года



At the grave of the French educator and philosopher Walter.
Paris, October, 2003

У могилы французского просветителя, философа Вольтера. Париж, октябрь 2003 года

## Editor:

## Tsisia Bakhtadze

Translated by:

Rusudan Nakashidze, Tsisia Bakhtadze

Proofreading:

**Rusudan Nakashidze** 

Computer provided by:

**Paata Mamporia** 

Publishing house:

"Poligraphluks"

Tbilisi, 7 Robakidze E – mail: Shoti444@mail. ru

Редактор:

Нугзар Чхаидзе – доктор философских наук, социолог

Перевод:

Лиана Айкуцба

Компьютерная верстка:

Паата Мампория

Полиграфическое обеспечение: Издательство «**Полиграф Люкс**»

Тбилиси, пр. Робакидзе, 7. E – mail: Shoti444@mail. ru



Mr. Niaz Bolkvadze – writer, philosopher, scientist, and public figure was born on April 28 in 1962, in Georgia, Kobuleti Region. His specialty is Politology. He graduated from the State University of Bashkortostan, Post-graduate studies in the direction of Social Philosophy, in 2004.

He has established The Centre of Georgian Culture named after Shota Rustaveli and has been the head of it from 1999 till 2005 in the Republic of Bashkortostan.

He had been nominated as a "Person of the Year", amongst the other outstanding public figures of the Republic of

Bashkortostan, for the achievements in the sphere of development of friendship among different nations and religions in 2002.

He has been the member of the Society of Philosophy and the National Academy of Georgia since 2005.

He has become the member of the Writers Union since 2008. He is the author of 8 books and 50 works. He has published 500 publicist articles in Georgian and foreign publishing-houses.

He currently lives in Batumi; he actively works as a scientist, writer and public figure.

Ниаз Болквадзе – писатель, философ, общественный деятель, родился 28 апреля 1962 года в Грузии, Кобулетском районе.

По образованю – политолог. В 2004 году окончил аспирантуру Башкирского государственного университета по специальности социальная философия.

В 1999-2005 годах основал и возглавлял Центр грузинской культуры имени Шота Руставели в Республике Башкортостан.

За вклад в развитие дружбы между народами и религиями, наряду с другими выдающимися деятелями Республики Башкортостан, был объявлен «Человеком 2002 года».

С 2005 года является членом Общества философов и Национальной Академии Грузии.

С 2008 года является членом Союза писателей Грузии. Автор восьми книг, более 50 научных трудов и 500 публицистических статьей, вышедших в грузинских и зарубежных издательствах.

Живет в Батуми и занимается активной писательской, научной и общественной деятельностью.

